V-

Robert-Jacques Thibaud

Dictionnaire
de mythologie
et de symbolique
égyptienne

2osososes
00’ o o




V-

Robert-Jacques Thibaud

Dictionnaire
de mythologie
et de symbolique
égyptienne

SRS * K AR K F R A f




Robert-Jacques THIBAUD

DICTIONNAIRE
DE MYTHOLOGIE
ET DE
SYMBOLIQUE
EGYPTIENNE

Editions Dervy



© Editions Dervy, 1996, 2019
19, rue Saint-Séverin 75005 Paris

ISBN : 979-10-242-0392-8

contact@dervy.fr
www.dervy-medicis. fr

Ce document numérique a été réalisé par PCA


mailto:contact@dervy.fr
http://www.dervy-medicis.fr/
http://www.pca-cmb.com/

DU MEME AUTEUR

AUX EDITIONS DERVY

Pluton, Itinéeraire de la Vie éternelle, 1992
Symbolique des apotres, de la légende dorée au zodiaque, 1993
Les Runes divinatoires (Jacques Teucer)

Les Secrets du visage (Yann Théobald), 1994
Dictionnaire de [’art roman, 1994
Le Jeu de [’Oie, sa signification symbolique, 1995
Dictionnaire de mythologie et de symbolique celte, 1995

CHEZ D’AUTRES EDITEURS

L’Art initiatique roman : Saulieu : berceau de [’ésotérisme chrétien,
Editions Arbre de Jessé

Symbolisme et cycles cosmiques, Editions Arbre de Jessé, 1988
(épuise)



A Robert Lamoureux, mon pere.



« La Mort fut le premier mystere ; elle
mit [’homme sur la voie des autres
mysteres. Elle éleva la pensée du visible
a linvisible, du passager a [’éternel, de
["humain au divin. »

Fustel de Coulanges,
La Citeé antique.



INTRODUCTION

I1 fut un temps ou, sur la terre, Horus protégeait le lever du Soleil que
les ennemis de la lumiére ne parvenaient jamais a empécher. Isis y
veillait tandis que dans I’au-dela, Osiris donnait une nouvelle vie a ceux
que la mort avait emportés sur la barque funebre. Le monde était toujours
en équilibre.

En Egypte, se trouvaient déja réunis les deux axiomes sur lesquels
Grecs et chrétiens fonderent leur sagesse et leur foi :

« Connais-toi toi-méme » et « Aime ton prochain comme toi-méme ».

En réalité, I’initi¢ égyptien pouvait parfaitement vivre en lui, par les
rituels initiatiques et les mysteéres du temple, cette progression inscrite sur
les facades et les pylones de Haute et Basse-Egypte.

L’Egypte était un temple et un jardin ou les dieux aimaient suivre le
cours toujours renouvelé du Nil. Une étoile annongait 1’inondation
bienfaisante, le fleuve amenait la vie a tout un peuple a qui les divinite
enseignaient les mysteres des transformations lumineuses. Les dieux
voyaient dans I’Egypte le miroir de leurs demeures célestes et les
hommes révaient de devenir des étres de lumiére, de nouvelles étoiles
dans le ciel.

Parce que le chemin était suivi volontairement et ne concernait que
I’individu, la religion égyptienne n’eut jamais I’esprit missionnaire. Elle
¢tait tolérante avec le monde et bienveillante avec ses enfants.

L’Egypte ne voulut jamais chercher ailleurs que dans ses temples sa
conscience du monde. Elle ne souhaita jamais I’imposer aux autres, c’est



pourquoi elle ne regut qu’avec réticence quelques étudiants grecs a qui
elle reprochait leur ignorance et leurs bavardages. Ils avaient pour nom
Homere, Solon, Pythagore, Démocrite, Eudoxe, Hérodote, Jamblique,
Platon, Plutarque et Thalégs.

Cependant, par un paradoxe dont I’histoire de I’humanité a le secret, ce
sont pourtant ces Grecs qui chantérent partout le nom de 1’Egypte et
répandirent dans toute 1I’Europe le culte d’Isis et d’Osiris. Ce sont eux qui
révélerent quelques aspects de la sagesse des anciens prétres.
Respectueux, ils turent ce qu’ils avaient acquis de la connaissance cachée
dans les sanctuaires. Habiles dans I’art de la parole, ils laisserent le voile
d’Isis recouvrir les secrets initiatiques dont ils devinrent les héritiers.

Dans ce nouveau millénaire, connaissance et lumiére sont recouverts
de ténebres, mythes et divinités ont disparu a nos regards. Nul Homere ne
chante I’apparition des dieux, nul pharaon n’accueille plus le soleil.

Pourtant, c’est vers I’Egypte que les yeux se tournent lorsque la nuit
gagne les consciences. C’est toujours dans ce miroir du ciel que brillent
les lumicres célestes.

Il suffit de regarder et d’ouvrir sa conscience, car, ainsi que 1’affirmait
G. Apollinaire :

« Il est grand temps de rallumer les €toiles. »

(in Les Mamelles de Tirésias)



ABEILLE

Née des larmes de Ré tombant sur la terre, 1’abeille était, avec le cobra
et le nénuphar, un des symboles de la Basse Egypte, dont le roi était
nomme Prince-Abeille. Dans les hiéroglyphes et les inscriptions murales,
I’abeille du Nord (et du delta) est souvent accompagnéee par la tige de
jonc, symbole de la Haute-Egypte. Appartenant au symbolisme solaire,
cet insecte illustre tout d’abord le principe royal, puis les ames
innombrables qui ceuvrent au service de la divinité sous ses multiples
aspects. Le jonc et I’abeille participaient au quatriéme nom de pharaon et
illustraient son réle de gardien du lien unissant la Haute et la Basse-
Egypte.

Lorsqu’il était entré dans la demeure secrete du dieu situee au ceeur du
temple (le naos ou saint des saints), le pontife (grand prétre ou pharaon),
allumait une chandelle faite de cire d’abeille et en illuminait la face
autrement invisible du dieu, ce qui justifie le fait que les prétres égyptiens
aient é&t¢ nommes abeilles, ¢’est-a-dire expression terrestre de Ré.

Voir : Architecture, Jonc, Miel, Naos, Nom, Offrandes, Outils, Pasteur,
Prétre, Roi (les cing noms du), Temple, uraeus.

ABgBbpiou

Poisson bleu qui accompagne et protége la barque solaire pendant sa
traversée nocturne. Abdjou prévient Ré de I’approche de ses ennemis
marins, il annonce [’arrivée du Dragon (Apophis), afin qu’ils ne puissent



détruire le principe vital de R€é comme le fit le poisson qui dévora le
phallus d’Osiris.

Voir : barque, Osiris, Poisson, Ré.

ABOU-SIMBEL

Site archéologique dans la région d’ Assouan sur la rive gauche du Nil,
comprenant un grand temple dédi¢é a Amon et un petit temple voué a la
déesse Hator, devant lesquels s’¢levent des colosses, assis et debout,
représentant Amon, R€ et Ramses II. L’ensemble d’ Abou-Simbel, sculpté
et creusé dans le gres de la montagne sur 1’ordre de Ramses 11, fut sauvé
de I’engloutissement (lors de la construction du barrage d’Assouan) par
les soins de I’Unesco alertée par Christiane Desroches-Noblecourt,
¢gyptologue frangaise, inspecteur général des musées de France.

Voir : Amon, Desroches-Noblecourt, Hator, histoire.

ABYDOS

Ville de Haute-Egypte, capitale du huitiéme nome, ou ’on vénérait
primitivement le dieu Khentamentiou que personnifiait un chacal, puis
Osiris, celui qui est a la téte des occidentaux (les défunts €gyptiens) dont
le temple conservait précieusement la téte retrouvée. C’est a Abydos
qu’était situé le terme du voyage initiatique, le moment ou 1’adepte se
trouvait confronté avec la face d’Osiris ressuscité. C’est la que se
produisait, dans le secret d’une salle du temple, 1’illumination de I’initié.
De la méme maniére, symboliquement, Abydos dont un des noms ¢tait le
Vent, correspondait au moment de libération de 1’ame qui « avait
constitu¢ son nom dans Ro-Sétaou » car elle avait retrouve ses forces a
Abydos, ce qui montrait que la cité était aussi une région du ciel. Abydos
fétait Osiris, dieu des transformations, au mois de novembre, date
correspondant a la disparition mythique de I’ Atlantide. On peut observer
que cette date fut aussi celle que choisirent les druides celtes pour
célébrer Samain, leur féte de la nouvelle année.

Le voyage a Abydos était un pelerinage que faisaient pratiquement
tous les égyptiens au moins une fois dans leur vie.



Voir : Atlantide, demembrement, Khentamentiou, Maat, A. Mariette,
Occident, reliques, résurrection, Résurrection (d’Osiris), Ro-Sétaou.

Acacia

Certains textes affirment que c’est sous un acacia, arbre divin, que
seraient nés les dieux, bien qu’il s’agisse du sycomore ou d’un bouquet
de papyrus dans les écrits les plus anciens (notamment en ce qui
concerne la naissance d’Horus). Arbre de guérison souvent cité dans les
rituels funéraires, 1’acacia était aussi considéré comme une marque du
passage entre le monde sensible et le monde invisible et pour cela
regardé comme un arbre initiatique.

Voir : Arbre, bois, Horus, initiation, papyrus, sycomore.

AbpvyTON

Le domaine d’Horus, le Saint des Saints. Région de la Douat (s€jour
des morts) dans laquelle le défunt rencontrait le dieu, et salle du temple
aux murs recouverts d’or ou était révélée la lumiere spirituelle au nouvel
initi¢é qui devenait a son tour, apres une mort symbolique, un suivant
d’Horus. C’est en ce lieu initiatique entre tous qu’était dispensé a de rares
privilégiés au cceur pur, ’enseignement secret du temple. C’est 1a qu’il
apprenait a distinguer les principes que manifestent et animent les dieux
de "univers.

Au sortir de I’adyton ou sé€journaient les divinités, le voyageur
verrouillait sa chapelle intérieure, c’est-a-dire qu’il gardait pour toujours
le silence sur les mysteres que lui avait révélés Isis I’initiatrice (sous la
forme d’un allaitement) au moment de sa renaissance symbolique. C’est
dans cette salle que Platon et Pythagore apprirent tout ce qui concerne
I’univers dans son ensemble et dans ses parties.

Voir : bandeau, initiation, Initiation (chemin de), initi¢, Isis, lait,
Lumiere, parole, prétresse, Ro-Setaou, temple.

AILE



Symbole de I’esprit et de 1’ame, 1’aile peut accompagner tout
personnage, dieu, homme ou animal, et tout objet illustrant un principe
spirituel ou divin. Elle signifie aussi qu’elle se met a son service.
Protection des humains, comme le montrent les divinités entourant de
leurs ailes le roi régnant sur son trone ou le défunt reposant dans son
sarcophage, elles indiquent aussi les portes invisibles et les chemins par
ou I’ame débutera son parcours dans le monde de 1’au-dela de la vie.

Principe vital de 1’univers, Isis, comme Nout, étend ses ailes sur le
monde ou chacun peut se sentir fils de cette mere, veuve ¢ternelle et
bienfaisante. Ses battements d’ailes donnent la vie et I’énergie nécessaire
aux transformations des initiés et des défunts.

Voir : air, Bd, Benou, faucon, Isis, Kundalini, oiseau, vautour.

AR

Principe fondamental de la cosmogonie ¢égyptienne, issu de la
substance d’ Atoum 1I’étre primordial, 1’air est manifesté par le dieu Chou,
frere de Tefnet (I’humidité). C’est 1’air (Chou) qui sépare Nout (le grand
ciel) de la terre (Geb) et permet la vie sur la terre comme 1’air agité par
les ailes d’Isis permit la résurrection d’Osiris. Symboliquement, on peut
comprendre que la vie (air), ’esprit (aile) et I’énergie (mouvement des
ailes) sont les trois ¢léments moteur permettant 1’incarnation des divinités
et leur activité¢ dans la matiere de 1’univers. C’est 1a une préfiguration du
Verbe créateur de la pensée gnostique.

Voir : Aile, Chou, Eléments, Eventail Feu, Geb, Isis, Nout, Quatre
elements, Tefnet, Vent.

AKER

Une des personnifications de la terre (la principale étant le dieu Geb)
montrant deux lions adossés, I’'un regardant vers D’arriere et ’autre vers
I’avant, et supportant la surface terrestre. Illustration de I’aurore et du
crépuscule, de 1’orient et de I’occident, entourant et protégeant le globe
solaire éternel. C’est un des hiéroglyphes les plus significatifs de la
continuité des cycles de vie dans 1’univers, dans 1’au-dela de la vie (lion



de ’ouest), de I’expérience terrestre (soleil central), et de la naissance de
la conscience (lion de 1’est).

Aker était un des signes illustrant le passage obligé de 1’ame vers le
monde lumineux. Il délimite le lieu des transformations de I’ame que I’on
ne peut quitter qu’en ayant acquis les qualités de justice et de vérite,
c’est-a-dire lorsque 1’on est devenu un Osiris ou un Horus, un étre
justifié, un étre devenu lumineux. La barque solaire est parfois
représentée supportée par le signe Aker, ce qui la situe dans son champ
d’expérimentation.

Voir : Barque, Colline, Geb, Histoire (mythique), Horizon, Lion,
Lumineux, Occident, Routy.

AxH

Dés sa conception, tout individu posséde une parcelle de lumicre
divine, un esprit, que les égyptiens nommaient Akh. Cette infime mais
vitale portion de [D’entité¢ céleste s’accroissait de la somme des
expériences réalisées pendant la vie terrestre, et des transformations
ayant permis a ’ame d’un défunt de devenir a son tour un nouvel Osiris,
un étre lumineux retrouvant la lumiere originelle. Dans cette démarche
posthume et parfois initiatique, Akh, personnifi¢ par un ibis, s’associait
au Ba (I’ame et la conscience) et au Ka (le double, le principe vital et son
énergie créatrice) afin que I’étre parfait puisse réintégrer le monde
céleste, de la méme maniere que tenteront de le vivre les chrétiens se
dirigeant vers la Maison du Pere, dite aussi Jérusalem céleste.



Voir : Bd, Chdteau, Ennéade (corps humain), Ka, Lumineux, Ombre.

AKHENATON

Celui qui plait a Aton. Nom que se choisit le pharaon Amenhotep IV
(dixieme roi de la XIIII® dynastie, Moyen-Empire vers 1395-1350 av. J.-
C.), époux de Nefertiti, lorsqu’il décida de s’€tablir au centre physique de
I’Egypte en fondant la ville de Aket-Aton (an VI de son régne) afin de
légaliser et d’officialiser le culte d’Aton. En I’an XII de son regne, il
abandonna le pouvoir, se retira dans une retraite spirituelle (érémitique
avant 1’heure) et laissa le trone a son neveu, le jeune Tout-Ankh-Amon,
seulement agé de neuf années, tandis qu’aux frontieres négligées pendant
son régne, s’aventuraient les ennemis de I’Egypte dans de fréquentes
incursions. Il fut le pharaon qui donna le coup d’envoi de la chute lente
mais irrésistible du double royaume d’Egypte. Apres lui, seuls quelques
rois de la dynastie des Ramses redonnérent sa splendeur au pays que les
dieux aimaient.

Voir : Amarna, Amon, Aton, Benben, main, Moise, soleil
Toutankamon.

Am-Douar

Livre de ce qu’il y a dans la Douat. Guide des rites et pratiques qu’il
est indispensable de connaitre lorsque ’on se trouve dans le monde de
I’au-dela. Dans ce livre sont décrits les différents lieux que traverse I’ame
des défunts, et les attitudes a observer vis-a-vis des gardiens des portes,
des passeurs, ainsi que les formules permettant de neutraliser les ennemis
de la lumiere. L’Am-Douat est aussi, naturellement, un recueil de
pratiques et paroles rituelles permettant au néophyte de parcourir le
chemin initiatique propos¢ par les prétres.

Voir : Douat, initiation égyptienne, Initiation (chemin de), Livre, Livre
des Morts, Papyrus, Pyramides (Textes des), Sarcophages (Iextes des),
Voyage.

A

AME



Principe spirituel de tout éEtre, ’ame, nommeée Ba, est toujours
représentée comme un oiseau, la plupart du temps un faucon a téte
d’homme. Le Ba accompagne le Ka (énergie) et le Akh (parcelle de
lumiere) pour former la totalité d’un étre vivant. L’origine de I’ame est
divine, c’est pourquoi elle aspire a retourner a sa source suivant un
parcours exigeant une incarnation, un temps d’expérience concrete (la vie
humaine souvent accompagnée d’un enseignement initiatique), puis un
bilan (jugement de I’ame ou psychostasie) et enfin une réintégration au
sein du dieu caché universel (le Pére des Evangiles).

Un texte des pyramides reprend pour un défunt les caractéristiques
d’Atoum car il assure que le roi mort « ... était né dans Noun avant que
le ciel et la terre, le soleil et la Querelle (différenciation apportée par
Neith) n’existent ». Ainsi, I’ame humaine, comme les dieux, est issue des
eaux primordiales, que reflete ou manifeste toujours le ciel profond,
comme |’affirme Nout dans un autre texte « C’est mon fils, [le Roi-mort]
mon premier n¢ ». Plusieurs divinités se prévalent d’€tre pere ou mere de
I’ame du défunt car celle-ci est la somme d’un grand nombre d’énergies
et non un principe d’une seule couleur. En fait, pour ’Egypte, I’ame du
défunt, Osiris en devenir, est fille de Geb, la terre, matiére physique, de
Chou, le souffle, de Nout, le ciel supérieur, de la Douat, ou ciel inférieur,
d’Atoum et de Ré€ (création et lumiere), et enfin de Noun, origine de toute
vie, de qui toute manifestation émane. L’ame d’un seul est ainsi I’histoire
de toute I’humanité et 1’histoire du monde. Ainsi associée a tous les
¢léments et toutes les énergies existantes et ayant exist¢ dans ’univers,
I’ame est religieuse par definition (religare, reliée au tout) et s’accorde
naturellement aux rythmes et cycles qui structurent le monde.

Des sa libération du fonctionnement matériel, ’ame prend son essor
dans I’espace, va de sphere en sphere, d’¢étoile en étoile et acquiert des
caractéristiques telles que la vitesse, la puissance et la luminosité. On
observe que I’ame se déplace de multiples fagons. Elle vole, traverse les
flots a la nage, navigue dans une barque, tient une voile pour avancer
(parce que devenue barque elle-méme) et pour mieux recevoir et aspirer
le souffle céleste, marche, court, grimpe I’escalier céleste, escalade les
collines, s’aide avec un baton ou progresse simplement d’un pas large a
la surface du monde créé.



Voir : Ame universelle, B, Barque, Ceeur, Douat, Faucon, Ka, Noun,
Nout, Réincarnation, Religion, Souffle, Voile, Vie apres la vie (la), Vivant,
Voyage.

A
AME UNIVERSELLE

Principe de vie assimilé au feu éternel entourant le monde,
personnifiée a la fois comme vierge, €pouse, mere, veuve et nourrice,
I’ame est la sublimation parfaite de la matiere. Tel le Noun primordial,
I’ame universelle est ce qui n’est pas encore révele, et contient en méme
temps ce qui la révéle. C’est pourquoi Isis est comparée a I’Ame
universelle, la Grande Magicienne, I’Initiatrice divine et 1’Intelligence du
monde. Isis est une manifestation de I’ame universelle.

Voir : dme, Déesse, Initiation, Isis, Réincarnation, Souffle.

AMENTHA

La montagne du couchant ou tous les dieux descendent et pour laquelle
lutte quiconque y est descendu, le séjour des morts bienheureux
qu’éclairent et animent seulement les rayons de R€. L’Amentha est un
lieu de transformation, de naissance et de renaissance, 1’occident et, peut-
étre, la désignation de 1’antique Atlantide. C’est le royaume d’Osiris. Les
Egyptiens assuraient qu’ils étaient issus des survivants de 1’Atlantide
disparue, que les manuscrits nomment Amentet. Dans les Textes des
pyramides, I’ Amentha, le Pays de la Vérité de Parole, est représenté par
une femme portant la plume et I’enseigne de Maat.

Voir : Atlantide, Atoum, Chambres, Déluge, Madt, Montagne,
Occident, Osiris, Osiris (naissance), parole.

AMENTHA/ ATLANTIDE (L’EFFONDREMENT)

Le jour terrible de la disparition de I’Atlantide se situait, selon les
anciens, au début de notre actuel mois de novembre, c’est-a-dire
approximativement au moment ou les Celtes fétaient la nouvelle année
qu’ils nommaient Samain (voir notre Dictionnaire de la symbolique
celte). Au cours de la journée suivant I’assassinat d’Osiris, 1l y eut une
éclipse et, lorsque la lune fut exactement devant le soleil, de grandes



flammes de celui-ci déborderent dans 1’obscurité de sorte que chacun crut
que Ré versait des larmes sur le corps du dieu. Comme toute éclipse le
manifeste symboliquement, ce jour funeste entre tous fut véritablement la
fin d’un temps et le commencement d’un autre. C’est pourquoi il resta a
jamais D’instant initiatique par excellence de toute 1’humanité. Ce
qu’enseigna I’Egypte dans une sorte de circuit ramenant la connaissance
(par différents véhicules) de I’Orient vers 1’Occident.

Voir : Déluge, Histoire (mythique), initiation, Madt, Memphis,
Moysteres, Livre des Morts, Occident, Osiris, Osiris (Le meurtre), Ré.

AmMmiT

La dévoreuse. Monstre féminin préposé a la destruction de ceux dont
le cceur (ou le double cceur) est plus lourd que la plume de Maat sur la
balance du jugement (psychostasie) présidé par Thot dans la Douat.
Personnage hybride, Ammit est composée d’une téte de crocodile, d’un
avant-train de lion et du corps d’un hippopotame.

Peuple optimiste, les égyptiens ne représenteérent que fort peu Ammit
dévorant un défunt. Chacun devait pouvoir franchir victorieusement
I’obstacle du jugement. Dans le cas ou un défunt était vraiment indigne
de surmonter cet obstacle, il est probable qu’il était digéré par le monstre
et retournait ainsi dans les ¢léments primitifs de la création, manifestes
successivement par le lion solaire de la Haute-Egypte et le crocodile et
I’hippopotame de la Basse-Egypte (le nord lunaire). A nouveau le cycle
reprenait pour la particule de lumiére qui ne s’était pas assez purifice
pour devenir un nouvel Osiris. Quelles que soient ses phases
d’expérience, toute entit¢ était cependant sur la voie de 1’Osiris
lumineux.

Voir : Crocodile, Damné, Hippopotame, Juges, Jugement, Lion,
Léopard, Mafdet, Monstre, Vie apres la vie.

AMoON

Celu1l dont le nom est caché. Dieu de fécondité célébré a Thébes, et
représenté avec une téte de bélier aux cornes recourbées, mais aussi par
un serpent nomme Kématef. Ces deux représentations lui donnent un role



essentiel dans le déroulement des cycles de vie sans contredire sa
participation comme créateur du monde. A ce titre il était représenté par
une oie. Amon est cependant celui qui demeure en toute chose, le dieu
caché manifesté par I’ceil du soleil, faisant partie d’une triade comprenant
Mout et Khonsou. Une tardive mais logique transformation fit de lui (au
Nouvel Empire) le Ba (I’ame) de toute chose. Sous le régne et
I’impulsion du pharaon Akhénaton, le culte d’Amon le Caché fut
momentanément remplacé par le culte d’Aton le Révéle (vers 1360 av. J.-

C.).

Voir : Abou-Simbel, Akénaton, Apis, Aton, Atoum, Bélier, corne,
Karnak, Kématef, Khonsou, Louxor, Mout, Noun, cil, oie, Quatre
elements, Ré, Routy, Sable, Serpent, Soleil.

Amon-Ri

Divinit¢ née de I’association des deux grandes villes de Thebes et
Héliopolis (Iounou), dont 1’une avait Amon comme dieu principal et
I’autre R€. Amon-Ré associa en lui la totalité des principes, déja trés
proches, des deux divinités.

Voir : Amon, Héliopolis, Ré, Thebes.

ANDROGYNE

Dans les textes sacrés et les représentations murales, certaines divinités
primordiales précisent leur caractére androgyne. C’est le cas de Ptah,
Amon, Neith, Khnoum et Hapi, présentés tour a tour dans le role créateur
de pere ou de mere. C’est ainsi qu’lsis déclare aprés la résurrection
d’Osiris « Je me suis faite homme bien que je sois une femme, pour
qu’Osiris vive sur la terre », ce qui prolonge le caractere parfait de
I’union de ces deux divinités primordiales. L’androgynie, comme le
mariage incestueux divin, montre I’importance qu’attachaient les prétres
du Nil a la complétude des principes polaires (indispensable pour toute
vraie création), solaire et lunaire, que manifestaient pour eux sur la terre,
la Haute et la Basse-Egypte et le couple formé par le roi et la reine. Cette
symbolique est encore visible dans la cosmogonie grecque ou tous les
dieux sont des couples frére-sceur (Gaia/Ouranos, Rhéa/Cronos,
Héra/Zeus, etc.).



Voir : Déesse, Dieu, Double, Dualite, Inceste.

~

ANE

Initialement considéré comme force primaire non maléfique, 1’ane
appartenait au symbolisme terrestre et souterrain de Seth, ou quelques
uns d’entre eux gardaient les portes de son domaine. Par la suite, il fut un
objet de sacrifice destiné a exorciser les maléfices du meurtrier d’Osiris.
Cependant, de nombreuses illustrations montrent I’ane s’entretenant avec
le chat (image d’Osiris) afin d’échanger les paroles de vie qu’ils sont
seuls a connaitre. Cette scene décrit en réalité¢ le passage de la
connaissance d’un prétre a un nouvel initi¢.

Voir : Animal, Chat, Initiation, Parole, Seth.

ANIMAL

Il existe une profusion d’animaux dans les représentations €gyptiennes,
tant ils participaient a la vie religieuse a tous ses stades de conscience.
Symboliquement, I’animal illustre certaines caractéristiques des divinités,
les comportements ou les roles joués par les forces naturelles (fleuves,
phénomenes atmosphériques ou mouvements telluriques) et les étres
humains, individuellement ou collectivement, a tous les stades du
deéveloppement de leur vie sociale, de leur conscience ou de leur chemin
initiatique.

Selon le sens dans lequel il est montré, 1’animal est le petit ou le grand
frere des hommes. Il est toujours I’image d’un moment de sa progression,
ce qui a pu laisser croire a tort que les égyptiens croyaient a la
métempsychose.

Voir : au nom de [’animal, désert, Isis, metempsychose.

ANKH

Symbole de I’éternité de la vie et, par extension, du souffle divin et des
énergies célestes dispensatrices de vie, le symbole de la croix ansée, par
le noeud qui associe les ¢léments du monde et par la croix qui en donne la
conscience, participe de tous les événements de I’existence. Nceud au



pouvoir magique, Ankh est le hiéroglyphe de la vie liant la terre (trait
horizontal) au ciel (trait vertical), attirant I’énergie vitale aussi bien vers
la personne royale que vers tous les étres, dans leurs actions ici-bas et
dans leur parcours dans 1’autre monde.

Le nceud Ankh accompagne toutes les cérémonies rituelles et figure
sur de nombreux talismans et objets funéraires. Il est fréquemment
représenté avec le sceptre Ouas et le pilier Djed, ce qui associe la vie, la
prospérite et la stabilité. Le nceud Ankh est tenu en permanence par les
deesses Isis et Nephtys, elles-mémes manifestations de la vie €ternelle
dans le ciel et sur la terre.

Lorsqu’un personnage (humain ou divin) présente le nceud Ankh a un
autre personnage, c’est toujours la vie qu’il lui offre, selon une
caractéristique que seul le contexte peut définir. 11 peut s’agir d’offrir un
principe vital a un étre vivant comme de vivifier un édifice sacre,
d’honorer la crue du Nil ou la lumiere d’une étoile.

Voir : Djed, Isis, miroir, neeud, Ouas, purification, Talisman, Thouéris,
Tit.

ANNEAU

Symbole d’union et de continuité cyclique, d’éternité, I’anneau est
aussi une représentation de 1’ceuf cosmique dans lequel s’élabore toute
vie. C’est un anneau que porte le faucon dans ses serres lorsqu’il
manifeste la vie éternelle. Sa relation avec 1’age et le nombre des années



souligne son rdle dans le déroulement du temps humain, lui-méme relié
aux différentes phases de la vie universelle. L’anneau royal contient le
nom du souverain que I’on inscrivait ainsi dans la continuit¢ du temps
historique et éternel de I’Egypte et dans les généalogies divines.

Voir : Cartouche, Cercle, (Euf, Roi, Roi (Cing noms).

ANTILOPE

Proche de la gazelle, I’antilope appartient a la fois au symbolisme de
I’eau, comme le montre la déesse Satis, coiffée des cornes d’antilope,
divinité des cataractes, et du désert ou elle est associée au domaine de
Seth. C’est la raison pour laquelle I’antilope était 1’objet de chasse et de
sacrifice.

Voir : Animal, Chasse, Désert, Gazelle, Satis.

ANUBIS

Seigneur de la Nécropole, Seigneur de la Terre sacrée, fils de Nephtys
et Osiris, représenté soit par un homme a téte de chacal (ou un chien),
soit personnifi¢ par le chacal lui-méme. Il devint un dieu psychopompe
apres avoir participé a la résurrection d’Osiris. Depuis, 1l préside avec
Thot a la pesée et au jugement des ames, et garde les formules magiques
et les textes sacrés, protege les tombes pendant les périodes nocturnes.
Anubis, divinité purificatrice était aussi surnommé Celui qui ouvre les
chemins, et était naturellement le patron des prétres embaumeurs qui
portaient un masque modelé a son image pendant qu’ils remplissaient
leur office. Il fut assimilé a Hermes par les Grecs bien qu’une partie de sa
fonction ait €té reprise par le redoutable Cerbere (notamment son role de
garde).

Voir : Animal, Chacal, Chien, Ceeur, 1Ibis, Inceste, Juges, Jugement,
Kundalini, Sechat, Sekhmet, Sem, Thot, Tribunal.

Anusis (LA NAISSANCE DE)

C’est afin de triompher de son frere Osiris que Seth, aprés avoir
¢loigné Isis enceinte d’Horus du palais royal, réussit a convaincre sa



sceur Nephtys de partager la couche d’Osiris. Pour ce faire, elle
s’enveloppa du voile que I’absente utilisait et se parfuma avec son huile,
puis elle se glissa aupres d’Osiris pendant son sommeil. Enceinte de lui,
elle mit au monde Anubis dont le role fut essentiel, ainsi que celui de
Nephtys repentante et pardonnée, dans I’embaumement d’Osiris. Anubis
fut des lors, dans le monde des ténebres, 1’égal de son frére Horus dans le
monde lumineux. Il fut surnommé Seigneur de la Terre sacrée.

« Anubis t’a enveloppé dans ton linceul, il a fait ce qu’il fallait : il t’a
agrement¢ d’ornements et pansé avec des bandages, car il est I’intendant
du dieu. » (Papyrus de Nebseni) C’est plus tardivement (au Nouvel
Empire, 1550 a 1070), qu’Horus devint un fils posthume d’Osiris.

Voir : Anubis, Isis, Osiris, Seth.

(Toctl

Avpis

Beeuf dont se servit Seth pour confectionner 1’enveloppe mortuaire
d’Osiris. Sa robe était noire et il portait une ¢€toile blanche au milieu du
front. C’¢tait, comme Amon, un grand symbole de fertilité¢, considéré
comme I’dme de Ptah avant qu’il ne devienne aussi une divinité
funéraire. Apis était ’animal du temple de Memphis comme les oies
¢taient celles du temple de Karnak. Le Sérapéum (découvert par Auguste
Mariette) était la nécropole réservée aux taureaux Apis.

Voir : Amon, animal, Mariette, oie, Sérapéum, Sérapis, Taureau
(Corps d’Osiris).



AvorHuis (Aroris)

Long de cent coudées (environ cinquante-deux meétres), riche de
multiples sinuosités, le serpent Apophis cherche matin et soir a anéantir
Ré le dieu soleil ; ¢’est pourquoi il est assimilé a Seth, éternel ennemi
d’Osiris.  Apophis symbolise le principe des téncbres menagant
continuellement la lumiere. Chaque nuit, le grand chat (Miesis), fils de la
deéesse Bastet, lui tranche la téte afin que la barque de RE puisse
poursuivre victorieusement sa navigation mais, la nuit suivante, tout est a
recommencer. Apophis rappelle que méme ¢liminé, le chaos originel
menace sans cesse 1’harmonie du monde. Toute victoire sur le désordre
est provisoire.

Voir : Bastet, Chat, Couteau, Douat, Kematef, Lynx, Outo, Rebelle,
Sekhmet, Serpent, Seth (Attentat contre Osiris), Soleil, Uraeus, Voyage.

ARBRE

Comme c’est le cas dans de nombreuses cultures antiques, 1’arbre joue
un role trés important dans la cosmogonie et la symbolique égyptienne.
Qu’il s’agisse du sycomore ou Nout engendra Osiris, de ’acacia ou du
bouquet de papyrus ou naquit Horus, de I’olivier sous lequel se tenait
Khéribakef, ou encore du tamaris d’ou sortit Oupouaout le guide des
dieux, chaque arbre était un neter correspondant a une divinité¢ (nefer
céleste).

Les racines solidement implantées dans le monde souterrain de Seth et
les branches sous la double dépendance de Ré et Chou (la lumicre et le
souffle), le tronc de I’arbre servit de refuge a Osiris avant qu’il ne
ressuscite, ce qui explique I’association du dieu au pilier Djed. C’est
aussi pourquoi un bosquet d’arbres faisait partie des éléments du culte
d’Osiris, comme ce fut le cas pour la déesse Perséphone en Grece et pour
les druides dans la religion celtique. De tous les arbres, I’arbre égyptien
fut certainement celui dont le principe symbolique fut le plus riche
puisqu’il représentait I’ensemble du mystére de la vie physique et
spirituelle de I’univers ainsi que la cosmogonie des prétres du Nil.

C’est sur les feuilles de I’arbre sacré d’Héliopolis, Iched, que Thot et
Séchat inscrivaient le temps des cycles de vie, le devenir des étres
vivants, sous le regard attentif des dieux.



Voir : Acacia, Bois, Colonne, Djed, Iched, Khéribakef, Osiris,
Oupouaout, Papyrus, Saule, Sycomore, Sycomore (le mythe initiatique),
Vegétation.

ARrc

Attribut de la déesse guerriere Neith, I’arc est utilisé par pharaon
chassant les habitants des roseaux du delta dans les peintures murales des
maisons funéraires. Les représentations de la fonction royale montrent le
souverain surmontant neuf arcs, illustration des premiers peuples ayant
constitué le royaume de la Haute-Egypte. Cette image ne signifiait plus
un combat mais assurait le pays d’un régne harmonieux reposant sur la
cohésion d’¢éléments autrefois disparates. De nature lunaire, 1’arc est une
figuration de 1’ordre émané du chaos des origines.

Voir : Chasse, Fleche, Massue, Neith, Nombre (9).

ARCHITECTURE (DU TEMPLE)

Le temple égyptien €tait construit suivant des lois symboliques visant a
recréer sur la terre 1’ordre et les proportions structurant le ciel et le corps
de I’homme. Le temple représentait aussi un chemin initiatique
conduisant le néophyte vers la lumiere a I’tmage du parcours de
libération qu’il devrait poursuivre un jour, dans la Douat, la région
ténébreuse de I’autre monde.

Lorsqu’il entrait dans le temple apres avoir quitté le monde profane, le
serviteur des dieux, de salle en salle, découvrait progressivement les
mysteres du monde divin le menant, au terme de ce voyage intérieur et
initiatique, au naos dans lequel se trouvait la statue de la divinité. A cet
endroit, coeeur du monde et de 1’étre, semblable au moment de la création
du monde, I’obscurit¢ n’était animée que par une chandelle (I’ame du
dieu) faite de cire d’abeille, rappelant la premiere lumiere du monde, le
premier éveil de la conscience humaine.

Le temple égyptien était le temple de ’Homme et son architecture
illustrait la formation de sa conscience et son parcours spirituel. Les
labyrinthes et autres chemins initiatiques furent congus selon ce méme
symbolisme.



Voir : Abeille, Douat, Naos, Obélisque, Outils, Palmier, Salles, Temple,
Thot.

ARGILE

Ptah et Khnoum sont des dieux potiers créant les étres avec de 1’argile
(la matiere terrestre par excellence). Khnoum, le sculpteur qui donne la
vie, faisait aussi entrer dans le corps des femmes la semence paternelle.
L’argile, parce que roche sédimentaire, contient tous les éléments
nécessaires a la vie, c’est pourquoi de nombreuses cultures et religions
assurent que les €tres vivants €manent ou furent cree€s a partir d’elle.

Voir : Khnoum, Larmes, Maison, Méchénet, Ptah.

ARME

Outre I’arc et les fleches, les Egyptiens utilisaient au combat le baton
et la massue, le javelot et le poignard ainsi que le montrent les
illustrations des scénes de guerres menées par pharaon. L’art militaire ne
fut jamais tres développé par les représentations égyptiennes.

Voir : Arc, Baton, Bouclier, Couteau, Fleches, Javelot, Massue, Neith.

ASTES

Dieu peu cité, hormis dans les scénes funéraires ou il accompagne
Osiris, Anubis et Thot car il est un des guides divins (ou chefs) des
chemins de la Douat. Astes est parfois décrit comme un des seigneurs de
I’ Amentha, comme celui qui se purifie lui-méme.

Voir : Douat, Ro-Sétaou.

ASTRE

Les Suivants (compagnons) d’Horus étaient les étoiles du ciel sur
lesquelles les Egyptiens pensaient continuer une existence éternelle. De
cette conception du monde de I’au-dela naquit certainement 1’espoir
d’€tre une lumicre dans la nuit puis, dans 1’enseignement évangelique,
une Lumicere du monde. Les planctes de notre systeme solaire étaient



quant a elles nommeées les « errantes ». Des prétres spécialistes en
¢tudiaient les cycles.

Voir : Ciel, Etoile, Nout, Ro-Sétaou, Zodiaque.

ASTROLOGIE

La disposition des chambres funéraires dans les tombeaux et les salles
dans le temple correspond a la répartition des points cardinaux et des
maisons (ou secteurs) astrologiques (un, quatre, sept et dix). Ces points
se trouvent en analogie avec les signes du Bélier, du Cancer, de la
Balance et du Capricorne illustrant les grands moments (solstices et
¢quinoxes) du cycle solaire annuel. C’est ainsi que la chambre de 1’ouest
est assimilable a la maison un, la chambre du sud a la maison dix, la
chambre du nord a la maison sept et la chambre de 1’est a la maison
quatre.

La symbolique astrologique a conservé (peut-étre a son insu) ces
significations car les signes actuels Bélier, Cancer, Balance et Capricorne
sont toujours régis par les dieux (Mars, Lune, Vénus et Saturne)
possédant les caractéristiques (ou une partie seulement) des dieux qui
maitrisaient les quatre chambres principales des ensembles funéraires
égyptiens.

On observe ainsi la répartition suivante :

Les dieux Khnoum ou Atoum, Ptah ou Ré correspondent au secteur
Un, au signe du Bélier et a la premicere chambre funéraire égyptienne.

La déesse Hator correspond au secteur Quatre, au signe du Cancer et a
la seconde chambre funéraire égyptienne.

La déesse Isis correspond au secteur Sept, au signe de la Balance et a
la troisieme chambre funéraire égyptienne.

Osiris correspond au secteur Dix, se révélait dans la chambre 10, au
signe du Capricorne et a la quatrieme chambre funéraire égyptienne.

Les premiers documents (200 av. J.-C.) constituant le texte d’Hermes
Trismégiste reprennent I’enseignement astrologique que les prétres
diffusaient dans les €coles des temples égyptiens.

Voir : Chambres, Hermes Trismégiste, Indestructibles, Infatigables,
Orientation, Précession, Salles, Tombeau, Zodiaque, Zodiaque (signe).



ATEF

Couronne surmontée de deux plumes, deux cornes spiralées et deux
uraeus, portée par Amon, Osiris et le roi dans certaines cérémonies
(relatives a ces divinités). La couronne Atef symbolise la justice et la
vérité, ¢’est-a-dire la perfection.

Voir : Coiffure, Corne, Couronne, Plume, Uraeus.

ATLANTIDE

C’est le récit de Platon (dans Critias) qui fait autorité en ce qui
concerne le continent englouti dans 1’océan Atlantique au cours d’un
gigantesque cataclysme, il y a environ onze mille ans. Ce texte rapporte
que, dans le centre de I’ile qui lui appartenait, Posé€idon fit jaillir deux
sources, une d’eau chaude et 1’autre d’eau froide, puis la partagea en dix
régions ou régnerent les fils que le dieu avait eu de la princesse mortelle,
Clito.

Ces premiers rois exercerent leur pouvoir sur I’ Atlantide et les iles de
I’océan, puis sur les pays bordant la Méditerranée jusqu’a I’Egypte et la
Tyrrhénie (Liban actuel). A coté des sources se trouvait un temple
naturellement dédi¢ aux entités tutélaires des habitants de cette ile ou tout
n’¢€tait que magnificence et prospérite. Chacun des dix rois posseédait un
palais que leurs successeurs embellirent de génération en génération.
Aucun des rois, que le plus vieux présidait, ne pouvait prendre les armes
contre un autre, aucune des dix races qui peuplaient 1’ile ne pouvait
guerroyer contre une de ses voisines. L’opulence, la prospérité et la joie
de vivre durérent aussi longtemps que les régles divines furent respectées
par les rois et leurs sujets mais, lorsqu’ils s’attachérent a leurs
possessions et les honorérent : « ... ils périrent eux-mémes et la vertu
avec eux. La portion divine qui était en eux s’altéra [...] Le caractere
humain prédomina [...] Alors Zeus qui régne suivant les lois [...] résolut
de les chatier. I1 réunit tous les dieux dans leur demeure [...] celle qui est
située au centre de tout I’univers [...] et, les ayant rassemblés, il leur dit :

. ». C’est ainsi que se termine le récit de Platon et c’est la que
I’imagination commence son vagabondage sur les flots de I’océan. Nous
ignorerons toujours qu’elles furent les paroles que Zeus adressa a
I’assemblée divine.



Voir : Abydos, Baptéme, Couleurs, Déluge, Gadire, Histoire
(mythique), Parole, Platon, Pschent, Rebelle, Solon, Suivants d’Horus,
Trois Barques, Terre d’Egypte.

ATON

Manifestation de Ré€, sous la forme d’un disque solaire, que le pharaon
Thoutmosis IV prit comme déité supréme. C’est pour cela qu’il se
renomma Akénaton, c’est-a-dire Celui qui plait [ou est utile] a Aton.

On représentait Aton par un disque solaire dont les rayons, en forme de
bras terminés par des mains, venaient bénir et protéger les hommes.
Opposé au culte d’Amon le Caché, le culte d’Aton le Révél¢é surpassa
quelque temps I’influence du clergé de Thebes (vers 1360 av. J.-C.).
C’était semble-t-il une religion d’initiés que ne pouvaient vivre que les
étres ayant déja parcouru un long chemin de conscience, car le culte
d’Aton, en abolissant les divinités existantes les remplacait par une
adoration d’un principe unique lumineux et créateur, une force de vie et
de connaissance. Cette conception spirituelle, proche du monothéisme, ne
fut pas comprise, vint peut-étre trop tot dans 1’histoire du monde, et avait,
semble-t-il, le défaut de ne pas prendre en compte la diversité et la
complexité constituant tout individu.

Il est a noter que longtemps avant le regne du pharaon mystique, les
prétres savaient que toutes les créatures vivantes (hommes, animaux et
végétaux) étaient naturellement sceurs, c’est-a-dire nées d’une méme
énergie et constituées d’une méme maticre. Supprimer la référence aux
mythes fondateurs de I’Egypte fut en son temps considéré comme un
crime contre la religion égyptienne mais aussi contre la conscience.

Voir : Akénaton, Amon, Moise, Soleil.

AToum

Divinité aux caractéristiques multiples dont I’origine est proche de
celle de I’Abime et de I’Ouranos grecs. Atoum s’engendra lui-méme du
Noun, les eaux primordiales. Il est la premicre personnification de 1’ordre
¢émanant du chaos, I’image du créateur, du potier et de I’artisan du
monde, successeur de Ptah dans les cultes égyptiens.



Atoum comme Amon est manifesté par le rayonnement du soleil, ce
qui a amené par la suite certains égyptiens a adorer le soleil comme étant
le grand dieu lui-méme. Le véritable dieu est caché€, personne ne connait
son nom ni n’a vu sa forme. Il est, semble-t-il, I’ensemble de 1’univers.
Symbolisé par le scarabée Khépri roulant ou émanant d’une sphere
(symbole de I’univers), Atoum est celui qui sépare la terre de 1’eau, la
nuit de la lumiére, et fait de ses membres, les dieux de sa suite. Atoum
est a ’origine du souffle (Chou) et du principe de ’eau (Tefnet) puis de
I’anéantissement de I’ Amentha (préfiguration de 1’Atlantide grecque) au
moment du déluge.

Voir : Amentha, Amon, Baptéme, Chou, Corps, Déeluge, Kheperou,
Kheépri, Main, Nil, Noun, Ptah, Scarabée, Soleil, Souffle, Tefnet.



Ba

L’ame ou I’énergie psychique (psyché) d’un étre, telle que nous la
concevons actuellement, alors qu’a 1’origine, ce terme peu traduisible
dans nos langues modernes, se rattachait a des divinités ou entités
anonymes telles que les génies, gnomes, trolls et korrigans de nos
cultures. Dans la suite des temps, cette €nergie spirituelle devint la part
divine possédée par tout étre et fut représentée par un oiseau
(généralement un faucon) a té€te d’homme. Le Ba était associé dans I’étre
au Ka (énergie, et vitalité¢) et au Akh (parcelle de lumicre divine). On
observe que la fécondation (bka) contient les hiéroglyphes Ba et Ka, ce
qui associe 1I’ame et 1’énergie divine dans ’acte créateur.

Voir : Aile, Akh, Ame, Ennéade (corps humain), Eventail, Faucon, Ka,

Oiseau, Ombre, Réincarnation.
\%

Banpeau



Marque distinctive du roi initié, le bandeau maintenait les deux
couronnes (Basse et Haute-Egypte) et les plumes de Maat (justice et
vérité divine) tandis qu’il rappelait par ses pointes arrieres tombant sur la
nuque, la queue de I'uraeus protecteur (manifestation de R€) dont la téte
orne le front du monarque. Arborer le bandeau, en or pour la couronne
royale et pour les grands initi€s, signifiait que le porteur était apte a son
tour a dévoiler les Mysteres. Il pouvait procéder a I’initiation au plus haut
niveau. C’est ce que signifie le bandeau que ceignent RéE, Isis, Nephtys et
quelques autres dieux, qui tenaient un rdle prépondérant dans les
cérémonies initiatiques.

En ce qui concerne le défunt, le bandeau maintenant la plume de Maat
souligne son appartenance, son lien, avec les divinités et les personnages
habitant le monde céleste. Ce sont Isis et Nephtys qui ont tiss€ ce ruban
dont émane le fluide de lumiere et de vie éternelle. Par sa position, le
bandeau embrasse 1’€tre tandis le nceud 1’assure de toujours recevoir ce
qui émane de la grande déesse. C’est une symbolique similaire que
recelent les bandeaux dont on aveugle les néophytes dans les cérémonies
initiatiques modernes.

Voir : Adyton, Cheveux, Coiffure, Couronne, Initiation, Isis, Plume,
Uraeus, Vetement.

BAanNIiRE

Trois principaux types de banni¢re sont reconnaissables dans les
illustrations murales des sépultures et temples de I’Egypte ancienne. Ce
sont les bannieres portées en 1’honneur des dieux, les bannicres
représentant les différents nomes de Haute et Basse-Egypte et les
bannicres personnalisant les armes de Pharaon.

Voir : Enseigne, Neter, Procession.

BAPTEME ET NAISSANCE DU MONDE

La cosmogonie égyptienne affirme que c’est en séparant le ciel (Nout)
de la terre (Geb) que Chou (dieu du Souffle) donna la vie au monde.
A son tour, en engloutissant les iles de 1’océan (catastrophe de
I’ Atlantide), Atoum sépara deux formes d’expérience. La disparition de



I’ Atlantide, réelle ou mythique, permit ainsi a ’humanité de recevoir une
initiation spirituelle jusque la réservée a un petit groupe (les Atlantes).

Il fallut désormais symboliquement mourir pour renaitre, suivant un
processus toujours mis en ceuvre dans le baptéme par immersion. C’est
un tel baptéme que recevront par la suite les premiers chrétiens, a la suite
du Christ, lui-méme baptisé¢ dans les eaux du Jourdain.

Le baptéme purificateur (ouab) était I’acte primordial précédent toute
initiation égyptienne. Pendant cette cérémonie, le profane se plongeait
tout entier dans le lac sacré, mourait a un ancien type de vie pour renaitre
a un nouvel état de conscience. Tous les temples possédaient des bassins
réservés a ces rites que 1’on pratique de nos jours encore dans les
religions issues de la Bible.

Voir : Atlantide, Atoum, Déluge, initiation égyptienne, Mort, Noun,
Nout, Océan, Onction, Purification.

BArBE

Symbole de virilité, de royauté et de dignité. Les pharaons, toujours
imberbes, portaient une fausse barbe pendant les cérémonies officielles.
Ce rituel était si important que la reine Hatchepsout se fit toujours
représenter avec cet attribut. C’est aussi la raison pour laquelle de
nombreuses divinités portaient une barbe postiche (généralement faite de
lapis-lazuli) tels que les fils d’Horus et quelques autres.

Voir : Cheveux, Roi.

Baroue

La barque solaire du jour (Mandjet) et la barque lunaire de la nuit
(Mésektet) correspondent aux deux voyages qu’effectue le soleil (R¢€)
dans un cycle complet (24 heures). Le ciel était considéré comme une
mer immense sur laquelle naviguaient les dieux et les mortels disparus,
c’est pourquoi le cycle d’éternité symbolisé par Osiris était représenté par
une barque sur laquelle voyageait continuellement le dieu (cette barque
particuliére se nommait Néchémet). Dans les hymnes religieux, les yeux
sont parfois comparés a la barque du soir et a la barque du matin, tandis



que les quatre rames utilisées comme gouvernail sont semblables aux
quatre points de I’horizon.

La cérémonie de construction de la barque par le défunt dans la Douat
est particulicrement significative. Aprés avoir commandé¢ a chaque piece
détachée constituant la barque de bien vouloir s’installer a sa place, le
défunt doit encore décliner son identité, ses qualités, justifier ses
prétentions et préciser sa destination pour qu’enfin le passeur, celui qui
detourne la téte, veuille bien lui faire traverser ’océan qui le sépare des
dieux demeurant dans le royaume céleste.

Mais cela ne suffit pas, car chaque élément de la barque (gouvernail,
mat, voile, amarre, piquet d’amarrage, écope), ainsi que le fleuve, la rive,
le sol et le vent exigent successivement que le voyageur dise leur nom
symbolique, mette en ceuvre le neter (énergie) que dissimule leur
apparence.

Dans ce long dialogue, véritable rituel compagnonique (connaissance
de I’outillage et des matériaux utilisés), se révelent le symbolisme et le
nom secret de tout ce qui participe au processus initiatique puis funéraire
d’un étre. C’est ainsi que 1’écope est la main d’Isis, les rames sont les
doigts d’Horus ou la chevelure (les rayons) du soleil, le passeur est celui
qui repousse, la voile est Nout, les cotes de la barque sont les fils d’Horus
tandis que la barque elle-méme est la jambe d’Isis, bien qu’elle soit en
fait la déesse elle-méme, celle qui amene la barque de la Nuit, Nout a la
longue chevelure. On observe sur les illustrations que les rames (rayons
du soleil) sont parfois terminées par la téte du faucon (solaire) tandis que
le plat est décoré par 1’ceil d’Horus, ce qui souligne le symbolisme
lumineux de I’énergie des barques.

Lorsque I’ame d’un défunt se trouve libérée, elle peut librement
accompagner Ré dans sa barque, dans ses navigations tant nocturnes que
diurnes, tant souterraines que célestes. Cette possibilité montre
I’importance de [Dalternance cyclique dans la pensée religieuse
¢gyptienne et le role prépondérant de ces barques que I’on observe dans
de nombreuses représentations.

Voir : Abdjou, Aker, Ame, Bdton, Chambres, Chemin, Cheveux, Corde,
Déluge, Escalier, Gouvernail, Hou et Sa, Isis, Navire, Nout, (Eil, Osiris,
Phénix, Poisson, Ré, Scarabée, Barques (Les Trois).



Barques (LEs Trois)

Au moment de I’engloutissement de 1’Amentha (1’Atlantide) dans
I’océan, le vieux roi Geb et son ¢pouse Nout, leurs suivants
(compagnons) et quelques marins, quittérent 1’ile mythique dans un
grand mais vieux navire, dit : « bateau de Kheper ». Ce furent ainsi trois
embarcations qui emporterent soit Osiris, soit Geb et Nout, soit Horus et
ses fils et fideles. La symbolique traditionnelle reconnait 1a les trois
¢léments composant le monde créé : la partie spirituelle (ou divine) du
monde, personnifiée par Osiris, la partie régnante et théocratique, le
nouveau roi Horus, et la partie humaine et terrestre, le vieux roi Geb,
personnification de la terre.

Ce fut donc bien un monde complet qui se reconstituait physiquement
et symboliquement au moment ou I’ancien disparaissait a jamais de la
surface des flots. Suivant ce mythe, il existe ainsi deux barques porteuses
de lumiere : la lumiere nocturne d’Osiris et la lumiere diurne d’Horus.
L’une correspondant a la clarté de la lune dans la nuit, et ’autre a la
lumiere solaire apparaissant a I’aurore. Le troisieme navire, celui de Geb
symbolise la terre, le lieu privilégi¢ de toute incarnation et de toute
manifestation. Ces trois plans seront toujours ceux des révélations
mystiques et initiatiques.

Voir : Atlantide, Barque, Déluge, Initiation, navire, Osiris (Arrivée en
Afrique).

BastET



Primitivement déesse-lionne, Bastet fut personnalisée par une chatte a
partir du Nouvel Empire, tandis que la déesse Sekhmet, sa sceur, se vit
attribuer 1’aspect violent et 1€éonin de sa personnalité. Les caractéristiques
de Bastet la rapprochent des entités lunaires, telle que la déesse Artémis
les manifesta dans la mythologie grecque.

Voir : Apophis, Chat, Lion, Lynx, Papyrus, Sekhmet.

BAiton

Objet magique dans de nombreuses cultures religieuses, le baton est
une arme primitive proche de la massue, souvent associ¢ a la rame des
navires. Lors de son avenement, dés les couronnes posées sur sa téte, le
grand prétre donnait au nouveau pharaon le baton d’or manifestant la
force de son pouvoir et I’assurance qu’il était le protecteur de I’ensemble
du pays d’Egypte. De méme, lorsque I’ame d’un défunt est devenue
lumineuse, elle regoit les sceptres et le baton d’or lui permettant de
chasser ceux qui veulent empécher sa libération ainsi que les ennemis
déclarés de la lumicre osirienne. « Je suis sorti au jour et je suis devenu
un étre lumineux... J’aurai un baton d’or dans ma main, avec quoi
j’infligerai des coups aux membres de mon ennemi et je vivrai », affirme
alors le défunt qui devient lui-méme un « aviron du soleil ». Dans le
baton réside un neter, c’est-a-dire une part de I’énergie issue de ’arbre
originel dont le symbolisme associe le haut et le bas, la force physique et
la connaissance spirituelle. Plus que dans tout autre attribut, c’est dans le
baton, aux caractéristiques viriles, que réside le pouvoir du roi d’Egypte,
le secret de sa puissance, humaine et divine. Par le baton tenu
verticalement, la vie se diffuse et se protége, ainsi que le montre le baton
de Moise faisant sourdre 1’eau d’un rocher planté au cceur du désert
(Exode, ch. 17, v. 6).

Voir : Arme, Barque, Couronne, Course, Fouet, Hegat, Moise, Ouas,
Roi, Roi (Les cing noms du), Sceptre, Spirale, Trone.

BiLiER

Symbole typique de la fécondité, comme le taureau des premicres
dynasties, le bélier eut une grande importance des le Moyen Empire,
puisqu’il représentait le Ba (I’ame) d’Osiris. C’¢€tait un symbole de



fertilite. Le belier ¢€tait notamment honoré a Eléphantine (Yeb), a
Héracléopolis-Magna, a Esn¢h sous 1’apparence du dieu Khnoum, tandis
qu’Amon ¢était fréquemment représenté par la téte de cet animal. C’est en
relation avec I’enroulement de ses cornes que certains fossiles de 1’¢re
secondaire furent nommés ammonite, ou corne d’Amon.

Le bélier a quatre tétes symbolisait I’énergie divine manifestée par les
dieux Osiris, R€, Chou et Geb, représentant 1’€éternité des cycles de vie, la
lumiere divine, le souffle divin et la vie terrestre. Le bélier dont les quatre
tétes naissaient d’un seul cou préfigurait le tétramorphe illustrant le
christianisme primitif et les quatre évangélistes (Mathieu, Marc, Luc et
Jean) aux caractéristiques identiques, tous au service d’un messager
divin, lui-méme sacrifié comme un bouc émissaire.

Voir : Amon, Corne, Hérichef, Jésus, Quatre éléments.

BENBEN

Pierre dressée ou le soleil se serait levé pour la premicre fois et sur
laquelle se posait ’oiseau Benou. Par la suite, la pierre benben fut le
symbole du rayonnement solaire, puis devint la pointe des constructions
pyramidales. Ce fut enfin le nom du temple du soleil construit par
Akhénaton. La pierre benben, ou pyramidon, fut peut-étre a I’origine de
la pierre angulaire, jamais installée, au faite de la pyramide de Khéops.
Celle que peut-étre rejeterent les constructeurs.

Voir : Akhénaton, Benou, Héliopolis, Khéops, Phénix, Pyramide.

Benou

Cet oiseau (héron cendr¢), assimilé au sphinx par les Grecs, était
I’oiseau sacré¢ du temple d’Heéliopolis. Il avait pour particularit¢ de
regarder le soleil se lever, posé sur la pierre benben. Ainsi cet oiseau
assiste ’astre du jour dans sa renaissance journalieére perché sur un
morceau de soleil cristallis€¢ indiquant le lieu précis ou I’histoire du
monde et sa création débuterent dans les temps anciens.

Le hiéroglyphe désignant 1’oiseau Benou est un trait horizontal a
chevrons (I’eau), une jambe debout (liant ¢énergie verticale et
mouvement), un vase tel que celui que I’on associe a la déesse Nout et



une spirale. A sa maniére de regarder naitre I’aurore, posé sur une trace
terrestre du soleil, 1’échassier fréquemment nommeé oiseau sacre,
témoignait du cycle éternel de la vie (spirale) et de I’expérimentation de
I’énergie lumineuse sur la terre. L’oiseau Benou semblait renaitre chaque
jour. Il était pour cela « le gardien des choses qui sont et des choses qui
viendront. » Le témoin permanent de la marche cyclique du monde.
C’¢était cette mémoire que recueillait le vase de son hiéroglyphe.

Voir : Aile, Benben, Héron, Colline, Héliopolis, Nout, QOiseau, Phénix,
Saule.

Bis

Divinité¢ se présentant sous I’aspect d’un gnome petit et contrefait,
coiff¢ de plumes dont le role €tait d’écarter les étres malfaisants et les
entités mauvaises en provenance du monde séthien vivant dans le désert
et sous la terre. Bes pouvait étre aussi bien guerrier que musicien, mais
avoir toujours cette fonction protectrice. La boucle Sa était le principal
attribut de cette entité primitive.

Voir : Boucle, Briques d’accouchement, Maison, Maison de naissance,
Meéchénet, Noeud.

Branc

Couleur et embléme de la Haute-Egypte, protégée par la déesse
vautour Nekhbet, dont I’embléme était la couronne blanche. Le blanc fut



toujours un symbole de purete, de spiritualit¢ mais aussi de joie dans le
sens ou les états précédents amenaient la sérénite. C’était aussi la couleur
de la plume de Mait, celle de la vérité et de la justice, la couleur des
dieux et de ceux qui les servent, initiés et prétres. C’est la raison pour
laquelle on entourait le corps des défunts de bandelettes de lin blanc a la
manicre dont Osiris €tait lui-méme revétu.

Voir : Couleurs, Couronne, Egypte (Haute), Maat, Momie, Nekhbet,
Plume, Prétre, Vautour, Vétement.

3305

Osiris fut tres tot comparé au grain de blé enseveli (mourant), germant
et réapparaissant a la lumicere solaire, prét a étre la nourriture essentielle
des hommes. De nombreuses illustrations représentent la momie du dieu
couverte de grains de blé, ou de jeunes tiges de bl¢ émanant de son corps
allongé. Dans la pratique funéraire, nombreux furent les Egyptiens qui
observerent ce rite, comme on a pu le découvrir dans les sarcophages.

Parce qu’il ¢était ’image des cycles de la nature, on creusa dans la
pierre des formes d’Osiris que 1’on remplissait de terre, et dans lesquelles
on répandait des grains de blé afin qu’il pousse dans le secret du
tombeau. Ainsi, mis en terre en méme temps que le défunt, le ble,
symbole vital d’Osiris, €tait pour le disparu la certitude de sa renaissance
future, 1’assurance de la continuité de sa vie puis de sa résurrection
lumineuse. C’est pourquoi, dans le papyrus de Nu, Osiris déclare : « Je
suis le Seigneur des hommes qui ressusciteront des morts ».

C’est une telle image symbolique qu’utilisera le Christ lorsqu’il se
comparera lui-méme au grain de blé devant mourir pour renaitre, et
produire de nouveaux grains au centuple. Certains gnostiques utiliserent
cette parole pour affirmer que le Christ avait suivit la totalité du parcours
initiatique osirien afin de devenir a son tour un Osiris spirituel, un étre de
lumi¢re. Par la suite, le blé fut personnifi¢ par Népi, bien que
représentant toujours Osiris dans sa mort et sa renaissance. Sur le plan
pratique il existait deux variétés de blé, ’'une blanche et 1’autre rouge,
I’une entrant dans la fabrication du pain et I’autre de la biere. « [...] car
ma nourriture est en blé blanc, ma boisson en blé rouge du Nil », dit le
defunt dans le Livre de la sortie a la lumiere du jour.



Voir : champ, cycles, Min, monde, oie, Osiris, Osiris ([’Age d’or),
pain, Rénénoutet, vin.

( i 3
T

Bois

Il y avait huit bois sacrés en Egypte dont deux sortes d’acacia, le
Shent, aux épines noires, et 1’aser aux épines blanches, celui dont on se
servait pour constituer et tresser la couronne d’Osiris (déja une couronne
de douleur et d’épreuve). On peut observer que le bosquet sacré des
druides celtes était composé de sept essences plus une huitieme, le fréne.

Voir : Acacia, Arbre.

BoucLE

Participant des symboles attachés a la déesse Isis, le 7éf, devenu un
hiéroglyphe, semble étre la boucle d’une ceinture (principe féminin de la
fécondit€) souvent associ¢ au pilier Djed, axe vertical reliant le monde
céleste et le plan terrestre. Il s’agit dans ce couple de montrer le principe
de la wvie universelle. La boucle Sa, attribut principal de Bé¢s,
correspondait a ce symbolisme, bien que localis¢ sur le plan terrestre
puisqu’on I’invoquait avec Thouéris pour favoriser les parturientes. Cette
pratique préfigure la piété qui entourera la ceinture d’ Aphrodite, et celle,
plus tardive, de sainte Marguerite échappée du corps d’un dragon.



La boucle de cheveux est un signe de lumiere que portent les dieux et
les Lumineux (justifiés ou 1nitiés) bien que la « boucle » soit aussi une
région de I’espace céleste. « Le défunt vole vers le ciel, il passe par les
boucles du ciel... Orion [Osiris stellaire] lui donne le bras. »

Voir : Bes, Cheveux, Cercle, Djed, Noeud, Pleureuse.

BoucLier

Attribué a la divinité Hemsout qui en portait un sur sa téte, le bouclier
symbolisait la protection divine et humaine. Associ¢ a la couleur noire,
parce que généralement fagonné avec la peau d’un crocodile noir, il était
représenté avec deux fleches croisées comme le montrent les enseignes
des quatriéme et cinquiéme nomes de Basse-Egypte, et les attributs de
Neith, divinité égyptienne de la guerre.

Voir : Arme, Crocodile, Enseigne, Fleche, Hemsout, Javelot, Neith,
Noir.

Bouro
Ville de Basse-Egypte ot se célébrait le culte de la déesse Ouadiet.
Voir : Basse-Egypte, Ouadjet, uraeus.

Bras

Les dieux ou les lumineux (divinités, défunts libérés ou initiés)
prennent le bras des nouveaux arrivants pour les aider a gravir les
marches de I’escalier sacré, ou franchir certaines portes dans la Douat.
Les branches des ¢étoiles, ou les rayons de Ré€, sont autant de bras de
lumiere pouvant secourir et protéger les ames des justes. Akhénaton
précisera ce principe dans I’illustration de ses temples.

Quelques phrases des Textes des pyramides ou des sarcophages
justifient I’importance des bras symboliques qui manifestent la lumiere
des divinités : « Horus a placeé le défunt sur ses bras », « R€ au bras fort
qui est dans 1’Orient », « La Grande Nout a dénudé ses bras pour le
défunt », « Les étoiles impérissables te saisissent le bras ».

Voir : Etoiles, Jambes, Lumineux, Membre.



BRIQUES D’ACCOUCHEMENT

Briques d’accouchement, permettant aux parturientes accroupies de
caler leurs pieds pendant leurs efforts. La divinité Méchenet était 1’esprit
de ces briques particulieres.

Voir : Argile, Maison de naissance, Méchénet, Spirale, Thouéris.



CALENDRIER

Le calendrier égyptien est fondé sur la conjonction de deux
phénomenes ne concordant que tous les 1 461 ans, le lever de 1’¢toile
Sothis et le début de I’inondation de la vallée du Nil. Ce moment
fondateur du cycle sothiaque a pu étre observé au mois de juin des années
4236 av. J.-C., 2779 av. J.-C., 1318 av. J.-C. et en 139 de notre e¢re. De
ces dates, seule la premiere (figurant dans le Calendrier Vague) peut étre
regardée comme celle ayant été la référence de I’ensemble du calendrier

égyptien.

Voir : Epagonémes, Fétes, Heure, Histoire, Histoire mythique, Jours,
Jubilé, Mois, Nil, Saison, Sothis, Temps.

CANARD

Hiéroglyphe signifiant enfant, quel que soit son sexe, seulement
déterminé par le hiéroglyphe femme ou homme.

Voir : Enfant, Initié.

CanNorPE

Nom donné par les antiquaires du dix-neuvieme siecle aux petits vases
destinés a recevoir les entrailles des défunts que les prétres embaumeurs
plagaient dans les tombes a coté des sarcophages. Ce nom provient de



celut de I’ancienne ville de Canope (actuelle Aboukir) ou 1’on adorait
I’urne d’Osiris ayant une telle forme.

En régle générale, les vases canopes contiennent de petits sarcophages
en or ou en pierre (albatre ou calcaire) dans lesquels étaient placés les
visceres du défunt. Seul le cceur, siege de la vie, restait dans le thorax. Le
couvercle des canopes (la plupart du temps au nombre de quatre)
représente la té€te d’un des quatre fils d’Horus, tandis que I’enflure de leur
ventre appartient au principe des deesses Isis, Nephtys, Neith et Selkhet.
Les fils d’Horus protegent directement le contenu du vase alors que son
ventre montre qu’il est intégré dans la déesse. « Je suis la protection de
celui qui est en moi », affirme Isis sur le canope qu’elle protege.

Voir : Ceur, Horus (Fils), Lumineux, Momie, Scorpion, Selket,
Tombeau.

CARTOUCHE

De P’italien carta signifiant papier. L’anneau royal, allongé en raison
de la grandeur du nom du souverain régnant, associait symboliquement le
monarque aux cycles de vie terrestres et célestes, liait sa personne a
I’histoire de I’Egypte et a sa cosmogonie.

Voir : Anneau, Cercle, Pharaon, Roi (Nom).

CAVERNE

Lieu propice a la naissance de la vie comme I’est le sein maternel.
C’est dans une caverne que I’on représentait généralement le dieu Hapi,
entité divine présidant aux sources du Nil dont la demeure était situce
sous la premicre cataracte. Parfois, Osiris occupait sa place et sa
fonction, car on considerait le Nil comme une de ses personnifications,
en rapport avec la sixieme heure du parcours nocturne de la barque de
Ré, nommé précisément « Caverne d’Osiris ». C’¢était le moment ou le
soleil (ou le défunt dans la Douat) commengait sa future résurrection.

Voir : Hdpi, Hdpi (Fils d’Horus), Nil, Osiris.

CERCLE



Image du soleil, hiéroglyphe associ¢ a la lumiere. Symbole de vie
¢ternelle, de cycle cosmique et de la lunaison, le cercle est abondamment
représenté dans les hiéroglyphes et les bas-reliefs égyptiens.

Voir : Anneau, Boucle, Cartouche, Corde, Coupe, Lumiere, Soleil,
Tombeau, Tourner Autour.

Cercre (Corps p’Osiris)

Dans le mythe a la base de la religion égyptienne, on apprend que des
qu’il eut assassiné son frére, Seth plia le corps meurtri de telle sorte que
la téte se trouve prise entre les cuisses, et que la colonne vertébrale soit
rompue en quatre endroits.

« O Osiris ! Tu es pli¢ en forme de cercle ! Tu es grand, Osiris, en ton
nom de Grand Cercle qui se couche ! » Allusion est faite ici au soleil
couchant, et au monde de la nuit dans lequel ’astre du jour semble se
retirer. Depuis lors, le soleil, comme Osiris, voyage de maniere invisible,
porté par la barque fagonnée par Seth.

C’est certainement dans le rituel du pliage du corps du dieu en
plusieurs parts, que 1’on doit chercher 1’origine mythique des morceaux
disparus recherchés par Isis dans les diverses régions religieuses des rives
du Nil. La description des pliures révele aussi les emplacements des
différents chakras marquant les niveaux d’énergie de I’étre. Cou, quatre
points et bas de la colonne. Il ne manque que le septieme chakra, nommé
couronne et situ¢ au centre du dessus de la téte. Ce point par ou pénetre

la lumicre, I’esprit et ’ame ne pouvait étre atteint par les actes criminels
de Seth.

Voir : Cercle, Reliques, Soleil, Tombeau.

CERCUEIL

Le cercueil d’Osiris est le lieu d’ou la lumiére du dieu rayonne sur le
monde du ciel et de la nuit. Le cercueil d’Osiris est illustré dans le
parcours initiatique par le vétement lumineux fait de lin blanc que portent
les rois, les initiés de niveaux supérieurs et les grands prétres. En ce qui
concerne le cercueil des deéfunts, c’est plutot le terme de sarcophage,
Seigneur de la Vie, qui est utilisé.



Voir : Lumiere, Osiris, Sarcophage, Tombeau, Vétement.

CHAcAL

Personnification du dieu Anubis, fils de Nephtys, psychopompe,
habitant du monde nocturne de la Douat, accompagnateur de la barque
solaire. Le chacal est souvent confondu avec le chien sauvage, animal
séthien trés répandu dans le désert. Son goiit pour les animaux morts est
peut-étre a Dorigine de sa fonction symbolique dans la religion
¢gyptienne. Le prétre embaumeur portait un masque a 1’image de cet
animal.

Voir : Anubis, Barque, Chien, Désert, Douat, Horus (Fils),
Khentamentiou, Sem.

CHAMBRES (FUNERAIRES)

Le tombeau royal comportait plusieurs chambres reproduisant le
processus initiatique dans son entier, ainsi que le parcours qu’aurait a
effectuer le disparu dans la Douat. Les points cardinaux marquaient les
grands moments de ce circuit post mortem comme le montre 1’ensemble
funéraire (découvert encore intact) de Tout-Ankh-Amon.

Dans la chambre de 1’Ouest, point du soleil couchant, était situ¢ le
passage entre le monde sensible et les ténebres, correspondant a la mort
physique, aux derniers contacts avec le plan terrestre, mais aussi a
I’arrivée dans DI’autre monde. C’est la que s’accomplissait le rite de
I’ouverture de la bouche permettant au défunt d’entreprendre son
nouveau parcours avec des facultés renouvelées et devenues spirituelles.

Dans la chambre du Sud (origine et source du Nil) se trouvaient les
instruments de la royauté, les insignes de ce qui avait permis au roi de
gouverner sur la terre (sceptre, trone et char), tant sur le plan sacerdotal
que social et guerrier. Le défunt devait transcender ses énergies, utiliser
ses connaissances et combattre (avec son baton d’or) les ennemis
d’Osiris devenus ses ennemis, embusqués dans le domaine de Sokaris.
Apres quoi le défunt affirmait a 1’assemblée des dieux le but de sa
démarche et tentait de les rejoindre dans la sphere céleste.



Dans la chambre du Nord, lieu de naissance d’Horus dans un bouquet
de papyrus, €taient rangées les barques destinées au voyage du défunt roi,
afin de I’emmener de la rive de la terre aux abords du royaume des dieux.
Ce passage motivait un long rituel exigeant du voyageur une
connaissance parfaite des neters composant la barque, leur nom secret et
leur fonction réelle dans I’ensemble du mystére osirien. Ainsi que
I’1identité du passeur et des mots nécessaires a son activite.

Dans la chambre de I’Est, point du soleil levant, se trouvaient les
objets ou représentations rappelant 1’enfance et la vie conjugale, ce qui
avait permis a I’étre de naitre et d’€tre fécond sur la terre.
Spirituellement, on assimile donc le défunt a une entité se préparant a
naitre une troisieme fois (incarnation, passage dans la Douat et
résurrection), a devenir un nouveau-né dans le monde éternel,
phénomene qui autorise a placer les déesses Hator, Isis et Nephtys dans
cet endroit privilégié.

C’est dans cette chambre funéraire que se termine un cycle complet
d’existence, 1a que se tiennent les juges et les instruments de la justice et
de la vérité de Maat. A ce moment le cceur du défunt ne doit pas peser
plus que la plume de la déesse. Si cette derniere €preuve est surmontée
victorieusement, il quittera la Douat pour devenir a son tour un nouvel
Horus émergeant du monde des ténebres.

Les quatre chambres d’une demeure funéraire égyptienne représentent
les quatre points essentiels de toute vie initiatique et spirituelle telle que
I’on peut encore I’expérimenter aujourd’hui. Parce qu’un cycle se
compose toujours d’une phase de jour et d’une phase de nuit, il était
naturel qu’un tel processus fonctionne dans les deux mondes et que ce
qui est dessus soit comme ce qui est dessous, comme ce qui est en bas est
I’équivalent de ce qui est en haut. En ce sens, les €gyptiens ne vivaient
pas obsedes par I’idée de leur mort comme on 1’a dit trop souvent. Ils se
voulaient conscients et ne songeaient qu’a vivre le mieux possible ici-bas
afin de préparer leur vie éternelle

Voir : Amentha, Astrologie, Barque, Cycle, Douat, Est, Homme,

Orientation, Funeérailles, Ouverture de la Bouche, Ro-Sétaou, Salles,
Sarcophages, Sokaris, Temple, Tombeau, Voyage, Zodiaque, Zodiaque

(Signe).



CHamp

L’Egypte était tributaire du nombre et de la qualité de ses champs de
blé, eux-mémes soumis a la régularité¢ des crues du Nil. Cet ensemble,
résumé dans le hiéroglyphe représentant une corbeille d’ou s’éleévent trois
feuilles de roseaux, était d’une importance vitale. C’est pourquoi, dans de
nombreuses inscriptions, Pharaon remercie les divinités de leurs largesses
et déclare leur offrir tel ou tel nouveau champ, riche des moissons de ble,
auquel 1l associe sa propre vie éternelle, et donc aussi la prospérité du
pays. Sur un plan symbolique, les défunts se devaient d’aller travailler
dans le champ de joncs (champ de Yarou) qui préfigure la moisson
attendant les ouvriers des Evangiles.

Voir : Ble, Corbeille, Tombeau.

CHAMPOLLION

Egyptologue francais (Figeac, 1790-Paris, 1832), qui découvrit (1822-
1824) le systeme graphique des hiéroglyphes en partie iconique et en
partie phonétique. En 1831, il recut la chaire d’égyptologie que I’on avait
créée pour lui au College de France. Bien qu’inachevés, ses travaux
permirent par la suite aux égyptologues du monde entier de déchiffrer
I’ensemble de I’écriture hiéroglyphique.

Voir : Mariette, Napoléon.

CHASSE

Les nombreuses sceénes de chasses sacrées sont remarquables dans 1’art
religieux et funéraire égyptien, tant leur réalisation et leur beauté frappent
les imaginations. Ces véritables tableaux sont non seulement le rappel
des victoires d’un roi naturellement chasseur (comme I’¢étaient tous les
rois des origines) mais ils symbolisent aussi les victoires que Pharaon (ou
le personnage concerné) devra encore remporter dans I’au-dela de la vie.
Il ne s’agit pas de vaincre des entités nuisibles si admirablement
représentées, mais au contraire de maitriser les tentations personnelles
qui peuvent empécher la progression de I’ame dans le monde invisible.
La scene de chasse dans les roseaux est I'illustration de la purification



nécessaire de tout ce que I’on a aime¢ afin d’entamer librement un
nouveau parcours dans une nouvelle existence.

Les Grecs, avec moins de poésie et d’ornementation, mais avec la
méme intention, parleront d’une « eau d’oubli » (Léthé) qu’il faut boire
avant de pouvoir se rafraichir en absorbant une eau de mémoire dans
laquelle se trouve la connaissance. Au propre et au symbolique, la chasse
royale dans les roseaux du delta est une des plus belles illustrations de la
continuité de la vie sur les plans de la conscience et de la spiritualite.

Voir : Animal, Antilope, Arc, Gazelle, Lion.

CHaT

Celui qui voit derriere et qui voit devant. Le chat male était une
personnification de Ré, et la chatte était sa fille (a Heéliopolis) ou une des
personnifications d’Isis. Vénéré pour avoir coupé la téte du serpent
Apophis pendant le premier attentat contre Osiris, le chat manifestait
¢galement I’éternelle vigilance de la divine Isis. Comme le soleil, le chat,
que I’on représentait armé d’un couteau, savait détruire (physiquement et
symboliquement) les animaux immondes et chasser les impuretés.

Certains défunts se présentent aux dieux en tant que chat-lumiere, ou
grand-chat, lorsqu’ils ont réussi a détruire les souillures ou les pensées
impures qui risquaient de ternir la lumiére dont ils veulent se revétir. De
son cOté, la chatte était appréciée parce qu’elle chassait les scorpions, ce
qui I’associait au symbolisme de la déesse Isis, puisque le scorpion
envoyait ceux qu’il piquait dans le royaume de la mort, tandis que la
Dame de I’Horizon les ressuscitait.

Devenue chat-lumiere, I’ame est comparable a Chou « quand il agit
dans la demeure de la connaissance et de [’enseignement de Geb et
d’Osiris, “la maison des livres” ».

A partir du Moyen Empire, le chat devint I’attribut de la déesse Bastet.
Il fut des lors honoré dans toutes les maisons comme [’attestent les
nombreuses statuettes et momies découvertes dans les tombes a partir de
cette époque.

Voir : ane, animal, Apophis, Bastet, Isis, lion, Lynx, Mafdet, Seth, Seth
(attentat contre Osiris).



CHATEAU

L’Egypte était le chateau, le fief de I’ame (le Ka) de Ptah, ¢’est-a-dire
Hikuptah que les grecs transformerent en Aeguptos, finalement adapté
dans nos langues modernes par le mot Egypte. Cette nation représentait
en fait le centre du monde dont elle était 1’ceil.

Voir : Egypte, Ka, Kamoutef.

CuemINs (CELESTES)

C’est certainement parce que la religion primitive des égyptiens était
une religion stellaire que 1’ame fut dés 1’origine assimilée a une étoile ou
a Denfant lumineux de Nout. Parce que le mouvement des astres
paraissait €ternel, on apprécia le temps des voyages célestes en millions
d’années. « Celui qui voit des millions d’années est son nom », « Il est
Horus pour des millions d’années », « Je suis Horus pour des milliers
d’années ».

Dans les récits religieux égyptiens, ce sont soit les dieux ou les étres
lumineux qui préparent le chemin des futurs habitants du monde céleste,
soit les ames elles-mémes qui établissent leur itinéraire dans 1’océan du
ciel, selon un parcours reliant I’orient a I’occident, comme le confirme un
texte des Pyramides : « J’ai fait les chemins sacrés, je vois la face de
RE. »

Les chemins célestes sont semblables aux longues et tranquilles
sinuosités du Nil lorsque majestueux il s’étale sur la plaine d’Egypte
ainsi que 1’indique le Livre de la sortie a la lumiere du jour, ou le défunt
assure « Je descends et remonte le Nil », ou encore « Je foule la voie du
disque solaire, je circule dans sa barque ». C’est ce type de voie que
reproduisent les circuits de déambulation situés dans les enclos sacrés, les
lieux initiatiques et I’intérieur des temples.

Voir : Barque, Chemins souterrains, Loup, Nil, Ro-Sétaou, Temple,
Voyage.

CHEMINS (SOUTERRAINS)

Dans le domaine souterrain, les chemins proposés sont I’inversion des
voies célestes ou 1’ame voyage avec les ailes de la nuit, ou glisse



silencieusement dans la barque de RE. La nuit du monde inférieur n’est
pas constellée de lumicres, et des ennemis, des picges et des gardiens
redoutables attendent les voyageurs.

Dans le territoire de Sokaris (une sorte de gigantesque caverne), deux
chemins s’offrent au défunt pour lui permettre de rejoindre le royaume
des bienheureux (Akhou) ou il espérait demeurer. La voie terrestre que
ferme une porte de feu et la voie humide qu’un crocodile monstrueux
garde en permanence. Les différents chemins liquides que suivent les
ames, et les régions qu’elles traversent correspondent aux paysages et
caractéristiques du Nil depuis les premicres cataractes jusqu’au delta,
puisque certains lieux sont de véritables déserts et d’autres les labyrinthes
ou I’ame du defunt risque de se perdre.

On observe que pour les grecs (notamment Platon) les fleuves néfastes
du monde souterrain n’¢taient autres que I’ensemble des ames égarées ou
condamnées, qui formaient un courant d’énergie basse et négative,
ennemi de tout ce qui tentait de se diriger vers la lumiere.

La tradition des deux chemins est restée trés marquée puisqu’on la
trouve dans les Evangiles aussi bien que dans 1’ceuvre de Dante et les
textes alchimiques.

Voir : Chemins (célestes), Nil, Ro-Sétaou Sokaris.

CHEVEUX

La chevelure représente la totalité¢ de I’individu, c’est pourquoi prendre
une personne par les cheveux signifie avoir une complete ascendance sur
elle, mais aussi prendre sa force puisque 1’on pensait que la puissance
d’un étre se trouvait dans ses cheveux. Les dieux manifestérent ce
principe, notamment Ré dont la chevelure rayonnait de la lumiere. D’elle
émanaient ses pouvoirs bénéfiques. « Les deux lions sont a ma coiffure,
ils m’affermissent par elle. » A la mort de son frére Osiris, Isis pleura et
se coupa une meche de cheveux, puis elle dénoua sa coiffure et s’en voila
le visage. C’est ainsi qu’elle se protégea de son propre voile et, dans le
secret, retrouva ses forces et toute son €nergie.

Le Livre de la sortie a la lumiere du jour attribue la conscience
retrouvée du défunt au fait de s’étre caché et protégé par ses propres
cheveux car ainsi il agit comme 1’avait fait Isis. Apres avoir reconstitué¢



ses forces, le defunt peut reprendre son (bon) chemin vers sa résidence
céleste car : « Il a étendu sa chevelure sur lui, il s’était égaré¢ de sa
route... » Cette phase particuliecre indique un temps nécessaire
d’introspection, un moment exigeant un retour en soi-méme, permettant
une accumulation d’énergie.

Voués au service des dieux, les prétres ¢€taient surnommes « tétes
chauves » car ils se rasaient rituellement le crane dans un signe de
d’obéissance et d’offrande. Toute leur force ¢tait entre les mains de la
divinité. Selon les textes des papyrus, la meche de Ré préserve des
maladies tandis que Dlattitude d’Isis permet, en réorganisant ses forces,
d’acquérir un nouvel enseignement. Ces deux aspects d’un méme
principe reproduisent la dualité soleil lune que 1’on rencontre dans toutes
les autres phases des parcours de la Douat. Le voile d’Isis, la déesse
chevelue, fut peut-€tre a 1’origine de I’interdiction faite aux femmes de
couper leur chevelure. En elle se trouvait le principe de transmission de
I’enseignement spirituel et initiatique.

Dans les représentations égyptiennes, on distingue un enfant d’un
personnage adulte lorsque ses cheveux sont réunis par une tresse tombant
sur le coté de son visage. A ’inverse, la perruque manifeste le principe le
plus fondamental de la séduction féminine (physiquement et
spirituellement). Qu’il s’agisse du jeune Horus ou d’un prince royal, la
représentation enfantine signale pratiquement toujours un nouvel étre
admis dans les secrets du temple (c’est une phase symbolique et
initiatique, un moment lunaire de 1’existence de I’ame).

Voir : Bandeau, Barbe, Barque, Boucle, Coiffure, Deuil, Enfant,
Feécondité, Lhy, Lion, Médecine, Pleureuse, Sein, Sekhmet, Voile.

CHieN

Animal symbole du dix-septiéme nome de la Haute-Egypte. Le chien
(1évrier), le loup et le chacal étaient des animaux appartenant au royaume
de Seth, soit parce qu’ils couraient dans le désert soit parce qu’on voyait
en eux des entités de 1’au-dela. Dans les papyrus, le chien chacal Anubis
est le plus fréquemment cit¢ car le Seigneur des défunts, le juge et
gardien du principe lumineux souterrain, est le vainqueur des ennemis
d’Osiris.



Les chiens d’Horus (chiens de lumiere) harcelaient les défunts tombés
dans D’abime. Appartenant au principe solaire purificateur, ils
personnifiaient une hiérarchie de lumiere allant d’ Anubis au soleil R¢ lui-
méme. Dans la Douat, la lumiére d’ Anubis est la premiére qu’apercoit le
défunt dés I’ouverture symbolique de ses yeux.

Le passage anubien, ou test d’Anubis consiste pour le nouvel arrivant a
s’accoutumer a cette lumiere particuliere comparable a 1’aurore, c’est
pourquoi 1l est demandé au Seigneur de la Plaine éclairée (Anubis), de
garder ’endroit ou se prépare la régénération de I’ame, pur des ennemis
d’Osiris, préservé des mauvaises influences.

Voir : Animal, Anubis, chacal, Oupouaout, Ouverture de la bouche,
Procession.

Chou

Ce qui soutient. Issu du dieu primordial Atoum, dont il serait né d’un
des souffles, Chou (I’air) et son épouse Tefnet (I’humidité, 1’eau du
monde), ont pour enfants Nout (le ciel) et Geb (la terre). Chou sépare le
ciel de la terre aux premiers instants de la constitution du monde.
Représenté avec une téte de lion ou sous forme humaine avec une plume
sur la téte, Chou déclare étre celui qui a soulevé Nout lorsqu’il était sur
I’escalier qui est dans la ville des huit, et qu’il procéda alors a la premiere
organisation du monde.

L’¢lément air que personnifie Chou faisait partie des quatre principes
purificateurs ainsi que 1’affirme un Texte des Pyramides : « Tu fais ta
purification dans la région de Chou ». On observe que la cosmogonie
¢gyptienne respecte (a son insu ?) la formation des ¢léments de notre
plan¢te, ou I’atmosphere et 1’eau (principe interdépendant) se sont
constitués apres la séparation de 1’espace et de la matiere originelle
terrestre.

Voir : Air, Atoum, Ciel, Eléments, Escalier. Eventail, Geb, Héh,
Jumeaux, Kheperou, Lion, Nout, Purification, Routy, Selket, Souffle,
Tefnet, Vent.

CHouABTIS



Petits personnages en forme de momie que 1’on plagait dans les
tombeaux aupres des sarcophages afin qu’ils effectuent les différentes
actions réclamées au défunt pendant son s€jour dans la Douat. Ces
figurations du mort (émanations de lui-méme) tenaient serrés contre leur
poitrine le symbole ankh et le pilier Djed, ainsi que I’ame ailée (Ba), et
devaient répondre : « Me voila ! » a chaque injonction. Certaines tombes
contenaient jusqu’a 365 chouabtis (un par jour).

On mettait a la disposition des chouabtis tout un outillage dans lequel
se trouvaient des houes, des paniers, des pots, des seaux et du matériel
destiné¢ a D’entretien régulier des canaux d’irrigation indispensable a la
vie dans le pays d’Egypte. Cet ouvrage permanent était mis en relation
avec I’entretien, par la pratique et I’enseignement, de la connaissance
indispensable a la vie spirituelle dans le parcours nocturne de 1’ame.

Bien que le texte du chapitre 6 du Livre de la sortie a la lumiere du
jour commande aux chouabtis de répondre a la place du défunt, de
« cultiver [pour lui] les champs, d’irriguer les rives et transporter le
limon », il ne semble pas que les statuettes aient été placées pour
remplacer un défunt mais au contraire pour s’assurer que tout €tait a sa
disposition pour faire ce qui lui serait demandé pendant son sé€jour dans
I’au-dela, notamment de participer a la fertilisation du monde que
représente sur la terre la crue régulicre des eaux du Nil. Les statuettes
seraient ainsi des rappels de ce qu’il est nécessaire de faire, au méme titre
que les injonctions contenues dans les textes funéraires places sur les
murs des tombeaux. Il en va naturellement de méme pour les travaux que
paraissent effectuer physiquement, dans les peintures murales, pharaons
et grands prétres, reines et princesses, scribes ou architectes qui de leur
vie n’eurent jamais a creuser, moissonner ou irriguer, ni labourer le sol de
I’Egypte.

L’eau du Nil manifestant le principe fertilisant d’Osiris, 1l était naturel
que ceux qui prétendaient devenir des Osiris participent a I’irrigation,
c’est-a-dire dispensent a leur tour la connaissance devenue une force
créatrice. Chacune de ces opérations se réalisant dans le secret du temple,
au plus profond de I’ame, puis enfin dans le mystérieux monde de 1’au-
dela de la vie.

Voir : Douat, Momie, Nil, Pyramides (Textes des), Ro-Sétaou,
Sarcophages (Iextes des), Tombeau.



& v,

CiEL

Personnifi¢ par la déesse Nout, au corps bleu marine constellé
d’¢toiles, le ciel est généralement montré séparé¢ de Geb (la terre) par
Chou (Pair et le souffle). La volte celeste, neuf étoiles (image de
I’univers infini et divin), un vase (Nou) que porte la déesse Nout sur la
téte et le signe de I’équilibre (demi-cercle) représentent le ciel dans les
hiéroglyphes et les peintures funéraires et religieuses.

Voir : Astre, Chou, étoile, Geb, Indestructibles, Infatigables, Lapis-
Lazuli, Miroir, Nout, Orage.

CoBra

laret, celui (celle) qui se cabre. Le serpent cobra femelle est
généralement représenté dressé et gonflé, prét a 1’attaque, la gueule
lancant des flammes. Le nom usuel du cobra provient d’une déformation
grecque de son nom égyptien laret.

Voir : Egypte (Basse), Outo, Serpent, Uraeus.



Caur

C’est dans son cceur que Ptah, dieu du Commencement, a créé le
monde. Le cceur, par excellence, est le symbole de la vie, aussi bien sur la
terre que dans I’au-dela ou il est pesé sous la surveillance de Maat (vérité
et justice), de Thot, d’Anubis et des quarante-deux assesseurs d’Osiris.
Le nom symbolique du cceur, Ab, manifeste la partie de 1’é€tre qui
témoigne de I’ame (Ba) et du poids qu’ont eu ses actions et intentions
durant sa vie écoulée. C’est pourquoi le défunt implore son cceur de ne
pas témoigner contre lui lorsqu’il se trouvera dans la salle du jugement
devant Osiris.

Haty désigne le cceur lorsqu’il s’agit de préciser les émotions et les
passions vécues pendant une vie humaine. Devant ses juges, et devant la
vérité de Maat, il ne faut rien exclure de sa conscience. Au contraire, il
est recommandé de se connaitre. C’est ce que déclare un défunt se
présentant a Osiris : « J’ai fait la connaissance de mon cceur ». Ainsi se
justifie le fait que deux cceurs soient présents au moment de la pesée et
du jugement de 1’ame (psychostasie). Symboliquement, le cceur Ab
manifeste I’intelligence et la volonté, tandis que le cceur Haty est le siege
de la mémoire, le lieu ou la conscience a déposé les fruits de son
expérimentation (émotions et enseignements) durant les jours de la vie
terrestre. Ensemble, les deux cceurs ne doivent pas peser plus que le
poids de la justice et de la vérité. La plume de Maat. Siege des émotions
et de la vie, le cceur restait en place dans la cage thoracique lors de la
momification.

Voir : Ame, Anubis, Canope, Juges, jugement, Maat, Osiris (Le
meurtre de), Pectoral, Resurrection, Thot.

CoIFFURE

Toutes les divinités égyptiennes portent une coiffure qui caractérise
leur nom, leur énergie ou I’action qu’elles proposent. De méme, par sa
coiffure pschent, Pharaon montre aux dieux, et a tout son peuple,
combien il est garant de 1’équilibre de I’Egypte constituée des deux
royaumes, la Haute et la Basse-Egypte.

Voir : Atef, Bandeau, Casque, Cheveux, Couronne, Pschent.



CoLLINE

Au commencement était la colline primordiale sur laquelle se tenaient
quatre grenouilles (principe male) et quatre serpents (principe femelle) a
I’origine de tous les dieux. Ville du dieu créateur Khnoum, Esn¢h était
considérée comme la colline primordiale sortie de la téte de Noun tandis
qu’Atoum le créateur (dont le nom signifiait précisément colline) fit de la
colline primordiale sa résidence habituelle. Cette méme colline était
symboliquement la tombe d’Osiris comme les tumuli (sidhs) celtes furent
par la suite considérés comme autant de s€pultures contenant les entités
divines disparues ou invisibles.

Les tombes d’Osiris situées sur des iles dans le cours du Nil étaient
périodiquement recouvertes puis découvertes par les eaux, montrant ainsi
le cycle éternel des morts et résurrections du grand dieu de la vie. C’est
de méme entre deux collines que se levait et se couchait le soleil.

Voir : Aker, Escalier, Grenouille, Hequet, Khnoum, Mastaba,
Montagne, Nombre (4-8), Pierre, Serpent.

CoLoNNE

Quel que sotit le lieu ou elle se trouve, la colonne est toujours un pilier
du monde, une représentation de ’arbre primordial (pilier Djed) ou un
point de passage entre le monde sensible et I’au-dela (Osiris séjourna
dans un tronc pilier aprés sa mort). C’est la raison pour laquelle les deux
piliers principaux du temple d’ Egypte (pylones) représentent la Haute-
Egypte (lotus) et la Basse-Egypte (papyrus) mais aussi ’orient et
I’occident, le jour et la nuit et, lorsqu’elles ont la forme d’une colonne
papéryforme ouverte ou fermée, le midi et le milieu de la nuit. Cette
disposition représente les deux grands principes de la symbolique
devenue traditionnelle a partir de 1’enseignement égyptien. Il s’agit
toujours des deux luminaires de notre monde, le soleil et la lune, d’ou
émanent naturellement la Haute-Egypte et la Basse-Egypte sur le plan
terrestre, et le roi et la reine sur le plan humain.

Les colonnes égyptiennes empruntent le plus souvent au monde
végétal leur développement ou leur décoration. On rencontre surtout le
lotus, le nénuphar, le palmier et le papyrus (symbole de la force de la
végétation s’élevant vers le ciel) mais aussi la téte de la divine Hator



(Dendérah). On distingue ainsi les colonnes osiriaques, les colonnes en
piquet de tente, les colonnes composites et les colonnes protodoriques.

Voir : Arbre, Djed, Osiris (Meurtre de), Palmier, Papyrus, Pylone.

CORBEILLE

De forme proche de la coupe, qu’elle remplace parfois, la corbeille
(faite avec les végétaux poussant sur les rives ou dans les marécages du
Nil) est symboliquement le lieu des créations, des transformations et des
nouvelles naissances (Horus est né dans un bouquet de papyrus). C’est la
raison pour laquelle le trone de Pharaon est souvent représenté pos¢ sur
une corbeille.

C’est cette symbolique de la végétation créatrice (c’est-a-dire Osiris)
illustrée par la corbeille que I’on observe dans la navigation de 1’enfant
Moise, caché dans un panier, puis adopté par une princesse apres son
passage dans les eaux illustrant le Noun primordial. Formé dans la plus
pure tradition initiatique et spirituelle égyptienne, Moise fut aimé des
égyptiens et choisi par Dieu.

Voir : champ, coupe, Moise, Noun, onction, Ouadjet, roi (les cing
noms) trone.

CorbE

La corde était un des symboles des combats de pharaon contre les
envahisseurs et un des instruments de ses chasses, car cet objet marquait
soit la soumission d’un ennemi, soit la capture d’un gibier. Par ailleurs, la
corde manifestait la continuité des cycles de vie par-dela le temps
humain, et c’est elle que tenaient les douze déesses des heures pendant le
voyage d’Osiris dans le monde nocturne. Cette représentation préfigurait
les Moires, ou Parques grecques. Le destin était un arpenteur divin tenant
pres de lui une corde enroulée en spirale tandis qu’une corde unissait le
principe masculin (un prétre) au principe féminin (une cuisse), comme
I’¢était la barque au poteau d’amarrage, la ligne sinueuse de la spirale
reliée a son point central.

Voir : Barque, Cercle, Course, Neeud, Tourner autour.



CoRrnE

Plusieurs sortes de cornes se rencontrent dans les illustrations murales
et funéraires. Celles du dieu Amon, enroulées et recourbées vers le bas et
portant entre elles le disque solaire, et celles de Khnoum, horizontale.
Dans les époques tardives (au Nouvel Empire), les deux divinités ont eu
des cornes semblables, horizontales. S’ajoutent a ces représentations les
cornes de la vache, personnifiant la déesse Hator, mais qui sont aussi le
symbole de plusieurs déesses dont Isis la Puissante.

Selon le contexte ou elle figure, la corne est un symbole solaire
(Amon), lunaire (Hator et Isis) et créateur de la vie (Khnoum). Le bélier
est aussi un des gardiens des sources du Nil, autre manifestation de la vie
divine sur la terre. De ces différentes significations sont restés dans la
tradition les symboles de la fécondité (lune) et de la puissance (soleil).
C’est certainement cette symbolique qui est a 1’origine des croyances
assurant que la poudre de corne de bélier broyée ¢€tait un aphrodisiaque.

Voir : Amon, Atef, Béelier, Hdator, Isis, Khnoum.

Corprs

Véhicule de I’ame humaine et reflet des énergies insufflées par les
dieux, le corps était pour ’Egypte un ensemble dont chaque partie était
sous la maitrise d’une divinit¢, comme le précisent les Textes des
pyramides et des sarcophages.

Dans son Livre de la sortie a la lumiere du jour, le scribe prétre Ani
énumere ces différents ¢léments dont aucun n’est privé d’un dieu.

Ani assure ainsi qu’il a le visage de Ré, les cheveux de Noun, les yeux
d’Hator, les oreilles de Oupouaout, le nez de Khentkhas, les 1¢vres
d’Anubis, les dents de Sekhmet, les molaires d’Isis, les bras de Baneb-
Ded, le cou de Neith, le dos de Seth, le phallus d’Osiris, la chair d’Aa-
Shef-It, le ventre de Sekhmet, les fesses et 1’ceil d’Horus, les cuisses et
les mollets de Nout, les jambes de Ptah, tandis que les orteils sont ses
faucons vivants. D’autres textes ajoutent ou modifient les parties
suivantes : les avant-bras sont de Neith, les bras d’Osiris, les doigts
d’Orion Sahu, les pieds de Ptah, la gorge de Mert et les épaules d’Ouadzi.
La main revenant manifestement a Atoum. C’est pourquoi le défunt
déclare « Il n’y a pas en moi de membre qui soit privé d’un dieu. »



Cette énumération ne concerne que les membres ou parties visibles du
corps. Elle ne tient pas compte des fonctions, qui toutes étaient en
correspondance avec les grandes divinités (tels poumons et trachée artere
pour Ptah, souffle pour Chou, génération et allaitement pour Hator,
fertilisation pour Osiris, etc.). Ainsi, contempler un homme, admirer le
pays d’Egypte ou méditer devant la beaut¢ d’un temple construit
rituellement selon les dimensions sacrées, c’était €tre devant tous les
dieux, assister au fonctionnement parfait du cosmos, puisque ce qui est
en bas est comme ce qui est en haut et que Ptah le potier des origines a
fait ’homme a I’image de Sa Majesté. Cette maniere de se considérer
amenait naturellement vers un art de vivre et une morale de
perfectionnement individuel permanent.

Voir : Atoum, Khat, Main, Médecine, Membre, Oreilles, Ptah, Sang,
Temple, Téte.

CouLEURS

Etre, essence. Selon la description qu’en fait Platon, seules des pierres
blanches, noires et rouges furent utilisées pour construire le palais des dix
rois qui régnerent sur 1’Atlantide. Cette premiere description respecte les
trois couleurs utilisées par le processus initiatique égyptien car elles
correspondent a la terre d’ Egypte la noire kemit, a la Haute-Egypte et au
désert (rouge) a la Basse-Egypte et & la lumiére (blanc), ensemble
physique et symbolique qui dut toujours lutter contre les incursions des
ennemis du pays, et du prince des téncbres. En effet, 1’assassin d’Osiris,
le terrible Seth se revétait soit de rouge soit de noir, a I’inverse du dieu
solaire Amon qui €tait peint de couleur bleue, symbolisant a la fois le ciel
et I’infini.

On peut observer que Seth se servit d’un couteau de silex noir pour
arracher le coeur (rouge de sang) de la poitrine d’Osiris. Comme 1’unité
de I’Egypte n’existait que par 1’union harmonique de la Haute et de la
Basse-Egypte, le blanc et le rouge, lorsqu’ils étaient réunis,
représentaient la totalité du royaume et son parfait équilibre, lequel était
une manifestation de 1’ensemble du monde. La couleur noire, tout
comme le monde souterrain et nocturne, signifiait la fin de la vie terrestre
mais aussi la germination, la naissance et la nuit amenant la résurrection



des ames et du soleil. Le domaine terrifiant de Seth ¢était ainsi le creuset
de toutes les transformations positives qui €taient sous sa maitrise.

Sur le plan humain, le rouge illustrait soit I’¢élan de la vie, soit
I’agression d’un quelconque adversaire, le blanc symbolisait la
purification et la justice, le vert la végétation et le principe terrestre
osirien, le bleu I’infini du ciel et la présence divine. La couleur jaune
participait a toutes les compositions, entrait dans tous les symbolismes
car elle manifestait comme 1’or le rayonnement solaire, 1’éclat et la
lumiere de RE. C’est ce que I’on remarque dans la moindre des
illustrations, dans les bijoux et les objets de culte, les talismans funéraires
fondus dans le métal des dieux. Alli¢ avec le bleu du lapis-lazuli, 1’or
solaire illuminait le monde céleste comme les €toiles €tincelaient dans la
nuit.

Traversant I’Egypte du sud au nord, les eaux du Nil n’étaient pas
seulement bleues mais aussi vertes et rouges, ce qui associait la présence
d’Osiris (bleu) a sa fertilisation (vert) et & son €nergie (rouge). Toutes ces
significations symboliques sont restées présentes dans les figures du tarot
traditionnel tel que celui de Marseille.

Voir : Atlantide, blanc, Nil, Noir, Or, Osiris, Rouge, Royaumes, Seth,
Tarot.

Coure

La coupe présentée a pharaon, au défunt dans la Douat, ou a ’initié
dans le temple, symbolise I’onction, c’est pourquoi on qualifie la coupe
de « possesseur de la consécration » ou de « béatitude » selon I’usage qui
est représenté. Proche du vase primordial et de I’océan Noun, possédant
la forme du croissant de lune, c’est dans la coupe que se mélent les
¢léments constituant un nouvel étre. La plume et la déesse Maat sont
parfois posées sur une coupe montrant que la justice et la pureté régnent
sur toute nouvelle création spirituelle. C’est la raison pour laquelle la
corbeille sur laquelle repose le trone de Pharaon a la forme d’une grande
coupe (ou corbeille) car ’avenement royal était considéré comme une
nouvelle naissance, initiée par Isis, Osiris et Horus et placée sous les
auspices de Maat.



C’est pendant la cérémonie du couronnement que I’on placait sur
I’épaule ou sur la téte du roi la plume blanche de la déesse, tandis que les
divinités présentaient dans des coupes les onctions consacrant le nouveau
souverain.

Voir : Cercle, Corbeille, Lune, Moise, Onction, Vin.

CourONNE

Comme toute autre coiffure, la couronne distingue celui qui la porte, et
les ornements qui la parent illustrent son rdle aussi bien social que
sacerdotal, car elle est toujours une marque de pouvoir et d’initiation. La
plupart des coiffures royales arboraient ’uraeus, le faucon ou le disque
solaire selon la circonstance dans laquelle pharaon était représenté, ou la
divinité qu’il manifestait dans son activite.

Les principales couronnes d’Egypte étaient le pschent, constitué des
couronnes rouge et blanche de la Haute et de la Basse Egypte, 1’ Atef aux
deux plumes d’autruche illustrant la justice et la vérité, c’est-a-dire la
perfection de Maat, et la couronne rouge de Seth.

Symboliquement, toutes les couronnes représentent le mouvement
infini de I’existence, la sphéricité de I’univers. A cette définition
genérale, la couronne blanche ajoute la pureté et la lumiere solaire dans
son apothéose (midi) tandis que la couronne rouge manifeste le soleil a
I’aurore et au crépuscule. C’est naturellement une double couronne qui
marque le triomphe du défunt ayant franchi victorieusement les
différentes régions et passages de la Douat. « Tu es grand, défunt, intacte
est ta couronne... » ce qui signifie qu’il est un nouveau soleil dans la
totalité de son principe.

Donnée par les dieux, la couronne embrasse le roi et devient un oeil
d’Horus, c¢’est-a-dire un symbole de Lumiere, lorsqu’elle est portée par
pharaon, par un initié ou par un défunt justifié.

Voir : Atef, Bandeau, Blanc, Coiffure, Dieu, Egypte, Egypte (Basse),
Egypte (Haute), Embrasser, Faucon, Justifié, Lys, Maitit, Plume, Roi, Roi
(les cing noms du), Royaumes, Séma-Taouy, Soleil, Tefnet, Union,
Uraeus.



Courske

De nombreuses illustrations représentent pharaon courant en serrant
dans sa main un rouleau (papyrus) que les textes nomment testament.
Rituellement, au cours de cérémonies religicuses, le roi devait courir
autour de I’enclos sacré du temple, faire le tour du mur extérieur, comme
il devait le faire en creusant un sillon lors de la fondation d’un nouvel
¢difice.

Sur le plan symbolique, cette course reproduisait le parcours céleste
des étoiles et du soleil, mais aussi celui qu’effectuait ’ame des défunts
dans le monde de I’Au-Dela: « Tu parcours les régions d’Horus et celles
de Seth », « Le Roi court, traversant l’océan et les quatre cotes du ciel. »
Au moment des funérailles, un ami, un fils ou un domestique entamait
une course autour d’une statue du défunt en projetant sur elle de I’encens,
de méme que le prétre purificateur tournait autour de la momie
nouvellement embaumeée.

En respectant la symbolique solaire dont il €tait une manifestation, le
roi d’Egypte avait toujours dans sa course 1’enclos sacré du temple a sa
droite, ¢’est-a-dire qu’il circulait de la gauche vers la droite, ainsi que la
Tradition 1’exigera dans les églises chrétiennes jusqu’a la Renaissance.
Dans cette optique, on observera qu’au Moyen-Age, pendant les rites de
consécration d’un lieu destiné au culte, I’évéque courrait aussi trois fois
autour du monument en tenant dans la main un baton terminé par une
crosse avec lequel il frappait la porte encore fermée du batiment. C’était,
en Occident, une des multiples survivances de la Tradition égyptienne.

Voir : Bdton, Danse, Deuil, Droite, Gauche, Sceptre, Tourner Autour.

Couteau

Objet culturel et instrument de sacrifice, le couteau rituel (initialement
taillé dans un éclat de silex) faisait référence aux sacrifices célestes du
dieu lunaire Khonsou, qui utilisait le croissant de lune et a 1’ceil solaire
Oudjat dans lequel on reconnait le couteau de silex des origines. Utilisant
un symbolisme identique, la cosmogonie grecque rapporte que le dieu
Cronos émascula son pere Ouranos avec une faucille (forme du croissant
de lune) en silex.



Dans les hiéroglyphes, le couteau joue souvent un role de prévention et
de vigilance comme le montre le couteau de silex noir qu’utilise Seth
pour arracher le coeur d’Osiris, puis le couteau transpergant 1’ame de Seth
afin de I’empécher de nuire. Dans les illustrations funéraires, on
représentait souvent le Grand Chat (lynx) Sekbet, menagant le serpent
Apophis d’une méme arme sous les branches d’un sycomore. Avec son
couteau, symboliquement, Sekbet chassait I’ennemi de la lumicre tentant
d’empécher le défunt de procéder a sa transformation osirienne.

Voir : Apophis, arme, Khonsou, Osiris, Osiris (Le meurtre), Oudjat,
Sacrifice, Sekhmet, Seth (Attentat).

CROCODILE

Comme I’hippopotame, le crocodile est un des monstres du Nil qui fut
cependant I’enseigne du sixiéme nome de la Haute-Egypte. Il fut honoré
dans de nombreuses villes (pendant le Nouvel Empire il y eut une cité
nommeée Crocodilopolis) car, au service des dieux, il €tait une puissance
purificatrice capable de chasser les plus redoutables ennemis. D’abord
compagnon de Seth qu’Horus tua de sa lance, le crocodile fut ensuite
considéré comme une entité¢ primordiale de la terre, ce qui explique que
Geb (la terre) soit parfois montré avec une téte de cet animal dont le
principe illustrait la septieme heure du voyage solaire nocturne.

Dans le monde de 1’au-dela, pendant la cérémonie de la pesée de
I’ame, le crocodile Sobek se tient pres de la balance, attendant de dévorer
le coeur de celui qui ne serait pas jugé digne de franchir ce passage. De
méme, principe de purification totale, les quatre crocodiles qui
accompagnent la déesse Hetep, sont « ceux qui enlévent completement
les fautes et les crimes ».

Comme tous les €léments de la pensée religieuse égyptienne, le
crocodile présente le principe de la dualité, puisqu’il appartient a deux
symbolismes contradictoires mais polaires, ceux d’Osiris et de Seth. Pour
les hommes, il est a la fois ’ennemi qui suscite la crainte et celui qui
purifie. Celui grace a qui finalement le défunt ira vers sa régénération
lumineuse, ainsi que le précisent ces lignes du Livre de la sortie a la
lumiere du jour : « Je suis le crocodile qui préside a la crainte ».



Voir : Ammit, Animal, Bouclier, Damné, Hetep, Hippopotame, Juges,
Jugement, Monstre, Seth, Sobek.

Croix ansee (voir Ankh)

Cuisse

Symbole de puissance et de fécondité, la cuisse est le lieu de formation
du scarabée Khépri dont un texte dit qu’il sort de la cuisse de sa mere
comme le fera plus tard Dionysos de celle de son pere Zeus. Deux
régions célestes (dont la Grande Ourse) portent le nom de Cuisse tandis
qu’une cuisse de beeuf était I’enseigne du deuxieme nome de la Basse-

Egypte.

Chaque soir, Nout (la nuit) s’étend sur Geb (la terre) et de cette union
nait au matin Ré Khépri (comme I’ame quittant la Douat) sortant des
cuisses de la grande déesse. L’est est le lieu de cet aveénement, c’est
pourquoi ce point est le sexe de Nout, ou celui de la vache céleste qui la
personnifie. De nombreuses illustrations associent ces différents
symbolismes. C’est pourquoi, généralement, une cuisse représente en fait
I’initiation, la renaissance, spirituelle et lumineuse, des étres justifiés.

Voir : Douat, Geb, Horus (Fils), Jambe, Khépri, Nout, Résurrection,
Trone, Vache.

CycLEs (DE VIE ET DE CONSCIENCE)

La renaissance d’Osiris n’a été possible que parce qu’il fut enfermé
dans le tronc d’un sycomore, c’est-a-dire qu’il put se transformer en
arbre de vie avant qu’il regoive d’Isis 1’énergie divine indispensable.
C’est pourquoi la résurrection du dieu était regardée comme la
manifestation de la vie éternelle et universelle, a la fois divine et
terrestre.

Dans les rituels comme dans les mystéres des prétres du Nil, Osiris
symbolise et active la vie, quoique les cycles d’existence puissent donner
aux hommes I’illusion d’une fin inexorable. C’est la raison pour laquelle
le grand dieu participait aussi bien de la résurrection des humains dans
I’au-dela de la vie qu’a I’inondation fertilisante du Nil ainsi qu’a la



germination des graines dans le sol de la terre. Osiris favorisait la récolte,
nourrissait les hommes puis mourait dans le sol avant de renaitre
multipli¢ au centuple. Osiris mettait continuellement en action la vie
universelle personnifiée par Isis et toutes les déesses du panthéon
égyptien.

Ce chemin sera, symboliquement, celui que suivra tout initi¢ ou défunt
franchissant les portes du temple ou les différentes régions de la Douat.

Voir : Blé, Chambres, Déesse, Douat, Ennéade, Mort, Nil, Osiris, Sept
(états d’Osiris), Spirale.



DamnEs

Si aux ames pures, Isis présente une fleur de lotus en signe de
régénération et de renaissance, si les dieux célestes préparent une place
aux justifiés qui connaissent leurs noms et parviennent au faite de
I’escalier de la barque de Ré, a I'inverse, les ames ayant vécu sans effort
et sans mérite sont envoye€es se purifier dans les eaux du lac sacré ou,
pire encore, sont happées par les monstres du monde souterrain, ont la
téte tranchée et marchent les pieds en 1’air dans un univers inverse de
celui de la terre. Il ne s’agit pas d’un enfer de punition mais d’un temps
de purification indispensable a tout recommencement, a tout chemin
ultérieur.

Voir : Ammit, Crocodile, Juges, Jugement, Justifié, Lumineux.

DAnNsE

Accompagnatrice privilégiée des cérémonies rituelles, la danse est
présente aussi bien dans les funérailles que dans les fétes plus sociales
comme I’avenement d’un nouveau roi ou les commémorations jubilaires.
Dans les cérémonies plus spirituelles ou initiatiques, il ne semble pas que
la danse ait été réellement et syst€ématiquement pratiquée dans les
temples, bien que certaines représentations de prétres pieds levés puissent
le faire croire. On peut associer le principe de la danse a celui de la
course et a celui de « tourner autour », dans un mouvement rythmique
alternant le sens de giration, de gauche a droite puis de droite a gauche,



ainsi que des écarts ou déplacements d’un pas vers le centre ou vers
I’extérieur d’un cercle dessiné sur le sol ou simplement formé par les
danseurs.

Voir : course, Embrasser, Féte, Tourner autour.

Dtcoration

Terme moderne et impropre, destiné a décrire globalement les
illustrations des temples et tombeaux de 1’ancienne Egypte. Il n’y eut
jamais a priori de souci esthétique dans la réalisation des sculptures et
peintures des tombeaux, mais seulement un enseignement destiné a leurs
occupants. Les scénes peintes ne furent jamais destinées au tourisme
mais réservées aux dieux et aux défunts. Certains lieux furent,
quelquefois, utilisés par les prétres comme parcours initiatiques, mais il
aurait €t¢é impensable qu’un profane pénctre dans les salles, toujours
secretes, d’un tombeau. Les subtilités mises en place par les architectes
¢gyptiens pour éviter un tel sacrilege montrent assez qu’il ne fut jamais
question que les ceuvres peintes ou sculptées, les textes funéraires rituels,
deviennent objets de voyeurisme ou de collection enrichissant les musées
et bibliothéques du monde entier.

La qualité des artisans et artistes €gyptiens voulant rendre au mieux la
beauté et la gloire des dieux est seule responsable de la magnificence des
trésors des nécropoles d’Egypte. C’est une démarche identique mais plus
exotérique qui guidera, en Occident, les architectes, artistes, artisans et
batisseurs des chefs d’ceuvre de I’art religieux roman et gothique.

Voir : Enseignement, Image, Livre, Ornements, Temple, Tombeau.

Diesse-MiRE

Selon le fonctionnement triphas€é du cycle lunaire dans lequel
s’inscrivent les déesses primordiales, les divinités féminines
correspondent aux phases du cycle de la lunaison. C’est ainsi que 1’on
remarque les déesses dont I’énergie et le role sont de la nature de la lune
ascendante (jeunesse et naissance du principe), de la pleine lune
(apothéose de la lumicre et du principe féminin) et de la lune descendante
(vieille femme ou connaissante diffusant 1’enseignement). Dans cette



optique, les déesses e€gyptiennes se répartissent les taches de mere,
d’épouse et d’initiatrice mais sont toujours responsables des cycles de
vie, des naissances et renaissances, des transformations nécessaires a la
vie terrestre, a celle vécue dans la Douat, puis dans 1’univers céleste.

S’il ’on peut distinguer les déesses primordiales de leurs filles
(subdivisions plus récentes) telles que Noun, Neith, Maat, puis Hator,
Nout et Isis, il est manifeste que chacune d’elles est a la fois les trois
phases de I’existence. Nout est ainsi la vierge sous le sycomore (arbre de
vie), celle qui enfante Osiris (femme mere), puis la mere céleste des
¢toiles (entités du monde céleste et spirituel). Il en va de méme de la
déesse Hator, manifestation de la vie universelle et terrestre dans ses trois
moments, et des déesses Isis, Mout (dont le temple se nomme Achérou,
c’est-a-dire croissant de lune), Neith, et Sekmet.

Tous ces personnages féminins sont des aspects de la grande déesse,
elle-méme manifestant I’ensemble de la vie terrestre et cosmique. C’est
pourquoi Isis est parfois appelée « ame universelle », bien qu’elle soit
aussi I’intelligence du monde, la sublimation parfaite de la mati¢re, la
régénérescence, comme le sont aussi Hator, Nout et, a des degrés divers,
toutes les autres déesses.

Afin, semble-t-il, de protéger le systeme de la vie universelle mis en
ccuvre par les déesses meres, certaines déesses ¢taient de redoutables
guerrieres, telles Mout, Neith, Réchef et Shekmet et d’autres guerrieres et
protectrices des parturientes, telles Hequet, Méchénet et Thouéris a la
maniere dont le sera la sceur d’ Apollon, Artémis, en Grece.

Voir au nom particulier de chaque déesse et : Ame universelle, Cycle,
Fecondite, Femme, Initiation, Lunaison, Lune, Nom, Prétresse, Saisons,
Triade.

Dirunt

Contrairement aux illustrations ou récits funéraires de la grande
majorité des religions du monde, un défunt égyptien n’est jamais montré
allongé ou mort, encore moins torturé¢, décomposé ou défiguré par
d’atroces souffrances. Il est représent€¢ au contraire s’activant avec
constance et vitalité pour sa libération, sa participation a la navigation de



la barque du soleil, et son retour au sein de la lumicre d’Osiris dont il se
veut ’alter ego.

On peut ainsi affirmer que le défunt de 1’ancienne Egypte était un étre
debout, riche d’énergie, plein de vie (sous différents aspects), prenant en
charge son destin dans 1’au-dela avec courage et enthousiasme, d’une
maniere héroique et consciente. « Tu grimpes, tu escalades les rayons sur
I’escalier du ciel [la pyramide] », exulte un Texte des sarcophages. « 1l
est mort plein de vie ! » conclut, optimiste, un autre de ces textes. De
telles paroles de vie permettent d’affirmer que plusieurs millénaires avant
qu’apparaissent nos Lumieres, la religion égyptienne était congue comme
un humanisme.

Voir : Mort, Momie, Mout, Sarcophages (Iextes).

DEGRES (HIERARCHIE INITIATIQUE)

Selon les commentateurs (Lefebvre, Mayassis, Moret, Schwaller de
Lubicz, etc.), nous ne possédons pas la hiérarchie exacte des degrés
initiatiques et sacerdotaux de I’Egypte ancienne. On sait seulement que
ces degrés correspondaient au role du prétre dans le temple, et que seuls
les initiés pouvaient y officier.

Parce qu’il a fait sculpter les ¢tapes de sa vie religieuse et initiatique
ainsi que son age physique sur son monument funéraire, le grand prétre
Bakhenkonsou le Justifié qui était a la fois prophéte d’Amon, chef des
mysteres sur la terre et dans 1’autre monde, grand des voyants de Ré a
Thebes, permet aujourd’hui aux chercheurs de se faire une idée des
temps nécessaires a 1’obtention des plus hauts niveaux d’enseignement
des temples de 1’Egypte ancienne.

Les étapes de la vie religicuse de Bakhenkonsou le Justifié sont
composées de 4 années pendant lesquelles il fut un « enfant accompli »,
12 années ou il fut un « adolescent » (de 9 a 21 ans) travaillant aux
¢curies du roi, 4 ans pendant lesquels il fut « prétre outil », 12 années
prétre divin, 15 années « troisieme prophete », 12 années « deuxieme
prophete », et enfin 27 années (de 64 a 91 ans) ou il fut « premier
prophéte » ce qui porte son temps de vie au nombre impressionnant et
rare de cent années.



Rien ne permet d’affirmer que les temps précisés par le grand prétre
Bakhenkonsou aient été des temps rituels obligatoires, ni qu’ils
correspondaient a des capacités particulieres. Il semble cependant que
certains autres grands personnages effectuérent ce méme parcours en
moins de temps, tandis que d’autres (les plus nombreux) ne parvinrent
jamais a une telle dignité ni un tel niveau initiatique.

Voir : Escalier, Initiation égyptienne, Initiation (Chemin d’), Prétre,
Temple.

DiLuGeE

Chronologiquement, il semble que ce soit dans 1I’Epopée de
Gilgamesh, héros fondateur de la ville d’Ourouk (-3300 av. J.-C.) au
temps des dynasties thinites, qu’il faille chercher la premi¢re mention
d’un déluge ou d’un raz-de-marée ayant ravage la terre, ou plus
probablement les rives méditerranéennes et peut-étre océanes. Ce récit
devint I’origine mythique de la connaissance spirituelle de I’Egypte. En
effet, selon les Textes des pyramides, Atoum (le dieu créateur) menaga un
jour les humains en déclarant : « Je vais détruire tout ce j’ai créé : cette
terre deviendra un océan comme elle était au commencement [c’est-a-
dire le Noun primordial] ». Malédiction dont on retrouve les termes dans
la Genese (chapitre 6), tandis que Platon, dans le Timée, décrit ce que fut
le cataclysme :

« ... 1 y eut des tremblements de terre et des inondations
extraordinaires, et, dans I’espace d’un seul jour et d’une seule nuit
néfastes [...] L’ile Atlantide, s’étant abimée dans la mer, disparut de
meme. »

Symboliquement, ce déluge peut €tre considéré comme le premier
baptéme recu par I’humanité et la premiere purification dont naquirent
les religions et parcours initiatiques devenus traditionnels depuis ce jour.

Voir : Amentha, Atlantide, Atoum, Baptéme, Barque, Gadire, Initiation,
Mer, Platon, Suivants d’Horus.

DiMeEMBREMENT D’ OQsIrIs



Le démembrement d’Osiris en quatorze (ou seize) morceaux est une
variante du mythe originel n’ayant pris de 'importance qu’a partir du
Nouvel Empire, (1550 av. J.-C. a 1070 av. J.-C.). Cette nouveaut¢ était le
reflet des dissensions qui opposaient les villes égyptiennes au sujet de
leur suprématie cultuelle (et politique) ainsi que de 1’apport des cultes et
cultures étrangers a I’Egypte. Les temples se voulurent tous dépositaires
d’une partie du corps du dieu : Bousiris la colonne vertébrale (le pilier
djed), Philae une jambe, Abydos la téte, Mendes le phallus, etc.

Cependant, dans une théocratie telle que 1’Egypte, le principe du
démembrement du corps d’Osiris annoncgait une nouvelle société en
méme temps qu’un nouveau culte et une difficulté¢ supplémentaire pour
tous ceux qui cherchaient a devenir, a leur tour, des Osiris lumineux. Le
parcours initiatique se complexifia et imposa une quéte dans les divers
lieux de culte, dans toutes les parties d’Egypte. Cette recherche
spirituelle ne trouvait son aboutissement que dans le temple d’Abydos.

En analogie avec ce parcours initiatique, les morceaux de
I’enseignement initial furent dispersés par les sages, et il n’en resta
bientdt plus (a I’époque d’Hérodote) que des bribes trop diffuses et
voilées pour que les profanes puissent retrouver directement Ila
connaissance originelle. C’est a partir de ce temps qu’il fallut soulever le
voile d’Isis pour retrouver I’enseignement et les mysteres d’Osiris
destinés seulement a quelques amoureux de la déesse. Ce fut 1’objet de la
quéte de quelques initi¢s. Elle préfigurait la quéte spirituelle des
chevaliers du Graal, et la recherche de la Parole perdue.

Voir : Abydos, Osiris, Reliques.

DimocriTE b’ ABDERE

(460-370 av. J.-C. ?) Le génial philosophe, chercheur et physicien
grec, inventeur de [’atome et précurseur de Galilée, opposait sa
connaissance aux affirmations fantaisistes d’Aristote et de ses suivants.
Démocrite fut initi¢ dans les temples égyptiens et €leve des géometres de
Pharaon.

Voir : Eudoxe, Hermes Trismégiste, Hérodote, Homere, Jamblique,
Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore, Solon, Thales.



DeNDERAH

Anouet. Ville principale du sixiéme nome de Haute-Egypte, a 60 km
de Louxor sur la rive gauche du Nil, vouée au culte de la déesse-mere
universelle Hator. Son double visage forme les chapiteaux des colonnes
de son temple, au plafond duquel se trouve un magnifique zodiaque, lui-
méme entouré de deux arbres (Iched) surmontant deux montagnes.

La construction du temple de Dendérah débuta sous le regne de
Ptolémée XI (80-51 av. J.-C.) et s’acheva au temps de Néron (54-68). En
réalité, cette ultime manifestation religieuse de I’Egypte décadente ne
doit rien a la connaissance des Lagides régnant pendant son édification.
Elle fut en fait I’aboutissement de la rénovation culturelle égyptienne
entreprise par Amosis, victorieux des envahisseurs Hyksos (1555 av. J.-
C.), poursuivie par Sethi 1 (1300 av. J.-C.) et par son fils Ramses II
(1250 av. J.-C.), eux-mémes successeurs d’une tradition déja plus de trois
fois millénaire. En effet, selon I’égyptologue Auguste Mariette : « Le
temple de Dendérah succéde comme reégle, comme organisation
dogmatique et liturgique, a des édifices plus anciens, démolis. Or, le plus
ancien de ces édifices précede non seulement les plus vieux tombeaux de
Saqqara et de Meydoum, mais il dépasse en antiquité le fondateur de la
monarchie lui-méme ».

Voir : école, Hdator, Hyksos, Iched, A. Mariette, Montagne, Zodiaque,
Zodiaque (Signe).

DiserT

Généralement, €tait considéré comme désert tout ce qui se trouvait a
I’extérieur de la zone inondée régulierement par le Nil, quand bien méme
certaines de ces régions €taient habitées ou utilis€ées pour leurs mines et
carri¢res, ou toutes autres raisons.

Les déserts appartenaient au domaine de Seth et aux membres de sa
suite (antilopes, chacals, gazelles, lions, loups, scorpions, serpents, etc.)
et figuraient aussi dans [’au-deld, ou ils constituaient la frontiere
infranchissable entourant le sé€jour nocturne de Ré et des défunts
¢gyptiens (la Douat). De nature séthienne, le désert est la puissance
s’opposant a la vie, physique et spirituelle, le temps de la onzieme heure
(derniere épreuve avant la renaissance).



Ainsi considére, on peut voir dans les terres arides et briilantes un lieu
de purification et d’introspection nécessaire avant d’entreprendre un
nouveau cycle d’existence et de conscience. Plusieurs siecles apres la
disparition des derniers pharaons, c’est ainsi que 1’utiliseront les ermites
du christianisme qui feront du désert situé au sud de I’'Egypte leur lieu de
méditation privilégié. Leur thébaide.

Voir : animal, antilopes, chacals, Douat, gazelle, léopard, lion, Loup,
Mafdet, Sable, Scorpion, Sekhmet, Serpent, Seth, Voyage.

Desrocues-NoBLECOURT (CHRISTIANE)

Egyptologue frangaise, inspectrice générale des musées de France dont
I’intervention permit de sauver le temple d’Abou-Simbel situ¢ dans la
région d’Assouan sur la rive gauche du Nil.

Voir : Abou-Simbel.

DruiL

Bien que souvent représenté par des processions de pleureuses, le
cortege de deuil égyptien était généralement constitué d’une pleureuse a
I’avant et d’une pleureuse a I’arriere du cercueil, a la maniere dont Isis et
sa sceur Nephtys avait pleuré la mort d’Osiris leur frere bien-aime. La
pratique rituelle voulait que les femmes de la famille du disparu se
frappent la poitrine, répandent de la poussiere sur leurs cheveux défaits et
pleurent a haute voix la personne défunte. Les hommes participaient plus
sobrement a ces rituels funcbres. Cependant, 'un d’eux, ami, fils ou
domestique, entamait une course autour d’une statue du défunt en
projetant sur elle de I’encens au moment des funérailles.

Voir : Cheveux, Course, Lamentations, Pleureuse, Veuve (Fils de la),
Voile.

Dieu (uniQue)

Ce n’est pas vers une foule de divinités plus ou moins totémiques
(paiennes diront certains) que se placerent les rois et le peuple d’Egypte,
mais au contraire vers un dieu unique, creéateur de la terre, un dieu potier,



artisan, qui modela sa création avec ’argile et ’eau du Nil, puis les
anima de son souffle (la vie). Ce fut la, certainement, la source spirituelle
qui inspira les auteurs de la Genese biblique ainsi que les peres de la
cosmogonie grecque.

A cette divinité primordiale s’ajoutérent celles d’Amon-Ré (soleil), de
Nout (le ciel), de Geb (la terre) et d’Hapi (I’eau du Nil), pour que soient
réunis les quatre ¢éléments du monde (air, feu, terre, eau). Apres eux
naquirent Isis, Nephtys, Seth et Osiris, puis Horus et Anubis. Alors fut le
royaume d’Egypte, son peuple, et ses pharaons.

Pendant plus de trois millénaires, les rituels répétérent inlassablement
cet acte fondateur dans des mysteres qui firent vivre a chaque nouvel
initi¢ la fondation de du pays que les dieux aimaient et protégeaient. Car
c’¢était 1a leur conception du monde.

Quoi qu’aient pu ajouter les connaissances acquises apres, la réunion
de la Haute et de la Basse-Egypte resta jusqu’aux temps ptolémaiques le
geste initial que chacun devait non seulement connaitre et vivre dans
chaque action quotidienne, mais aussi garder en mémoire lorsqu’apres la
vie terrestre 1’ame se trouverait en présence des dieux de 1’au-dela.

Parce que Dieu lui avait donné le pouvoir de maintenir la cohésion
unissant les deux royaumes, la personne de Pharaon fut naturellement
considérée comme divine, protégée journellement par Horus. Pharaon fut
un dieu lui-méme. Celui qui faisait le bonheur des dieux et des hommes
parce qu’il était le serviteur de Maat (la vérité et la justice), celui dont
I’activité permettait a chacun d’accéder a un état d’équilibre terrestre,
puis de felicité¢ celeste, sans équivalent dans ces temps ou les dieux
¢taient plus souvent destructeurs et vengeurs que dispensateurs
d’harmonie.

On comprend mieux ainsi le réle social, et la fonction a la fois
sacerdotale et enseignante du roi qui €tait naturellement initié a la langue
des dieux (hiéroglyphes) et a la connaissance des mysteres osiriens. Son
activité au coeur du pays €tait primordiale et consista toujours a maintenir
I’équilibre entre les deux grandes formations géographiques et politiques
qui ne se déchirerent que pendant des périodes dites intermédiaires, ou a
I’occasion du reégne de rois impropres a remplir leur fonction. Malgré
quelques dysfonctionnements, le pays de Ptah traversa prés de quatre
millénaires sans céder a I’esprit de conquéte ou de narcissisme qui



I’aurait anéanti. Jamais il n’asservit les peuples, c’est pourquoi il put
initier durablement 1”’humanite.

Voir : Couronne, Egypte, Neter.

Diep

Symbole attribu¢ généralement a Osiris, le pilier Djed date
certainement de 1’Egypte prédynastique ou il fut peut-étre un totem, le
fétiche ou ’arbre sacré d’un clan avant de devenir le pilier soutenant le
monde, la colonne vertébrale d’Osiris, le lieu méme ou il se dissimule
aux regards. Car le pilier Djed rappelle le tronc d’arbre qui servit de
refuge a Osiris avant qu’il ne ressuscite, c’est pourquoi I’association
d’Osiris et du pilier Djed symbolise la continuité, la stabilité de I’univers
et de son harmonie.

Parce que Seth renversa ce pilier mythique, Pharaon a comme premier
devoir de le redresser rituellement dans certaines cérémonies, notamment
celle de son couronnement, puis au moment de ses jubilés. Cette victoire
renouvelée des forces de vie lumineuse sur les forces nocturnes de Seth
permettait a Osiris de déclarer : « Je suis celui qui se tient debout derriere
le pilier Djed », c’est-a-dire que le dieu était désormais le pilier de
I’Egypte et du monde, le principe reliant la terre au monde céleste. C’est
ce qu’indiquent les quatre (nombre de I’incarnation de 1’esprit dans la
matiere) plans qui décorent le haut du pilier Djed tandis que les deux
yeux peints a son sommet manifestent les deux luminaires de notre terre :



la lune révélant ce qui existe dans les ténebres et le soleil illuminant et
ensemencant les consciences.

Participant de la vie universelle, le pilier Djed est fréquemment
représenté avec la croix ansée, Ankh, et le sceptre Ouas, associant ainsi la
stabilité a la vie et a la force. Quelle que soit la divinité qui se tient
parfois en arriere du pilier Djed, elle est toujours une entité protectrice.

Voir : Ankh, Arbre, Colonne, Kundalini, Ouas, Pylone, Sed.

Douvar

L’au-dela, dit tout d’abord « ciel inférieur » (lieu de naissance du
soleil) devint au Nouvel Empire une image du monde souterrain, dans
lequel le défunt, roi ou simple Egyptien, devenait le passager de la
barque des transformations. Généralement, la Douat est le coté oriental
du ciel, la fille de Nout ainsi que le précise un texte des Pyramides :
« Lorsque Nout enfanta sa fille : la Douat... » ce qui précise ainsi son
caractere céleste.

Les sources du Nil auraient €té la base du mythe de la Douat dont tout
¢mane et ou tout revient dans un cycle éternel d’existence.

Le Livre de la sortie a la lumiére du jour du scribe Ani (1420 av. J.-C.,
xvi® dynastie) énumere les activités se déroulant dans la Douat pendant
les douze heures (phases) nocturnes que dure le voyage de 1’ame avant
qu’elle ne s’éveille et renaisse comme un nouveau soleil, ou entre dans le
ciel comme une étoile dont elle est fille. Dans ce monde invisible,
Khentamentiou, Celui qui est a la té€te des occidentaux ¢tait le chef des
defunts.

Voir : dme, Apophis, Architecture, Astes, Chambres, Cycles, Désert,
Eléments, Etoiles, Feu, Funérailles, Geographie, Harpocrate, Heures,
Initiation (égyptienne), Initie, Khentamentiou, Livre des Morts, Lumiere,
Meéhen, Memoire, Métempsychose, Monde, Nout, Occident, Rebelle,
Réincarnation, Ro-Sétaou, Royaumes des morts, Sceptre, Téte, Vie apres
la vie (La), Voyage.

DousLE



Dans la Douat, royaume d’Osiris, la région nommée Ro-Sétaou ou
avait lieu la purification par le feu, se trouvait une double route secrete et
sacrée dont un lac enflammé séparait les deux parties. L’entrée de cette
double route était garnie de deux pylones comme 1’était I’entrée de la
plupart des temples. Dans celui de la déesse Hator, les colonnes étaient
ornées de chapiteaux représentant la double té€te de vache qui manifestait
pour les hommes les deux sceurs Isis et Nephtys.

Les illustrations funéraires montrent souvent les personnages avec un
double trait dans une symbolique associant son ame et sa conscience
solaire. Selon la pensée égyptienne, I’ombre, nommée aussi Khaibit (ou
Chouyt), suit I’homme dans ses voyages et ses transformations, et peut
étre assimilée a 1’ange gardien du christianisme.

Sur un plan geénéral et symbolique, toute entit€¢ créée (€tre vivant,
construction ou objet) est double et peut donc étre représentee de la sorte.
Tout ce qui est visible a sa contrepartie dans le monde invisible.

Voir : Jumeaux, Ombre, Ro-Séetaou, Vase.

Droite

L’ceil droit d’Osiris représente ’aspect solaire de la vie active et
terrestre. L’est et le roi (manifestation du soleil) appartiennent au coté
droit, c’est pourquoi ce coté était considéré comme bénéfique pour les
hommes. Ils étaient en harmonie avec le rdle social et symbolique,
traditionnel, du principe solaire. De méme, c’est la main droite qui
distribue et extériorise, tandis que la main gauche regoit et intériorise.

Voir : Course, Dualité, Gauche, Géographie, Homme, (Fil, (Fil
d’Horus, Orientation, Tourner autour, Vase.

DuaLitk

La symbolique égyptienne est basée avant tout sur la conciliation des
contraires et ’harmonie des dualités polaires. C’est ainsi que Pharaon
régne sur les deux Egyptes, que les fréres Osiris et Seth sont
interdépendants et sont souverains de la Haute et de la Basse-Egypte, que
le monde du dessus coOtoie sans cesse celui du dessous, que la face
d’Osiris posséde un ceil (gauche) symbolisant la lune, et un ceil (droit)



symbolisant le soleil. C’est la raison pour laquelle il ne peut exister de
relation incestueuse entre Isis et Osiris qui sont les deux aspects d’un
méme principe divin et universel de vie €ternelle.

Lorsque le défunt est parvenu devant I’escalier de la barque de RE,
Horus et Seth lui tiennent le bras, afin qu’il gravisse les dernicres
marches le séparant de I’univers céleste, et qu’il rejoigne la divine
lumiere. C’est I’image de la dualité harmonisée et réunie au service d’un
but universel, lumineux et spirituel.

Outre le singulier et le pluriel, la langue égyptienne possede un
nombre duel, Ouy, permettant de citer deux choses ensembles. Ouy
s’exprime par deux traits obliques.

Voir : Droite, Escalier, Gauche, Horus, Jeu de dames, Lune, (Eil, Roi,
Sema-Taouy, Soleil.



Eavu

Elément vital et féminin dont tous les étres émanaient (le Noun
primordial), ’eau du Nil était cependant sous la maitrise d’Osiris dont
I’inondation réguliere fertilisait la terre égyptienne représentée par Isis.
Ensemble, ces deux divinités manifestaient la vie universelle et créatrice
dont I’Egypte était la fille et la plus pure image.

Chaque temple égyptien possédait un jardin dans lequel se trouvait,
comme au temps de 1’age d’or, un lac sacré symbolisant les eaux
terrestres et célestes. Ce lac €tait aussi un miroir permettant de suivre sur
sa surface la marche du soleil, la course de la lune et des étoiles dans le
ciel nocturne.



Dans le monde de la Douat, le fleuve circulaire sur lequel navigue la
barque de Ré est le moteur essentiel de I’ensemble du processus de
résurrection menant le défunt vers sa libération. Platon supposait que ce
fleuve était constitué par les ames condamnées par le tribunal d’Osiris et
qui, ni justifiées ni libérées, formaient depuis un courant d’énergie basse
et négative d’ou émergeaient ¢a et 1a les ennemis de ceux qui tentaient de
rejoindre la lumiere.

Les Textes des pyramides associent quant a eux I’eau et le feu, car « Il
[le défunt] sort de I’ile des flammes le jour de la grande inondation ».

Voir : éléments, Feu, Horus (Naissance mythique), lac, lune, Nil,
purification, quatre éléments, Taureau.

EcHELLE

Les rayons du soleill Ré furent longtemps considérés comme les
barreaux d’une échelle menant les défunts vers le monde céleste tandis
que la pyramide, échelle de pierre monumentale, était vue comme un
rayon de soleil pétrifié. Osiris fut aussi considéré comme une ¢€chelle
autour de laquelle se tenaient les esprits de la lumiere.

On observe combien cette représentation fut utilisée, non seulement
dans les visions prophétiques bibliques (Jacob) mais aussi dans les
légendes du christianisme primitif (Légende dorée).

Voir : Ennéade, Escalier, Pyramide.

EcoLe (0’Ecyrre)

Dans le christianisme, la célébre fuite en Egypte est 1’événement
mystérieux qui marque le plus la formation spirituelle du Christ. Cette
scene, que reproduisent de nombreux chapiteaux médiévaux, est
révélatrice de I’importance qu’avait encore 1’école initiatique des prétres
¢gyptiens dans I’ensemble du monde grec et moyen-oriental au début de
notre ere, eépoque pendant laquelle fut construit 1’ensemble cultuelle
Dendérah.

Selon la Bible, avant la Sainte Famille, Joseph, Moise, Aaron,
Jéroboam, et le peuple hébreu tout entier, avaient été instruits au pays des
pharaons tandis que Apulée, Démocrite, Hérodote, Homere, Hippocrate,



Orphée, Platon (qui y resta treize ans), Pythagore, Solon et Thales,
figurent parmi les Grecs visiteurs ou étudiants les plus celebres. Afin de
montrer la rigueur des méthodes de 1’enseignement dispensé par 1’école
égyptienne, on cite le cas du jeune Pythagore que les prétres firent
attendre cinq ans devant les portiques du temple d’Hermopolis Magna
avant d’accepter qu’il soit digne d’y pénétrer comme néophyte.

Voir : Démocrite, Dendérah, Enseignement, FEudoxe, Hermes
Trismégiste, Hérodote, Homere, initiation, Jamblique, Jeésus, Orphée,
pain, Platon, Plutarque, prétre, Pythagore, Saulieu, Solon, Sphinx (et
1’Occident), symbole, Tarot, Terre d’Egypte, Thalés.

Epucation

Ptahhotep, vizir de la cinquieme dynastie (2560-2420 av. J.-C.) écrit a
I’intention des générations qui lui succéderont :

« Un fils docile a servir Dieu obtient le bonheur qui est la conséquence
de sa docilité ; sa vieillesse atteindra la vénération, et c’est ainsi qu’il
exhortera ses enfants en renouvelant les instructions de son pere.

Tout homme préche par la maniere dont il accomplit les préceptes qui
lui sont été donnés dans 1’enfance. Ah, puissent ses enfants le dire a leur
tour ! »

Voir : Ecole, Enseignement, Initiation.

Ecioe

Ornement ou talisman sur lequel figurait le symbole d’une divinité
protectrice, que 1’on plagait dans le sarcophage d’un défunt ou sur des
objets appartenant a sa chambre funéraire (barque ou mobilier). Souvent
I’égide est constituée d’un pectoral comportant les ailes étendues d’un
faucon ou le scarabée poussant le disque solaire.

Voir : Pectoral, Talisman.

Ecyrre (FormATION DE L)

Les premiéres traces d’occupation humaine en Egypte sont datées
d’environ 150 000 ans. Elles montrent que les populations provenaient



soit d’Afrique soit d’Asie occidentale ou de 1’'Inde. Neuf ethnies qui se
mélerent et se partagerent le sol plus ou moins harmonieusement jusqu’a
ce que, vers le quatrieme millénaire (av. J.-C.) au terme des civilisations
nommeées Nagada I et Nagada II, deux grands royaumes se forment, la
Haute-Egypte Nékhen (la partie sud), et la Basse-Egypte, Bouto (la partie
nord), marquant définitivement le passage de la préhistoire a I’histoire.

C’est vers 3300 av. J.-C. que Ménes fonda la premiere dynastie royale
en parvenant a unir les deux pays qui désormais se nommeérent Egypte.
Hormis le nom de quelques rois des premieres dynasties thinites (les
listes actuellement connues sont trés incomplétes), on sait peu de chose
des souverains qui régnérent entre Nagada II et Ménes, pas plus que I’on
ne connait le nom des batisseurs du sphinx. Certains égyptologues
affirment qu’il serait largement antérieur a la grande pyramide.

Voir : Egypte, Ménés, Pyramide, Sphinx.

EcyrTE

Nom provenant du grec aegyptus, assimilation phonétique du nom du
temple de Ptah a Memphis, Ha-Ka-Ptah. Pour les égyptiens, le nom de
leur pays variait selon le contexte civil, religieux ou régional dans lequel
il était employé. On connait ainsi I’Egypte sous le nom de Kémit, pour
terre noire (alluvions du Nil), 7a Noutri, terre des néters (des dieux), Ta
Meri, c’est-a-dire terre attirant la bonté des dieux, leur amour dans une
relation harmonieuse. Le royaume des Deux-Terres rappelle enfin
I’association permanente, symbolisée par les deux couronnes.

Voir : Chdteau, Couronne, Egypte (Formation de), Egypte (Haute),
Egypte (Basse), Ménés, Géographie, Guerre, Haou-Nebout, Héros,
Nomes, Osiris (Arrivée en Afrique), Pharaon, Pschent, Ptah, Rivage,
royaumes, Sema Taouy, Sphere terrestre, Tarot, Vautour, Vipere.

EcyrTE syMBOLIQUE

Symboliquement, dans 1’association de la Haute et Basse-Egypte se
trouve pour la premiere fois concrétisée, a 1’échelle humaine, 1’idée
d’unification nécessaire avant toute éclosion de la vie et toute démarche
spirituelle et initiatique. Dans sa personne et ses actes, Pharaon vivait et



faisait vivre continuellement le principe du symbolum a tout son peuple.
Il était non seulement un étre symbolique, mais il €tait LE symbole par
excellence.

Le terme méme de symbole (le symbolum grec) le confirme puisque sa
signification premiere est la « reconnaissance de deux parties séparées »,
que I’oubli, le temps ou les événements peuvent avoir obscurci. Sur ce
modele, toute initiation assiste d’abord celui qui tente de se reconstituer
en symbolum entier, de reconnaitre les parties séparées qui le composent.

Le maitre initiateur aide le néophyte, ou son peuple, dans ce parcours
délicat, et lui donne les clés lui permettant de devenir a son tour pharaon
de lui-méme. C’est la signification extréme et initiale de I’acte que
manifeste le symbolum. C’est ainsi que le roi d’Egypte le mettait en
activité, et c’est de cette maniere qu’il fonctionne depuis plus de cing
millénaires.

Voir : Egypte, Géographie, Initiation égyptienne, Pschent, Royaumes,
Sema-Taouy, Soleil, Symbole.

Ecvyere (Bassk)

La terre immergée. Représentée par la déesse serpent Outo, le papyrus
et I’abeille solaire, la Basse-Egypte fut composée tout d’abord de seize,
puis de vingt nomes, selon un plan qui n’observait pas une succession
sud-nord mais une organisation en forme de spirale rappelant un serpent
lové ou un labyrinthe naturel. C’est dans la région marécageuse qu’Osiris
puis Horus vécurent leurs épreuves les plus pénibles mais les plus
salvatrices.

La Basse-Egypte débutait a la ville de Memphis, située a I’entrée du
delta, dans le premier nome (Muraille blanche), et se terminait par
I’extréme terre du delta du Nil. La ville principale de la Basse-Egypte
¢tait Bouto (Per Ouadjet) et sa couronne était rouge comme la fleur de
nénuphar.

Voir : Couronne, Nome, Pschent, Rouge, Serpent, Sekhmet, Séma-
Taouy, Uraeus, Vautour.

Ecvere (Hautk)



To Seti, la terre de Seth. Représentée par le vautour Nekhbet, le roseau
et le lotus, la Haute-Egypte était composée de vingt-deux nomes se
succédant régulicrement du sud au nord. C’est dans le premier nome de
Haute-Egypte que le dieu potier Khnoum fagonna le premier homme.
Elle débutait au sud par les premieres cataractes et se terminait au nord a
Memphis. La ville principale de Haute-Egypte était Nekhen et sa
couronne ¢tait blanche (comme la fleur de lys que I’on trouve dans cette
région).

Voir : Blanc, Couronne, Nekhbet, Nome, Pschent, Sema-Taouy,
Vautour.

ELEMENTS

Les quatre ¢léments sont les constituants obligés du fonctionnement
religieux et du parcours initiatique. Ils en marquent les grands passages
car ils purifient I’ame du défunt, tout d’abord par la terre (descente dans
le tombeau et s¢jour dans la Douat), par I’eau (lustration et aspersion),
puis ’air (« Tu fais ta purification dans la région de Chou »), et le feu
(traversée de fleuves, lacs, d’iles, de régions constituées de flammes).
Tous les dieux interpellés et toutes les énergies utilisées par les rituels
religieux ou funéraires font appel aux quatre ¢léments de maniere visible
ou symbolique.

Voir : Air, Chou, Douat, Eau, Feu, Khnoum, Purification, Quatre
elements, Terre.

EmascuLaTioN

La premicere castration mythique dont semble provenir celle d’Ouranos
par Cronos, puis celle de Cronos par Zeus dans la mythologie grecque,
est certainement celle que pratiqua Horus sur Seth, meurtrier de son pere
Osiris. L’émasculation procede a la fois de la purification, et de
I’empéchement de reproduire (enfanter) ce qui a déja montré sa nocivité.
On observe I’inversion qu’il y a entre le sein que montre 1’ame initiée et
la castration symbolique qu’exige une volonté exacerbée de pouvoir, ou
une attitude trop matérielle. De 1’émasculation de R€ naquirent Hou et
Sa.



Voir : Hou et Sa, Purification, Sein.

EMBRASSER

Symboliquement, physiquement et spirituellement, embrasser c’est
fusionner, c’est étre contenu dans 1’autre. Comme elle avait jadis pleuré
sur le visage d’Osiris assassiné pour qu’il revienne a la vie, Isis se
lamentant embrassa Horus et le sauva de la piqlire mortelle d’un
scorpion.

Pour une divinité, entourer de ses bras, étreindre, c¢’est insuffler dans le
corps spirituel (I’ame) d’un initi¢ ou d’un défunt, I’énergie divine. C’est
le moment le plus important de 1’initiation comme le montrent les textes
qui affirment :

« Je suis Nout ! Eléve le défunt vers moi, donne-le moi que je
I’embrasse. » ; « Il se réjouit dans les bras de son pere, dans les bras
d’Atoum. » ; « Maat qui t’aime donne son fluide magique derriere toi
pour toujours. Elle a embrassé tes chairs et ton épaule, elle t’a embrassé
sur ta poitrine. » ; Isis dit au défunt : « Je t’ai pris dans mes deux bras
pour t’embrasser comme un enfant. » Ce qui en fait ainsi un précurseur
des « fils de la veuve » des traditions initiatiques occidentales.

Le baiser, ou le souffle, offert et recu est toujours la marque d’un
apport d’énergie d’une divinité a un humain (défunt ou initi¢) et de
fertilisation dans les rites de fécondité (dieux et déesses, reine et roi,
¢pouse et €poux).

Voir : Danse, Lait, Momie, Souffle, Tait, Tourner autour.

ENERGIE

C’est la puissance terrestre de Seth qui provoque la disparition de
I’ Amentha, bien que celle-ci soit voulue par Atoum-Ré lui-méme, ce qui
montre combien les égyptiens étaient conscients de I’importance du
comportement humain dans la cause des €vénements terrestres. Force de
jour et force de nuit étaient indissociables ¢’est pourquoi Osiris le sage ne
pouvait pas tuer Seth, pas plus que celui-ci ne pouvait an€antir Osiris.

Sur le plan initiatique, chaque néophyte est libre d’utiliser une de ces
deux énergies selon ses désirs profonds et sa volonté. C’est toujours



I’homme qui déclenche les levers de soleil lumineux ou les cataclysmes.
Le maitre est celui qui est capable de réunir les deux €nergies, comme
jadis le pharaon réunissait les deux Egyptes, celle de Seth, au sud, et celle
d’Horus, au nord.

Un temple égyptien est destiné a capter 1’énergie d’un dieu et non a
recevoir des fideles en adoration. C’est la raison pour laquelle seuls
quelques initiés, pharaon, grand prétre ou prétres particuliers, pouvaient
contempler la statue secrete du dieu placée dans la nuit du naos.

Voir : fondations, Naos, Temple.

ENranT

Premier stade de la vie, de la progression sociale et initiatique,
I’enfant, symbole du commencement de toute chose, se remarque par la
natte de cheveux pendant sur le c6té de sa téte et par le pouce qu’il porte
a sa bouche. Le roi étant naturellement considéré comme le fils spirituel
d’Isis et d’Osiris, de nombreux pharaons sont ainsi représentés, tenu par
ces divinités, pour préciser leur filiation divine et montrer leur docilité a
leurs commandements.

C’est le dieu créateur Ptah, comme Khnoum, qui fagonna le premier
étre sur son tour de potier. La symbolique €gyptienne montre que tout
étre est le produit d’une évolution, que toute dme commengant un
nouveau cycle est nommée ou représentée comme un enfant. C’est
pourquoi Pharaon est un enfant le jour de son avénement comme le sont
aussi tous les initiés qui ont vécu consciemment le principe symbolique
de la mort et de la renaissance.

Voir : Canard, Cheveux, Horus (Naissance mythique), initié, Homere,
Roi.

ENNEADE

Bien qu’elle ait pu concerner des groupes de douze ou quinze
¢léments, ’ennc¢ade ¢était a 1’origine 1’assemblée des neuf divinités
principales de la cosmogonie egyptienne. L’enn¢ade primordiale (telle
qu’elle était vénérée a Héliopolis) était composée des dieux et déesses
Atoum (le créateur), Chou (I’air), Tefnet (I’humide), Nout (le ciel), Geb



(la terre), Isis, Osiris, Nephtys et Seth. La petite ennéade était quant a elle
composee de RE, Thot, Horus, Maat, Anubis, et des quatre fils d’Horus,
Imset, Hapi, Tuamutef et Keébekhsénef. La troisieme ennéade
héliopolitaine était présidée par Osiris et suivie par huit entités divines
appartenant au monde invisible de la Douat. La premiere ennéade
constitue la cosmogonie du monde, la deuxieme manifeste 1’origine de la
vie lumineuse diurne et la troisi¢me la vie dans 1’autre monde, ce qui
totalise trois fois neuf principes spirituels amenant au nombre moyen
d’une révolution lunaire (9 x 3 = 27) selon la symbolique des cycles que
respecterent toujours les prétres égyptiens.

Symboliquement, le nombre neuf manifeste la parfaite complétude car
tous les ¢léments du monde s’y trouvent représentés. Géométriquement,
I’ennéade représente trois triangles entrelacés. On observe que les
imagiers du Moyen Age représentérent dans leurs mandorles des échelles
a neuf barreaux pour aller jusqu’au Christ.

Voir : Cycle, Echelles, Lunaison, Nombre (3, 9), Ogdoade.

Enniape (Cores HUMAIN)

L’étre humain est composé de neuf parties, ou énergies, se comportant
comme des enveloppes que les pratiques religieuses et initiatiques
parviennent a ouvrir successivement et a épanouir. Ces neuf €léments se
nomment Khat (le corps physique), Sekhem (I’unité¢ et 1’harmonie de
I’ensemble), Ren (le nom, la vibration générale de I’étre), Khaibit (le
niveau €motionnel et sa capacité de se projeter dans d’autres plans de
conscience), Ba (I’ame), Ab (le cceur et la conscience), Ka (I’énergie
vitale), Ahk (la parcelle de Lumicre), Sa-Hou (la capacité a la libération,
a la jonction avec la divinité).

Voir : Ahk, Ba, Ennéade, Homme, Sa-Hou, Sekhem.

ENSEIGNE

L’Egypte antique était divisée en quarante-deux nomes, soit 22 nomes
pour la Haute-Egypte et 20 nomes pour la Basse-Egypte. Chacune de ces
régions arborait 1’enseigne reproduisant son origine divine et son dieu
tutélaire, son animal fétiche, son emplacement dans le royaume ou la



qualité qui le caractérisait. Le hiéroglyphe signifiant nome était constitué
par un petit quadrillage rappelant les canaux d’irrigation faits a partir du
Nil des la plus haute Antiquité.

Voir : Banniere, Neter.

Ea
"3

¥
A

Réparti en deux grandes catégories, l’enseignement €gyptien
distinguait la science profane (c’est-a-dire physique, sensible et
observable) de la science religieuse (spirituelle, hiéroglyphique et
initiatique). Seuls les prétres, dans les temples, dispensaient la seconde,
suivant une nouvelle et double répartition entre les Petits Mysteres et les
Grands Mysteres. Les premiers enseignaient la naissance, la croissance et
les connaissances préliminaires au sujet d’Osiris, tandis que les seconds,
nommes aussi les vrais enseignements (totalement initiatiques)
s’adressaient aux niveaux supérieurs, c’est-a-dire a ceux que |’on
destinait a la royauté ou qui se dirigeaient vers la grande prétrise. Pour
cet enseignement, nous ne possédons que les récits des initiés grecs
(arrivés tres tardivement dans I’histoire égyptienne) tels ceux de
Plutarque, Platon, Diogene Laérce, Diodore, Porphyre ou Hérodote. C’est
dans I’enclos du temple (Maison de Vie ou Maison des Scribes) qu’était
dispensé I’enseignement aux étudiants, dans les domaines tels que la
médecine, les mathématiques, la géométrie, 1’astronomie (comprenant
naturellement 1’astrologie), la jurisprudence ainsi que les différents

ENSEIGNEMENT



métiers comme la peinture, la sculpture ou I’art du verre. L’enclos des
temples, doté de riches bibliotheques (Khen), préfigurait nos modernes
universités dans un sens plus large encore puisqu’on y enseignait aussi
bien la théologie que I’art, la technologie que 1’agriculture.

Toute science ¢était percue comme une initiation, car savoir et
connaissance ¢émanaient des dieux et ne pouvaient étre recus que
religieusement. C’est pourquoi un architecte des monuments royaux et
des temples était nécessairement un grand prétre.

Voir : Décoration, Ecole, Histoire, Initiation égyptienne, Initiation
(Chemin d’), Livre, Maison, Mémoire, Mesure, Symbole, Tarot, Temple,
Tombeau, Tenebres.

EracoNEMES

Nom des cinq jours ajoutés aux douze mois de « I’année vague » (360
jours) afin de la compléter. Ces jours fétés, surveillés par Sekhmet,
¢taient consacrés a Osiris, Isis, Nephtys, Horus et Seth, dont ils étaient
une des manifestations.

Voir : Calendrier, Imiout, Lune, Mois, Saison, Sekhmet, Zodiaque.

EscaLIEr

La premicre figuration de 1’escalier est celle montrant Chou soulevant
Nout afin de procéder a la premicre organisation du chaos primordial.
C’est aussi sur cet escalier que Ré et Horus anéantissaient les adversaires
de la lumiere, les rebelles suivants de Seth. D’autre part, de nombreuses
illustrations montrent un escalier de sept marches disposé sur la barque
emmenant les défunts dans le monde de I’au-dela. C’est par cet escalier
que I’ame des défunts peut s’¢lever victorieuse vers le monde céleste, car
« Il [le défunt] a fabriqué un escalier de ta Lumiere [RE] », « L’escalier
que lui fit son pere Ré ».

Fait pour faciliter la montée de I’ame vers le ciel, I’escalier figure aussi
la colline primordiale sur laquelle se tint Osiris, mais aussi une face des
pyramides primitives (telle celle de Djoser). Lorsque le défunt est
parvenu au pied de 1’escalier, Horus et Seth 1’aident, en lui tenant le bras,
a gravir les marches afin qu’il accéde a I’'univers céleste et rejoigne la



divine lumicre. Cette scene montre que cette entit¢ libérée a dépassé la
dualité matiere/esprit et qu’elle en est devenue maitresse.

A ce niveau de conscience spirituelle, les ennemis Seth et Horus ne
font plus quun. C’est la premiere manifestation de 1’unité retrouvée, car
« Tu es venu afin que tu commandes aux régions de Seth et d’Horus », ce
qui équivaut au pouvoir de Pharaon régnant sur les deux Egyptes.

Un grand nombre d’escaliers miniatures, de talismans ou de bijoux
mortuaires portant le dessin d’un escalier furent trouvés dans les tombes
des rois et des personnages importants d’Egypte.

Voir : barque, Chou, Colline, Degré, Dualite, Echelle, Horus, Nombre,
Nout, Pyramide, Ro-Sétaou, Seth.

A

R

SIS

K)’fff&fffiﬁiﬁi§£§§§§§§§§§§§§§

A

LELLLLLLLLLLLLLLLLL L ((((§ -

EscLavace

Contrairement a des idées recues et répandues depuis des siccles (peut-
étre afin de minimiser 1’importance de la civilisation égyptienne),
I’Egypte pharaonique n’a pas utilisé d’esclaves pour la construction de
ses temples ou des monuments destinés a ses rois. Elle employait
généralement des travailleurs hautement qualifiés regroupés en ligues
(voisines de notre compagnonnage), dont les réeglements tres stricts quant
a la discipline interdisaient cependant que soient exercées des pressions
sur les artisans ou ouvriers que des clauses protégeaient contre tout abus

de pouvoir.



C’est ainsi qu’au moment de la création du tombeau de Mykérinos
(I'V® dynastie, 2300 av. J.-C.), celui-ci fait stipuler : « Sa majesté veut
qu’aucun homme ne soit pris au travail forcé mais que chacun travaille a
sa satisfaction ». Une stele de Ramses II est encore plus éloquente quant
au respect dont faisait preuve le grand roi pour ses ouvriers et artisans :

« Oh ! Travailleurs choisis et vaillants ! Oh ! Vous les bons
combattants qui ignorez la fatigue, qui exécutez les travaux avec fermeté
et efficacité. Je ne vous ménagerai pas mes bienfaits, les aliments vous
inonderont. Je pourvoirai a vos besoins de toutes les fagons, ainsi vous
travaillerez pour moi d’un cceur aimant. Je suis le défenseur de votre
métier. »

Pres du Caire ont €été découvertes en 1987 une centaine de tombes
d’ouvriers ayant particip¢€ a la construction de la pyramide de Khéops. La
maniere dont sont organis€ées ces s€pultures confirme la situation
privilégiée qu’occupaient ces artisans constructeurs aupres de Pharaon.
On notera encore qu’en moyenne, I’année égyptienne comptait 105 jours
de fétes annuelles auxquelles la totalité du peuple d’Egypte participait.

Voir : Fondations, Histoire, Temple.

Est

L’horizon oriental, lieu de naissance et de renaissance du soleil RéE,
vers qui s’orientait la ville d’Héliopolis. A D’est, ou levant, se trouvaient
les ames de ceux qui renaissaient dans la lumiere de R€, comme le feront,
dans le futur, les ¢lus du christianisme au moment de la parousie.

Voir : Chambres, orientation.

EroiLe

Toujours constituée de cinq branches, I’étoile représente aussi bien une
divinité céleste qu’un des enfants de Nout, c’est-a-dire un astre physique
et lumineux. Une étoile exprime aussi la présence d’un principe céleste
(neter) incarné ou manifest¢ sur la terre, telle la déesse Séchat,
reconnaissable a 1’étoile qu’elle porte au-dessus de la téte.

Chaque décan (10 degrés) du zodiaque égyptien était placé sous la
maitrise d’une étoile. Elles étaient nommées, les trente-six divinités du



ciel.

La religion égyptienne originelle était une religion stellaire comme
I’indiquent les références faites aux étoiles dans les Textes des pyramides
et des sarcophages, notamment lorsqu’il est dit :

« Tu sors en étoile comme dieu étoile », « La meére du défunt est
I’étoile du matin », « Le défunt est le fils de Sothis. »

Voir : Astre, Ciel, Indestructibles, Infatigables, Nout, Orientation,
Orion, Ré, Religion, Séchat, Sobek, Sothis, Taureau (Corps d’Osiris),
Zodiaque, Zodiaque (Signe).

Eupoxe pe Cnioe (409-356 av. J.-C.)

Mathématicien, astronome et géographe, disciple de Platon, qui fut
initié et enseigné en Egypte tant sur le plan spirituel et scientifique. Selon
Strabon (58 av. J.-C.), Eudoxe « fréquenta les prétres d’Heéliopolis
pendant treize ans ». Apres son séjour sur les rives du Nil, il calcula
I’année de 365 jours et six heures, inventa un cadran solaire et écrivit
plusieurs ouvrages scientifiques.

Voir : Démocrite, Hermes Trismégiste, Hérodote, Homere, Jamblique,
Orphee, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore, Solon, Thales.

EvVENTAIL

Symbole d’air et de protection, I’éventail est aussi I’illustration de la
fertilit¢ du vent (Chou) ensemencgant la terre. L’ombre apaisante qu’il



porte sur toute chose est a mettre en relation avec ’oiseau a téte humaine
manifestant 1’ame humaine, le Ba.

Voir : Aile, Air, Ba, Chou, Vent.



Faucon

Comme 1’aigle de certaines régions, le faucon (ou épervier) était pour
les Egyptiens I’image de la divinité survolant le monde, c’est pourquoi il
fut dés Dorigine un animal tutélaire et sacré, unanimement respecté.
Symbolisant le plus fréquemment le dieu Horus et I’ame, le B4, le faucon
¢tait aussi I’image du roi defunt s’¢levant vers le ciel.

Plusieurs dieux avaient le faucon pour symbole, notamment R& portant
le disque solaire sur la téte, Hator, représentée en oiseau femelle, Montou
le guerrier, portant une couronne a deux plumes, ainsi que Sokaris, dieu
des habitants de la Douat. Un faucon symbolisait le deuxieme nome de la
Haute-Egypte, deux faucons, le cinquiéme nome, et un faucon volant, le
dix-huitieme nome de cette méme région, tandis qu’un faucon assis €tait
I’enseigne du vingtiéme nome de la Basse-Egypte.

Le faucon associait en lui les valeurs divines et royales ; ¢’est pourquoi
on le représentait parfois paré, comme Pharaon, de la double couronne.
En raison de son aspect solaire, on affirmait qu’il était le seul oiseau a
pouvoir regarder le soleil en face, a voler « dans le soleil ». Les légendes
chrétiennes affirmeront la méme chose en ce qui concerne ’aigle de saint
Jean, puis saint Jean lui-méme.

Dans le Livre de la sortie a la lumiere du jour et d’autres textes
funéraires, le faucon est souvent associ¢ a 1’oie dans un rapport
hiérarchique spirituel. C’est ainsi que le défunt s’écrie : « Je suis I'un des
dieux, je glousse comme une oie et je vole comme un faucon. » L’oie



symbolisait la premicre vibration lumineuse €émise par I’ceuf primordial
de Geb, tandis que le faucon-soleil (Horus) en était la dernicre étape.

Cependant, la naissance spirituelle a 1’occident consacrait une étape
supplémentaire (celle de la naissance dans un nouveau cycle de
conscience) car un défunt s’exclame : « Tout m’a €té donné. J’étais entré
[dans la Douat ou Ro-Sétaou] en faucon, j’en suis ressorti en phénix ! »
Lorsque I’ame du défunt, ou de I’initié, est devenue un nouvel Horus,
qu’elle s’est transformée en faucon d’or, sa taille est de quatre coudées,
environ deux metres quarante, c’est-a-dire qu’il a considérablement accru
ses facultés et sa conscience. Il est devenu un géant spirituel.

Voir : Aile, Ame, Animal, Bd, Couronne, Géant, Geb, Griffon, Horus
(Fils), Montou, (Euf, Oie, Oiseau, Phénix.

Ficonpiti (STATUETTES DE)

Longtemps considérées comme représentant de simples concubines,
les statuettes féminines nues et sans membres mais portant une perruque,
trouvées dans les tombes, peuvent étre considérées comme les initiatrices
de la renaissance d’un défunt. Elles sont les entités apportant 1’impulsion
de la régénération a I’ame du disparu.

Voir : Cheveux, Chouabtis, Déesse, Femme, Membres, Min, Phallus,
Thouéris.

FemME (EGYPTIENNE)

Selon 1’égyptologue Christiane Desroches-Noblecourt (in La Femme
au temps des pharaons) : « La place de la femme dans la société
individualiste égyptienne constitue une des plus belles démonstrations de
la modernité de cette civilisation qui a su faire de la mere, de I’épouse et
de la fille, I’objet de la trés parfaite égalité dans la plus logique des
différences [...] au temps des pharaons, I’Egyptienne fut une vraie
femme, ni objet ni virago et certainement heureuse et satisfaite de
s’identifier au sujet admiré de :

“La Grande Joie du Cceur, I’unique, la bien-aimée, la sans pareille, la
plus belle du monde”. » (poeme d’amour, papyrus Chester).



Citation a laquelle une pricre dédiée a la déesse Isis apporte une
conclusion :

« Oh Isis...

C’est toi la maitresse de la terre ! Tu as rendu le pouvoir des femmes
¢gal a celui des hommes. »

Voir : Déesse, Fecondite, Médecine.

FitEs

Suivants d’Horus, les Egyptiens étaient « enthousiastes », ¢’est-a-dire
qu’ils savaient « animer théos », éveiller le « petit dieu » existant au fond
d’eux-mémes, comme le montre la joie qu’ils manifestaient pendant les
fétes qui animaient le pays des deux couronnes. Peuple joyeux et
optimiste, les Egyptiens avaient de nombreuses occasions de se réjouir
car 105 jours de fé€tes émaillaient (en moyenne) leur calendrier. Elles
¢taient reliées au cycle agricole, crues du Nil, semailles, moissons,
vendanges, au cycle des saisons (chaque début de mois était féri¢), ou
dédiées aux dieux et déesses communs a toutes les villes, voire au dieu
particulier d’un temple, d’un nome ou d’une région. A cela s’ajoutaient
les cérémonies consacrant 1’inauguration d’une nouvelle construction ou
I’offrande d’un nouveau champ (défriché), par Pharaon, au dieu Ré ou
Osiris, ainsi que les événements touchant 1’histoire méme de I’Egypte, la
naissance des princes, 1’avénement, les jubilés ou la mort des pharaons.
Pour les Egyptiens, les fétes rythmaient le temps des hommes et
manifestaient le temps des dieux.

Voir : Calendrier, Danse, Jubile, Roi, Saisons, Sed.

Feu

Image typique du soleil, qui nait dans « I’flle de flammes » (image
poétique de 1’aurore) il est représenté par 1’uraeus qui crache le feu,
oiseau qui tout comme 1’aigle s’envole parfois directement en direction
du soleil qu’il semble rejoindre. Le feu est toujours considéré comme
protecteur, telle la déesse Thouéris, purificateur et destructeur. C’est dans
ce sens qu’on le remarque dans le monde de Seth ou le serpent
monstrueux Ouamemti détruit les ennemis d’Osiris et du dieu soleil.



Parce que le feu symbolise la vie et I’énergie, tout défunt doit se
purifier en traversant des fleuves, des iles, des lacs ou des régions
enflammeées avant de se transformer lui-méme en flamme et serpenter
(devenir un serpent de feu) pour triompher des adversaires de la lumiere
et de la vie éternelle. Le feu est toujours associ¢ a 1’eau, comme
I’exprime le Texte des pyramides : « 1l sort de 1’ile des flammes le jour de
la Grande Inondation », car ils sont tous deux des purificateurs-initiateurs
par excellence.

Malgré toutes les précautions, 1l est évident que certaines ames ne
parviennent pas a traverser ces obstacles redoutables, c’est pourquoi la
priere du défunt tente de prévenir une telle catastrophe : « Fais que je ne
sois pas bril¢, que la flamme ne m’enveloppe pas ». Notons que le feu
est soit I’¢lément purificateur et destructeur, soit 1’élément dont I’ame est
constituée.

Voir : Air, Douat, Eau, Eléments, Fumigation, Horus (Fils),
Purification, Quatre éléments, Ro-Sétaou, Serpent, Terre, Uraeus,
Voyage.

FLicHE

Symbole de puissance et de rapidité, image des divinités agissantes, la
fleche est I'instrument de chasse de toutes les civilisations anciennes
appartenant a la fois au domaine lunaire (I’arc) et au soleil dont elle
semble étre un rayon. Lors des cérémonies rituelles, Pharaon langait une
fleche en direction de chacun des quatre points cardinaux afin de montrer
qu’il était en possession des pouvoirs (et de la conscience) distribués par
les dieux. Les fléches figurent sur de nombreuses enseignes et sont, avec
I’arc et le bouclier, I’apanage de la déesse Neith.

Voir : Arc, Arme, Bouclier, Neith.

FLEUR

Outre les motifs décoratifs que 1’on rencontre dans un grand nombre
de tombes et de panneaux muraux, les fleurs (généralement en bouquet)
faisaient partie des offrandes les plus présentes dans les cérémonies
rituelles car elles symbolisaient I’amour et I’heureux €panouissement de



la vie, comme le montrent les reines offrant une ou plusieurs fleurs a leur
¢poux. Ce geste de tendresse était aussi le don de la vie, permettant au
defunt de poursuivre victorieusement son parcours nocturne dans 1’au-
dela car le parfum était une émanation des dieux. Ce sont des attributions
similaires qui caractériseront, dans le monde grec, la déesse Aphrodite.

Voir : Harpocrate, Lotus, Lys, Néfertoum, Nénuphar.

Fonbartions (pu TEMPLE)

Avant toute construction sacrée, les prétres astronomes déterminaient
avec les prétres architectes le lieu et ’orientation exacte que devait avoir
le futur édifice, selon le dieu auquel il était destiné et la région ou il se
trouvait. A la tombée du jour, le roi arrivait, accompagné d’un prétre
revétu du masque de Thot et de deux prétresses représentant les déesses
Séchat et Selket. Au cours de la nuit, apres s’€tre guidé sur les positions
de I’¢toile Polaire et de la Grande Ourse, le roi marquait des reperes sur
le sol afin de déterminer 1’orientation générale que devrait avoir le
temple.

Ce n’est qu’au lever du soleil que Pharaon plantait rituellement quatre
piquets d’or aux emplacements fixés dans la nuit, apres quoi il les reliait
entre eux par des cordeaux puis creusait avec une houe un foss€ que
remplissait aussitot ’eau du Nil amenée par des canaux (symbolisant a la
fois I’eau des origines de la vie — Noun — et la fécondité d’Isis et Osiris).

Ces préliminaires a la fondation du temple étaient suivis d’une
purification par le sable apres quoi le roi moulait une brique composée de
paille et de limon et I’offrait au dieu a qui 1l destinait la Maison de Vie.
Puis il mettait en place avec un levier le premier bloc de pierre tandis que
s’¢levait vers le ciel des dieux les fumeées purificatrices de I’encens sacré.
En signe d’alliance on enfermait dans les quatre angles des fondations
des outils et de la nourriture. C’est alors que se mettaient a I’ceuvre les
premiers artisans d’un chantier qui durait quelquefois de nombreuses
années.

Destiné a recevoir la présence et I’énergie d’un dieu, orienté par les
¢toiles, réunissant et liant entre eux les matériaux de la création
primordiale, un temple manifestait la matiere terrestre, la piéte,
I’intelligence et la conscience des hommes dans une construction a leur



mesure. Temple de Dieu, 1’édifice sacré était aussi le temple de
I’Homme.

Voir : Esclave, Homme, Maison, Orientation, Outil, Pyramide, Sable,
Sechat, Selket, Temple, Thot, Zodiaque.

Fouer

Attribut d’Osiris et de Min, souvent joint au sceptre Ouas et a la
crosse, le fouet symbolise la souveraineté divine, puis la puissance et le
pouvoir pharaonique. Le fouet accompagne généralement ces
personnages.

Voir : Bdton, Min, Ouas, Roi, Sceptre.

Fumicarions (Fumgk)

Associées aux flammes et a leur principe de purification, le parfum
divin et les fumigations symbolisaient la montée des ames vers le monde
céleste. Le hiéroglyphe correspondant a la fumigation représente un
instrument tenu par une main royale, rappelant la forme d’un bras
supportant une cassolette enflammee.

La fumée représente toujours I’ame des défunts : « Enlevés par une
prompte mort, comme une fumée ils se sont envolés » (Empédocle).

Voir : Feu, Offrande, Parfum, Purification.

FUNERAILLES

C’est en empruntant un parcours menant vers [’ouest que se
déroulaient la plupart des cérémonies publiques et rituelles
accompagnant un disparu dont on déposait le cercueil sur une barque
tirée par des beeufs. Deux pleureuses, 1’une placée a ’avant et 1’autre a
I’arriere du sarcophage prenaient la place qu’avaient jadis occupé Isis et
sa sceur Nephtys lors de la mort d’Osiris.

Avant que le cercueil ne soit enfermé dans sa demeure définitive, le
prétre Sem, revétu d’une peau de panthére, pratiquait le rite de
I’ouverture de la bouche permettant au défunt de posséder toutes ses



capacites sensorielles et spirituelles au moment d’entrer dans la Douat et
d’entamer son parcours vers la lumiere.

Voir : Chambre, Douat, Momie, Ouverture de la bouche, Panthere,
Pleureuse, Sarcophage, Sem, Tait, Tombeau, Veuve (Fils de la).



(}ADHUE

Jeune frére d’Atlas, un des rois légendaires de I’ Atlantide qui donna
son nom a une région d’Espagne (Gadirique). C’est dans celle-ci que ce
trouvait a I’époque romaine la ville de Gadex qui devint Cadix dans la
suite des siecles.

Voir : Atlantide, Déluge.

GAUCHE

La gauche de toute chose était considérée par les Egyptiens comme du
domaine lunaire d’Isis et de la reine du pays, c’est pourquoi ce coté €tait
considéré comme bénéfique pour les femmes. En favorisant ce coté, elles
¢taient en harmonie avec le role social et symbolique du principe lunaire.
De la méme manicere, le coté gauche d’Osiris représentait le c6té lunaire
intégré dans la lumiere de la vie solaire, selon un fonctionnement
identique au principe duel du yin et du yang. Le c6té gauche manifestait
les ténebres de 1’au-dela, et I’ouest ou le soleil se couche et entame son
voyage nocturne.

Voir : Course, Droite, Dualite, Géographie, Homme, Tourner autour.

(}AZELLE

Princesse des dieux et maitresse du ciel sous le nom d’Anouket, la
gazelle était I’animal symbole du seizieme nome de la Haute-Egypte. On



lui attribuait la grace et la vitesse, tout en 1’assimilant au domaine de Seth
en raison de son habitat dans le désert hors d’Egypte.

Voir : Animal, Antilope, Chasse, Désert, Rechet.

GiANT

Lorsque, devenu un nouvel Horus, le défunt, ou ’initié, est arrivé au
terme de son parcours, son ame naturellement forte et riche de qualités
que ne possedent pas les hommes, s’accroit au point d’étre d’une taille
quatre a cinq fois plus importante que la taille normale (soit entre 6,50 et
8 metres) tandis que le blé qu’il cultive atteint sept coudées (3,50 m) de
hauteur. Ces descriptions symboliques que 1’on découvre dans le Livre de
la sortie a la lumiere du jour préfigurent manifestement les géants décrits
dans les livres bibliques de la Genése (ch. 6, v.4) et des Nombres (ch. 13,
Voir.33). Ils illustrent les changements physiques qui accompagnent
I’acquisition d’une plus grande conscience. C’est pourquoi de nombreux
héros, « justifiés » ou « lumineux », ne sont pas reconnus par leurs
proches apres leur transformation.

Voir : Faucon, Justifié, Lumineux.

Ges

Fils de Chou, divinité et personnification de la terre et naturellement
de sa végétation et de ses fruits. Roi de I’Amantha (terre d’occident, ou
Atlantide) qui abdiqua pour Osiris, né miraculeusement, puis pour son
fils Horus. Les pharaons se voulurent toujours ses successeurs dans la
suite des temps historiques. Pere de Seth, d’Isis et Nephtys, Geb est
représenté allongé sur le sol, tenu écart¢ de Nout par Chou, souvent
accompagne ou coiffé d’une oie, sa fille Isis, décrite comme « I’ceuf de
’oie ». Symboliquement, Geb et Nout s unissent secretement chaque nuit
tandis que Chou chaque matin les sépare. De cette union stellaire est issu
le soleil nouveau-né.

Dans la cérémonie du couronnement du nouveau pharaon, c’est le dieu
Geb qui assied le roi sur son trone, ce qui montre et affermit son pouvoir
sur les étres et les choses du monde terrestre.



Voir : Air, Aker, Ciel, Cuisse, Faucon, Isis, Nout, (Euf, Oie, Soleil,
Trone.

GeB (MARIAGE DU ROI)

Lorsque le roi Geb « au cceur pur et juste » décida de se marier, il se
mit en quéte d’une princesse digne de son royaume. Parce qu’il ne
voulait ni se mésallier, ni provoquer la jalousie de ses vassaux en
¢pousant la fille de ’un d’eux, il fit chercher sur le continent (c’est-a-dire
a Pest d’ou nait la lumiere solaire) une jeune fille native de la montagne
Tefnet. Cette montagne, créée par Atoum, €tait si haute qu’elle soutenait
le ciel depuis le commencement du monde. Le couple formé par Geb et
Nout manifesta dés lors, dans la conscience des hommes, la premicre
dualité¢ cosmique, constituée de la terre et du ciel, tandis que la montagne
fut vraisemblablement a I’origine du pilier Djed.

Voir : Chou, Geb, Nout, Osiris (Naissance), Tefnou.

G10GRAPHIE (PHYSIQUE, INITIATIQUE)

L’Amentha (ou Atlantide) était divisé en deux parties correspondant a
I’est d’ou nait la lumiere solaire ou régnait Osiris, et a I’ouest, ou le soleil
semble mourir et se coucher pour ce qui regardait Seth.

En Egypte, la répartition était différente car le nord (delta) était
attribué a Osiris et le sud (cataractes) a Seth. Symboliquement, le dieu de
la lumiere était le souverain des lieux ayant pour mission I’initiation
(I’est) et I’enseignement (nord), tandis que son frere était le maitre des
lieux destinés a D’expérimentation et a la mise en pratique de
I’enseignement (sud ou midi) et a I’intégration de ces acquisitions (ouest
nocturne) et au-dela. On peut observer que cette disposition fut toujours
respectée par les architectes des constructions religieuses médiévales
exigeant des fideles une montée vers 1’est (cheeur) par le coté nord puis
une descente par le co6té sud vers I’ouest (la sortie de 1’édifice).

Cette répartition des lieux permet d’acquérir I’enseignement sur le coté
nord (gauche), de recevoir la lumiére a son coté est (orient et cheeur), de
I’assimiler par 1’expérience au c6té¢ du midi puis, en sortant du lieu
consacré, d’expérimenter a 1’ouest (occident), endroit ou se trouve la



moisson réclamant les moissonneurs, parfois désigné comme étant le
domaine des ténebres.

La méchanceté de Seth provenait de sa volonté d’usurper le pouvoir
d’Osiris. Méme apres la mort de celui-ci, Seth continuera son combat en
luttant contre Horus, héritier et vengeur de son pere. Malgré cela Seth est
aussi indispensable a 1’Egypte, aux initiés et aux défunts que son frére
Osiris. C’est 1a un des secrets de I’équilibre du monde spirituel égyptien.
Il n’y a pas d’énergie maudite ou condamnée.

Voir : Douat, Droite, Egypte, Gauche, Voyage.

GESTES

Chacun des gestes visibles sur les bas-reliefs, dans les idéogrammes et
les peintures, est a lire comme un signe a part entiere, tant son
importance est essentielle a la compréhension de 1’ensemble dans lequel
il se trouve. Main gauche ou main droite, direction du geste, genou plié
ou pos¢ sur le sol, bras levé ou tendu sont autant de maniéres d’exprimer
la dévotion, I’offrande, la connaissance acquise ou la priere. Chaque
geste est aussi 1’appel a un dieu puisque chaque lieu du corps est sous
une maitrise divine.

On retiendra comme illustration de ces significations la fréquente
représentation de I’enfant pharaon sucant son pouce, montrant
symboliquement qu’il est encore nourri par I’enseignement de sa divinité
tutélaire, généralement Isis, Hator, mais aussi Horus ou Ré, et qu’il vient
d’étre initié et couronné.

Voir : Corps, Initiation, Mains, Membre, Roi.

(GG OUVERNAIL

Les pilotes des barques du Nil utilisaient une ou deux rames pour
diriger leurs embarcations ainsi que le montrent les modeles réduits
trouvés dans les tombeaux, et les scenes peintes sur leurs murs.
Symboliquement, ces gouvernails étaient un des nombreux attributs du
dieu Amon, a qui les marins rendaient grace par ces mots : « Pilote qui
connait les Eaux, Amon, toi le gouvernail ». Dans I’optique religieuse



¢gyptienne, c’¢tait ’affirmation que seul Dieu est maitre de la destinée
humaine.

Voir : Barque.

GRENOUILLE

Sur la colline primordiale se tenaient quatre grenouilles (principe
male) et quatre serpents (principe femelle) a I’origine de tous les dieux.
Animal des eaux et de la nuit, la grenouille appartient aux forces
créatrices primordiales, telle que la déesse Héquet (présidant aux
naissances). Sur le plan symbolique, la grenouille conserve cette
signification mais correspond alors au principe embryonnaire de la
renaissance.

On peut observer que grenouilles et serpents sont des animaux sujets a
métamorphoses ou a mues périodiques, ce qui correspond aux
changements toujours renouvelés des aspects du soleil et du ciel, et
symboliquement aux transformations spirituelles de ’homme religieux,
défunt, ou initié.

Voir : Colline, Hequet, Ptah, Serpent.

GRIFFON

Constitué¢ d’un corps de lion ailé et d’une téte de faucon, le griffon
manifeste a la fois le principe royal (le roi lui-méme) et celui du dieu
Horus. Il illustre donc le pharaon éclairé triomphant des ennemis de
I’Egypte. Les qualités du griffon manifestaient le roi guerrier et le fils
vengeur de son pere, et le faisait regarder comme le plus puissant et le
plus redoutable de tous les animaux.

Voir : Animal, Faucon, Horus, Lion, Monstre, Roi.

GUERRE

Certaines illustrations montrent Horus chassant Seth déguisé en animal
(hippopotame), ou Pharaon poursuivant les ennemis de I’Egypte (ceux du
sud, de I’est ou ceux de I’ouest), luttant contre un lion redoutable, ce qui
fait plus directement référence a son réle royal et social.



L’Egypte n’était pas un pays conquérant et n’avait pas un pouvoir
fond¢ sur la puissance militaire, a I’inverse de tous les pays ou peuples de
son temps. Un petit nombre de gardes suffisait pour protéger Pharaon.
Les FEgyptiens ne s’entrainaient qu’a certaines périodes au
fonctionnement des rares ¢léments de défense mis en place dans le pays,
et seuls de graves événements motivaient la constitution d’une armee
aussitot dissoute une fois la paix revenue. Ce n’est que sous le régne de
Ramses I (Nouvel Empire) qu’une armée de métier fut créée a temps
complet en Egypte.

Voir : Egypte, Histoire, Roi.



Haou-NeBout

Ce terme désigna tout d’abord les terres étrangéres a I’Egypte et les
iles et les rivages au nord du pays (Méditerranée) puis enfin les habitants
des iles grecques.

Voir : Egypte.

Har1

Le bien-aimé de Geb. Personnification du Nil et de son pouvoir de
fertilit¢, Hapi manifeste aussi les eaux primordiales (Noun) a 1’origine du
monde. Hapi, parfois considér¢ comme androgyne, était représenté par
un petit personnage replet, a I’image de I’abondance et de la prospérite
qu’il apportait a I’Egypte. Les illustrations le montraient caché dans une
caverne entourée d’un serpent a la maniére d’un ouroboros. Sa résidence
souterraine était située sous la premiere cataracte. C’est 1a que ce dieu,
comparable a un embryon protégé dans le sein maternel, versait
continuellement de ses deux jarres I’eau (le fluide de vie) nécessaire au
jaillissement des sources du Nil. De cet endroit, secret entre tous, naissait
le fleuve Osiris fécondant la terre Isis, tout au long de sa traversée de
I’Egypte.

On observe que la naissance du fleuve a lieu dans la Haute-Egypte,
pays de Seth, et qu'un serpent (naturellement séthien) en est le gardien
jaloux. C’est ainsi que Seth et Osiris participent d’un avénement vital



pour tous les enfants d’Egypte, selon une dualité harmonisée qui est le
principe fondamental de I’enseignement des temples €gyptiens.

La représentation d’Hapi est souvent double, car on honorait deux
sources du Nil, I’une située en Haute-Egypte a Bigeh (Eléphantine) et
’autre dans le delta, en Basse-Egypte (Khérara Babylone), ce qui
correspond a la signification symbolique des deux fréres divins, a la fois
ennemis et partenaires.

Voir : Caverne, Double, Harpe, Nil, Noun, Osiris, OQuroboros, Serpent,
Seth.

Hart (Fiis o’ Horus)

Un des quatre fils d’Horus représenté avec une téte de babouin, ayant
le nord comme point cardinal (résidence) et les poumons comme organe
a protéger.

Voir : Caverne, Horus, Horus (Fils), Nombre (4), Singe.

HARAKHTE

Horus de I’horizon. Aurore, manifestation matinale du soleil Ré,
représentée par un homme a téte de faucon (aspect d’Horus) portant un



disque solaire entouré¢ d’un uraeus. Une des subdivisions du principe de
la lumiere. Si certains temples assimilaient Horus a Harakhté, celui-ci
avait cependant des attributions différentes, notamment celle
d’accompagner ou d’assister les dieux au moment du lever du jour.

Voir : Horus, Horus (Fils), Soleil.

Harmonie (pu MONDE)

Les Egyptiens ne souhaitaient rien d’autre que coexister en parfaite
harmonie avec les dieux, vivre au rythme des cycles de I’univers. Tous
leurs gestes, toutes leurs constructions, devaient donc correspondre a cet
¢quilibre cosmique présent dans la plus petite parcelle de terre, dans une
goutte d’eau et naturellement en chaque étre humain. Le pays tout entier,
comme toutes les ceuvres de ses enfants, devait étre le miroir et la
manifestation de la grandeur des dieux, de leur beauté. Chacun, et chaque
ceuvre, devait étre digne de leur magnificence. C’est ce principe spirituel
et symbolique, toujours visible sur les murs des constructions
égyptiennes, que les visiteurs modernes considérent superficiellement
comme de I’esthétique.

Voir : Décoration, Harmonie, Initiation (Chemin de), Maladie,
Religion.

Harre

La musicienne Meret jouait de la harpe sacrée avant 1’inondation du
Nil, pour féter la renaissance d’Osiris et ’avénement de 1’enfant Horus.
De méme, une harpiste accompagnait la renaissance d’un défunt justifié
s’apprétant a rejoindre le monde céleste. Généralement, le son de la harpe
reliait les différents états de la vie cyclique.

Voir : Hdpi, Hdtor, Musique, Nil, Sistre.

HARPOCRATE

Nom grec de 1’aspect d’Horus enfant, assis sur un lotus, reconnaissable
a sa tresse et au doigt qu’il porte devant sa bouche dans un geste de
silence. L’enfant est toujours considéré comme un symbole de



commencement, un principe encore proche de son origine. C’est I’image
type du nouvel initi¢é ou du défunt s’apprétant a renaitre dans un autre
cycle d’existence ou de conscience. Souvent Pharaon est représenté
comme un enfant que le dieu (Horus ou R€) guide d’une main paternelle.

Voir : Douat, Geste, Horus, Initie, Khépri, Lotus, Nefertoum,
Resurrection, Roi.

Harron

Parmi les hiéroglyphes, le harpon est reconnaissable au crochet (ou
dent) se trouvant a I’avant de cette lance ornant I’enseigne des septieéme
et huitiéme nomes de Basse-Egypte. Le harpon dont le dieu Onouris,
Horus au bras puissant, se servait pour chasser I’hippopotame (animal
séthien) devint celui d’Horus, lui-méme nommé le harponneur, ce qui
soulignait le caractere solaire de cette arme comparable a un rayon émané
du soleil.

Voir : Hippopotame, Javelot, Monstre.

HAtor

Une des premieres déesses du ciel parfois considérée comme la mere
d’Horus ou comme la maison d’Horus. Principe cosmique de vie et de
nourriture divine, dame du devenir au commencement, celle qui est au
devant des Dieux, Hator avait aussi la danse, la joie et la musique dans
ses attributions. Dendérah était son lieu de culte le plus important, et les
colonnes de son temple montrent qu’elle était la déesse au double visage,
apportant nourriture terrestre et enseignement a ceux qui franchissaient
les portes de ses sanctuaires.

Les deux faces du visage d’Hator manifestaient les deux aspects de la
vie lunaire personnifiés dans le monde sensible par Nekhen et Ouadjet, et
dans 1’univers par Isis et Nephtys. L’aspect invisible d’Hator était sa
divinité que seuls apercevaient quelques-uns de ses initiés (comme ce fut
le cas pour la troisieme et invisible face de Janus). Hator était la triple
deesse, la mere des origines, la mere enceinte, et I’initiatrice. Comme
toutes les grandes déesses, Hator était aussi une divinit¢ du monde de la
mort, ¢’est pourquoi les Egyptiens voulaient « étre reus dans ’escorte



d’Hator » au moment de partir pour 1’Au-Dela. Avec ses sept enfants,
Hator forme 1’ogdoade féminine nourrissant le nouveau-né et fixant son
destin.

On peut voir dans le culte du veau d’or ¢élevé par Aaron dans le désert
du Sinai (Exode ch.32, v.1 a 6) une résurgence de la dévotion portée a la
déesse Hator par le peuple hébreu au temps ou il résidait dans la terre
d’Egypte. Se croyant abandonné par Moise, il était naturel qu’il se tourne
vers la divinité nourriciere du monde.

Voir : Abou-Simbel, Corne, Dendérah, Harpe, Hérichef, Iched, Ihy,
Lait, Musique, Menat, Palmier, Papyrus, Sistre, Souffle, Sycomore,
Vache.

Hen

Divinité du temps humain et divin, infini et terrestre. Proche de Chou
(I’air et le souffle de vie) et d’Amon dont il portait le disque sur la téte.
Héh illustrait le nombre million mais symbolisait aussi les multitudes et
les quantités non mesurables pour 1’esprit humain. On le rencontre dans
la décoration de nombreux meubles de chambres mortuaires et dans les
formules de souhaits de prospérité et de longue vie.

Voir : Chou, Nombre, Temps.

HixvLioroLis



Nom grec de Iounou, la « ville du pilier ». Ville située au sud du delta,
berceau de tous les dieux, dont le culte solaire célébra d’abord Atoum et
Ré, puis les dieux grecs Hélios et Apollon. C’est dans cette ville
renommeée pour son centre d’enseignement que Platon aurait été¢ formé et
initié¢ a la pensée égyptienne. C’est 1a qu’il aurait recueilli les récits des
prétres racontant leurs origines (mythiques ou historiques) atlantes. A
Héliopolis, se trouvaient les temples de RE, Horus et Atoum ainsi qu’un
morceau de soleil cristallisé. C’est aussi dans cette ville que 1’oiseau
¢chassier Benou était vénéré dans son temple de Hat-Ben-Ben.

Voir : Amon-Ré, Benben, Benou, Moise, Thebes.

Hemsour

Divinité du destin que ’on représentait avec un bouclier posé sur sa
tete.

Voir : Bouclier.

HEeoar

Sceptre en forme de crosse, généralement tenu par Osiris dans ses
représentations peintes ou sculptées. Heqat est souvent accompagneé du
sceptre Ouas, du fouet et du pilier Djed.

Voir : Bdton, Djed, Ouas, Sceptre.

HEeoQuer

Déesse reconnaissable a la forme de grenouille sous laquelle elle était
représentée. Aspect féminin du dieu créateur Khnoum, Hequet aidait la
formation de I’enfant dans le ventre de sa mere puis jouait un réle
important aupres des parturientes. Sur le plan symbolique, elle participait
dans son rdle terrestre au mystere de la résurrection d’Osiris.

Voir : Colline, Déesse, Grenouille, Khnoum, Résurrection, Sceptre.

HiRrICHEFR



Celui qui se tient sur le lac. Nommé Harsaphes par Plutarque, ce dieu
de la fécondité, né des eaux primordiales (Noun) et figuré par un bélier,
¢tait une des manifestations de RE dont il portait le disque solaire. On
peut le remarquer en téte des porteurs d’offrandes et de nourritures aux
dieux, ce qui souligne son rdle originel fertilisant.

Celui que I’on appelait aussi le Seigneur du Prestige fut assimilé par
les Grecs a leur Herakles, gloire d’Héra et elle-méme principe
d’allaitement, c’est-a-dire de nourriture céleste, d’une origine proche de
celle d’Hator.

Voir : Bélier, Hator, Noun.

Hermiis TRISMEGISTE

Thot était le dieu de 1’écriture et des scribes, mais aussi 1’auteur des
livres sacrés de I’Egypte religieuse. Les plus anciens écrits (études et
doctrines astrologiques) attribués a Hermes Trismégiste, le trois fois
grand, datent du deuxieme siecle avant J.-C., tandis que les derniers
furent composés jusqu’au milieu du troisieme siecle de notre ere. Ces
textes d’origine grecque contiennent, outre la cosmogonie égyptienne, les
principaux développements de la doctrine hermétique, professant que les
seuls mysteres sont ceux du Verbe (créateur). Fond€ sur les principes
initiatiques mettant en cause I’individu et sa connaissance, I’hermétisme
n’¢tait pas favorable aux cultes populaires.

Dans ces livres véhiculant en fait les derniers feux de la pensée
philosophique grecque, on reconnait le dieu Thot sous le nom d’Hermes
Trismégiste, le médecin architecte de Djoser Imhotep (2800 av. J.-C.)
sous celui d’Asclépios, et Ptah sous le nom de Nodas, appellation
hermétique de I’intellect. L’enseignement d’Asclépios par Hermes est le
plus souvent cité, notamment la tragique prophétie : « Oh Egypte ! Un
temps viendra [...] Il ne restera de ta religion que de vagues récits que la
postérité ne croira plus.. » (Hermées Trismégiste, trad. A.-J. Festugiere).

Voir : Astrologie, Démocrite, Eudoxe, Hérodote, Homere, Imhotep,
Jamblique, Livre, Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore,
Religion, Solon, Thales, Thot.



HermoroLis MacNa

Celle des Huit, ville ou aurait séjourné 1’Ogdoade primordiale,
créatrice du monde. La cité fut un important lieu de culte de Thot ou les
Grecs recurent ’enseignement traditionnel égyptien, hormis les grands
secrets de ses mysteres.

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes, Heérodote, Homere, Initiation,
Jamblique, Livre, Orphée, Platon, Plutarque, Pythagore, Solon, Thales,
Thot.

HeroboTE

Voyageur grec (484-425), pere de I’histoire, qui consigna les
caractéristiques des civilisations et cultures des pays qu’il visitait,
notamment I’Egypte, bien qu’il fit accusé d’une trop grande crédulité
vis-a-vis des récits qu’on lui rapportait, des mythes qu’on lui révélait. Il
est cependant une source immense d’informations sur les coutumes et
meeurs de peuples aujourd’hui disparus.

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes, Hermopolis, Histoire (mythique),
Homere, Jamblique, Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore,
Solon, Thales.

HironN

Peut-&tre a 1’origine du mythique phénix grec, le héron illustre parfois
la naissance d’Horus né comme cet oiseau, caché dans une ile de papyrus
au cceur du delta. Le dieu tutélaire de la ville de Djébaout (Djébaouti)
¢tait personnifi¢ par un héron, tandis que certains textes funéraires
assurent que les defunts aspirent a monter au ciel comme le « héron
s’¢élevant dans les airs ».

Voir : Bénou, Oiseau, Phénix.

Hkros

Une des caractéristiques de la religion égyptienne est qu’elle n’eut
jamais besoin de héros ni de surhomme, de soldat de dieu ou gardien de
la doctrine, pour justifier ses pratiques ou sa légitimité. Si elle n’eut point



de héros, tels Prométhée et Sisyphe, c’est qu’aucun homme n’aurait osé
prendre de force ce que les dieux donnaient si volontiers a tous. Si elle
n’eut point l'utilité d’un Gilgamesh, d’un Hérakles, ou d’un David, c’est
que jamais les dieux n’envoycrent de monstres ou de forces brutales
réellement dangereuses contre le pays des Deux Couronnes. Point de
taureau céleste dévastateur, point d’hydre de Lerne ou de Goliath, point
de titans destructeurs, point de typhon, dans ce pays religieux que les
dieux aimaient car :

« Ignores-tu donc, Asclépius, que I’Egypte est I’image du ciel [...] le
lieu ou se transferent et se projettent ici-bas toutes les opérations que
gouvernent et mettent en ceuvre les forces célestes ? Bien plus, il faut dire
que notre terre EST le temple du monde entier. » (Hermes Trismégiste,
Corpus Hermeticum 11, « Asclépius », traduction A.-J. Festugieres).

Voir : Egypte, Religion, Réincarnation.

Herep. Es-KHou. Es

Personnification de la protection, placée derriere Osiris afin de briler
ses ennemis, Hetep. es-Khou. es est une des formes féminines de 1’uraeus
lanceur de flammes. « Celle qui est favorable et qui protége », ou « celle
qui protege lorsqu’elle est satisfaite », est une des nombreuses formes de
I’énergie solaire purificatrice comme le sont les participants de sa suite,
les enfants d’Horus et le crocodile Sobek.

Voir : Crocodile, Horus (Fils), Sekhmet, Sobek, Uraeus.

HEures

Pour I’Egypte, le temps journalier était divisé en deux fois douze
heures, fractions dont la durée n’¢€tait égale qu’au moment des équinoxes.
Pendant toutes les autres périodes de I’année, ces heures n’avaient en
commun que d’étre la division en douze parties du temps séparant le
lever du coucher du soleil, pour les heures diurnes, ou du coucher a son
lever, pour les heures de la nuit.

Cette division inégale donnait des densités différentes au temps selon
que les mémes gestes (notamment certains actes rituels) €taient effectués



lorsque les heures du jour comptaient 60 minutes (23 septembre et
17 mars), 81 minutes (20 juin) ou 41 minutes (21 décembre).

Les heures diurnes, de nature masculine, étaient nommeées Nehet, et les
heures nocturnes, de nature féminine, Djet. Les hommes vivant suivant
un tel rythme solaire ne pouvaient qu’étre en harmonie avec les phases de
naissance, apothéose et déclinaison du soleil.

Voir : Calendrier, Douat, Initiation (Chemin de), Jours, Soleil, Soleil
(Voyage nocturne), Voyage.

HitrOGLYPHE

Paroles divines. Signe ayant a la fois une valeur idéographique,
figurative, phonétique, analogique et symbolique, utilis€ tout au long de
I’histoire égyptienne. Ces signes, que 1’on assimilait a des dieux, se
combinaient entre eux pour former des significations telles que le dessin
de I’oie (signifiant fils), associé au dessin du soleil, qui désignait le roi
puisque le roi était le fils du soleil.

Chacune des définitions de notre dictionnaire trouve sa
correspondance dans un hiéroglyphe qui en restitue a sa maniere, et
suivant le contexte, un ou plusieurs aspects. C’est ainsi que le
hiéroglyphe eau signifie aussi bien le liquide, que le ciel, le Nil et donc
Osiris, mais aussi la végétation saisonnicre et 1’océan primordial (source
de vie) et les eaux célestes, la constellation du Verseau et la création du
monde, etc.

Voir : Image, Livre, Mesure, Napoléon, Prétre, Ptérophore, Religion,
Semet, Thot.

HirroroTaME

Apparence animale de Seth, que mettait a mort rituellement le pharaon
chaque année en souvenir de la lutte triomphante d’Horus contre Seth.
Comme le crocodile, I’hippopotame est un des monstres redoutés du Nil
mais aussi une divinité de la Basse-Egypte, ou il était utilisé comme
protection, tant sa puissance ¢tait grande. On trouve de nombreuses
statuettes de faience bleue représentant cet animal qui €tait aussi associ€
a la fécondité féminine.



Voir : Ammit, Crocodile, Harpon, Monstre, Sobek, Thouéris.

Hiram pE TYR

Au moment de la construction de son temple, Salomon fit venir du
Liban le fondeur d’airain Hiram de Tyr (Livre des Rois). Cet homme était
le fils de la veuve Nephtali dont le nom était en résonance avec celui de
la sceur d’Isis, Nephtys. Pour les ordres initiatiques européens,
officiellement nés au cours du dix-huitieme siecle, 1l existe ainsi une
filiation associant Salomon aux pharaons d’Egypte, eux-mémes
successeurs d’une connaissance mythique plus ancienne encore.

Voir : Atlantide, Veuve (Fils de la), Nephtys, Temple.

Histoire (MyTHIQUE) DE L’ EGYPTE

Les anciens Egyptiens faisaient remonter leur généalogie 36 620 ans
(soit 25 fois le cycle sothiaque de 1 460 ans) avant le ro1 Ménes et la
constitution du premier calendrier, c’est-a-dire 40 000 avant J.-C.
(correspondant a 28 cycles sothiaques, c’est-a-dire 1’age auquel mourut
Osiris). Les rois de ces temps lointains étaient appelés neters (€nergie)
mesuraient environ cinqg metres (tels les dieux cités dans la Genese
biblique) et avaient pour nom Ptah, R€, Nout, Geb, Chou, Isis, Osiris,
Seth, Horus, Thot et Maat. Ces étres extraordinaires enseignerent et
civiliserent les habitants des rives du Nil.

Selon Hérodote, les prétres d’Egypte affirmaient aussi que pendant
cette longue période, le soleil avait inversé quatre fois la position de son
lever et de son coucher, ainsi que le montre peut-étre le signe Aker,
représentant deux lions dos a dos encadrant le soleil. Le point vernal,
zéro degré du signe du Bélier, aurait ainsi fait un cycle et demi soit,
précisément, 39 000 années.

Les commentateurs modernes pensent que les prétres se moquaient de
I’historien grec et lui racontaient des 1égendes auxquelles ils ne croyaient
pas eux-mémes. Cependant, nombre de passages des textes anciens
(papyrus de Turin notamment) semblent aller dans le sens mythique
plutdt que confirmer I’analyse contemporaine.



Voir : Aker, Amentha, Atlantide, Calendrier, Herodote, Histoire de
[’Egypte, Osiris (Arrivée en Afrique), Pschent.

Histoire pE L’ EGyprTE

4241 av. J.-C. : Premier lever de 1’étoile Sothis (début de 1I’inondation
de la vallée du Nil) ayant servi de référence a tous les calculs calendaires
de I’Egypte pharaonique (un cycle de Sothis est d’une durée de
1 460 ans). C’est longtemps avant, et certainement pendant cette periode,
que les neuf peuples des rives du Nil s’établirent en clans et utiliserent
(créerent, inventerent ?) 1’€criture hiéroglyphique. Ils mirent en place une
cosmogonie stellaire dont I’essentiel se perpétua durant quatre mille
années sur le sol méme de I’Egypte, mais bien davantage si 1’on
consideére que les cultes d’Isis et Osiris furent répandus par les Grecs
dans tout le bassin méditerranéen puis I’Europe occidentale. Une statue
d’Isis sur sa barque était encore en place dans I’église de Saint-Germain-
des-Prés au xvu® siecle.

3315 av. J.-C. : Avénement de Mén¢s. Premieres dynasties. Dynastie
thinite ayant fait de This sa capitale. Unification des royaumes de Haute
et Basse-Egypte. Tombes de cette époque découvertes a Abydos et
Saqqara. Période reconnue pour étre celle ou se fixa 1’écriture
hiéroglyphique. La perfection des ceuvres trouvées dans les tombeaux
laisse supposer un temps tres long d’apprentissage qu’aucun t€émoignage
concret ne vient confirmer (voir Histoire mythique). Dans le méme temps
I’€criture cuné€iforme devint celle de la civilisation de Sumer.

2780-2280 av. J.-C. : Ancien Empire. Capitale Memphis. Pharaons
Djéser (III° dynastie), Snéfrou, Khéops, Khéphren et Mykérinos
(IV® dynastie). Construction des pyramides a degrés, pyramides de
Ghizeh, Sphinx. La cinquieme dynastie marquera 1’apogée du culte
solaire tandis que rituels et processus funéraires s’inscrivent dans les
Textes des pyramides. Rédactions des pensées de sagesse de Ptah-Hotep.
La sixieéme dynastie est marquée par la personnalité¢ de Pépi II.

2280-2060 av. J.-C. : Période intermédiaire (premicre). Division du
royaume (de la septieme a la dixieme dynastie). Révolution
« démocratique » annulant une grande partie des pouvoirs de 1’autocratie
royale. Réunification par Mentouhotep [ vers 2060 av. J.-C.



2060-1785 av. J.-C. : Moyen-Empire, capitale Thebes. Période des XI°
et XII° dynasties. Regne des Mentouhotep, Sésostris et Amenembhat.
Amon est le grand dieu de I’Egypte qui réorganise son administration et
conquiert la Palestine et la Nubie. Production extraordinaire dans les
domaines de I’architecture et de la statuaire.

1785-1580 av. J.-C. : Période intermédiaire (seconde). Pendant les
XIII® et XVII® dynasties, I’Egypte est occupée par les Hyksds venus
d’Asie qui font d’Avaris leur capitale. Leur culture et leurs cultes (Baal)
révulsent les Egyptiens qui les assimilent aux ennemis de Ré, parce qu’ils
sont des adorateurs de Seth. En 1600 av. J.-C., Amosis les chasse de la
Moyenne-Egypte, mais c’est Ahmosis qui les expulse définitivement
d’Egypte et qui parvient a réunifier le pays. I fonde alors la
XVIII® dynastie.

1580-1085 av. J.-C. : Nouvel Empire, capitale Thebes. Pendant la
XVIII® dynastie (1580-1314 av. J.-C), regnent les Aménophis I a IV
(Akhénaton), la reine Hatchepsout, les Thoutmosis I a IV et le jeune
Toutdnkhamon. Apres avoir été €vincés par Aton, Amon et ses prétres
retrouvent leur suprématie et leurs prérogatives. C’est pendant cette
période que sont construits les temples d’Amon a Louxor et Karnak, et la
plupart des tombes de la Vallée des Rois.

Entre 1314 av. J.-C. et 1200 av. J.-C., la XIX°® dynastie voit le régne de
Séthi I et II, de Ramses I et II et de Mérenptah. Poursuite des grands
travaux, temples d’ Abou Simbel, d’Abydos et de Nubie. Création dans le
delta de la cité de Per-Ramsés. A I’extérieur apparait ’alphabet des
Phéniciens tandis qu’éclate la guerre de Troie.

Entre 1200 av. J.-C. et 1085 av. J.-C., la XX° dynastie ne comporte que
des pharaons nommés Ramses tandis que la suprématie des prétres
d’Amon est totale sur les cultes d’Egypte.

Fin du Nouvel Empire.

Apres une période intermédiaire, de 1085 av. J.-C. a 950 av. J.-C., les
envahisseurs vont se succéder jusqu’a la mort de Cleopatre, 30 av. J.-C.
Seuls les successeurs d’Alexandre le Grand (Ptolémée) sauront redonner
un moment D’esprit et la grandeur a I’Egypte (sans comprendre ni
retrouver le secret de ses mysteres) qui s’assoupit définitivement dans le
fleuve de I’histoire. Les chacals séthiens tant redoutés des Egyptiens
eurent finalement raison (en apparence seulement) de sa merveilleuse



civilisation quatre fois millénaire. Mais, quoi qu’il soit advenu de ce
peuple et de sa religion, R€ illumine toujours la vie spirituelle du monde.
Symboliquement, 1’Egypte devint & son tour un Nil et un Osiris
ensemengant I’humanité de sa connaissance fécondante.

Voir : Calendrier, Enseignement, Esclave, Hyksos, Initiation, Israél,
Manéthon, Menes, Napoléon, Nomes, Ptolemée, Rivage, Saqqara.

HomiRre

Selon certains auteurs, Homere fut allaité par une nourrice égyptienne
prophétesse et prétresse d’Isis, puis initié dans les temples égyptiens,
bien que d’autres auteurs affirment qu’il était égyptien lui-méme.
D’autres encore soutiennent que c’est d’une prétresse du temple de
Memphis qu’il recut les manuscrits de ses célebres poemes.

Quoi qu’il en soit de ses origines, le plus grand pocte de tous les temps
affirme dans son Hymne a Deéeméter, (vers 479-483) : « Heureux qui
possedent, parmi les hommes de la terre, la vision de ces mystéres ! Au
contraire, celui qui n’est pas initi€ aux saints mysteres et celui qui n’y
participe point n’ont pas de semblables destins, méme lorsqu’ils sont
morts dans les moites ténebres. » (traduction de Jean Humbert, Les
Belles Lettres).

Cette affirmation semble confirmer qu’il but véritablement le « lait
d’une nourrice égyptienne », puisque cette expression signifie toujours
enseignement initiatique, ainsi que le montrent les enfants buvant au sein
des déesses Hator et Isis, ou sugant leur pouce dans leurs bras.

Voir : Démocrite, Enfant, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Hérodote,
Initié, Jamblique, Lait, Mémoire, Mysteres, Orphée, Platon, Plutarque,
Prétre, Pythagore, Solon, Ténebres, Thales.

HommMmE

L’homme était composé de neuf €léments ayant pour nom Khet (le
corps), Ka (I’énergie), Ba (I’ame), Khai Bit (I’ombre), Akh (I’esprit ou
parcelle de Lumicre divine), Ab (le cceur), Sekhen (1’énergie spirituelle),
Ken (le nom), Sahu (le corps spirituel) selon une partition en analogie
avec ’ennéade divine primordiale. De la plus haute origine jusqu’aux



dernieres dynasties, la représentation de 1’homme obé€it a des canons
immuables.

L’image humaine s’inscrit dans une division verticale de 19 cases
(nombre soli-lunaire car temps du retour des éclipses et des lunaisons)
montrant le rapport que I’homme entretient avec les éléments lumineux
du ciel qu’il manifeste et incarne sur la terre. Ici bas, ’homme est la
mesure de toute chose, assurent les textes de la connaissance.

Voir : Chambres, Droite, Ennéade, Fondations, Gauche, Main,
Mesure, Orientation, Temple.

Horizon

Un soleil s’¢élevant entre deux montagnes, tel est le hiéroglyphe Akhet,
deésignant notre mot horizon, concernant aussi bien le lieu ou le soleil
apparait que celui ou il disparait a la vue des hommes. Dans les textes
sacres, 1’horizon se confond avec le champ de roseaux, les pyramides, car
les « montagnes de pierre » étaient des maisons divines. C’est pourquoi,
voulant montrer I’importance du temple qu’il batissait pour le dieu soleil,
Akénathon nomma sa nouvelle ville Akhet-Aton, c¢’est-a-dire « 1’horizon
d’Aton ».



L’idéogramme Akhet fut utilis¢é pour désigner la maison royale,
considérée comme le lieu ou RE se repose (ou il demeure). « R€ monte a
I’Orient, 1l y trouve le défunt a 1’Occident », affirme un Texte des
pyramides.

Voir : Aker, Orientation, Pyramide.

Horus

Her, « la face » (I’apparence sensible de 1’invisible R¢€). Fils d’Isis et
d’Osiris, donc divinité céleste des 1’origine, représenté par un faucon et
surnommé le Vengeur de son pére par ses suivants (compagnons) (/mou-
Khet) et ses serviteurs (Shemsou). Isis dit : « Le fruit que j’ai enfanté est
devenu le Soleil ».

Horus est en conflit permanent avec Seth qui lutte contre la lumicre
solaire et les anciens pouvoirs d’Osiris. On doit cependant remarquer
qu’il collabore avec son ennemi au moment ou le défunt gravit les
marches de 1’escalier menant au royaume céleste, montrant ainsi que les
deux types d’énergies ne font qu’une dans la dimension spirituelle. Horus
(forme latinisée de 1’égyptien Her, né le 25 du mois de Mechir (c’est-a-
dire le 25 décembre) est a la fois une énergie solaire et céleste et un
symbole de la lumicre spirituelle du monde. Il est pere de quatre fils qu’il
aurait eu d’Isis (selon certains écrits).

Osiris est la personnification et 1’énergie (neter) permettant et activant
la métamorphose et la renaissance cyclique de toute entité, tandis
qu’Horus personnifie le lever solaire et 1’apparition de la lumiere
initiatique dans la nuit du temple. Ainsi, les fils de la veuve Isis et les
suivants (compagnons) d’Horus (ou suivants du chemin d’Horus) sont-ils
des initiés se dirigeant vers la connaissance, le lever du soleil,
I’apparition de la lumiere.

Voir : Dualité, Escalier, Griffon, Harpocrate, Horus (Fils), Ile, Inceste,
Isis, Menat, Oudjat, Porte, Seth, Soleil, Thot, Veuve (Fils de la).



Horus (FiLs pE)

Les Am-Khent. La légende de [Deffondrement de [I’Amentha
(I’Atlantide), affirme que ce sont les fils d’Horus, Imset, Hapi,
Douamoutef et Qébehsénouf, qui protégeérent et guidérent leur pere
blessé jusqu’au port ou ils embarquerent sur une des dernieres barques
disponibles. Ils sont représentés respectivement avec une téte humaine,
une téte de babouin, une téte de chien (chacal) et une téte de faucon.

Le Livre de la sortie a la lumiere du jour (chapitre CXII) précise la
filiation de ces quatre dieux « Le pere de Imset, Hapi, Douamoutef et
Qébehsénouf est Horus et leur mere est Isis », ce qui souligne le rapport
existant entre la grande déesse et le principe mis en place pour le
renouvellement solaire que symbolise Horus (voir Inceste). C’est dans
cet esprit que le défunt des 7extes des sarcophages affirme €tre désormais
un fils d’Horus : « Je m’unis aux enfants d’Horus » et aussi « Oh ces
quatre esprits qui sont avec moi... »

L’ordre de la cosmogonie divine fut respecté lorsque Isis et Osiris
firent de Sothis et d’Orion leur demeure. Les fils d’Horus trouverent
naturellement leur place dans le ciel derriére la « Cuisse », c’est-a-dire la
Grande Ourse, que 1’on attribuait aux divinités féminines et notamment a
Isis.

Dans la longue vie spirituelle de I’Egypte, les fils d’Horus furent
toujours les entités protectrices des défunts, gardiens des énergies



nécessaires aux transformations posthumes. Ils étaient plus
particuliecrement chargés de protéger les entrailles des morts, notamment
le foie, les poumons, 1’estomac et le bas-ventre dans des vases réserveés a
cet usage, les canopes, aux couvercles portant leur effigie ou sculptés a
leur image.

Les quatre fils d’Horus, trés souvent montrés debout sur une fleur de
lotus, correspondent naturellement aux quatre ¢léments, aux quatre points
cardinaux et aux quatre vents. Le premier au sud, le second au nord, le
troisicme a 1’est et le dernier a P’ouest. Ils sont la materialisation et
I’incarnation des €nergies que représente plus globalement Horus.

Voir : Canope, Chacal, Cuisse, Faucon, Feu, Hdpi (Fils d’Horus),
Harakhte, Hetep, Horus, Inceste, Isis, Momie, Nombre (4), Orion, Singe,
Sothis.

Horus (INAISSANCE MYTHIQUE)

L’origine mythique d’Horus, fils d’Isis, tout comme celle d’Anubis,
fils de Nephtys, connut plusieurs versions au fil des millénaires. Parmi
elles, une des plus anciennes rapporte que lorsque Seth apprit qu’lsis était
enceinte des ceuvres d’Osiris, 1l décida de se débarrasser de la mére et de
I’enfant futur et fit enlever Isis par ses compagnons. Les hommes la
déposerent dans le delta du Nil, sur une ile sauvage entourée de
crocodiles d’ou elle ne pouvait s’enfuir. Les crocodiles étaient I’image
des monstres les plus redoutables.



Dissimulée par les papyrus poussant au centre de I’ile, elle mit au
monde et allaita secretement Horus pendant trois années, ne se
nourrissant elle-méme que de coquillages et buvant les eaux jaillissant
d’une source.

On retrouvera dans de nombreuses illustrations, hiéroglyphes ou
citations des textes funéraires des rappels de chacun des ¢léments de ce
mythe fondateur. La naissance cachée au centre de I’eau primordiale
(Noun) dans la végétation (toujours personnifiée par Osiris) d’un enfant
(renouveau des cycles de vie et de conscience) allaité (principe
d’enseignement spirituel et initiatique) par Isis la déesse de la vie.

Voir : Eau, Enfant, Ile, Initié, Isis, Lait, Monstres, Noun, Papyrus,
Scolopendre, Seth, Veuve (Fils de la).

Hou et Sa

Les deux pilotes de la barque de Ré. Hou se tient a ’avant et Sa a
I’arriere. Ces deux divinités nées du sang de la mutilation (émasculation)
de Ré sont parmi les plus importantes car elles permettent la
transformation de Ré pendant sa navigation. Elles sont la puissance du
verbe créateur et celle de la connaissance, ce qui de Dieu descend vers
I’homme et ce qui de I’homme le recherche. Ce sont les nourritures
spirituelles et les aliments physiques. Hou et Sa illustrent le principe
multipliant contenu dans le sang volontairement répandu, car en donnant
un ordre au chaos, en se pliant aux lois des cycles d’existence, le dieu
créateur s’est aussi donné des limites.

C’est de la castration de ses pouvoirs (préfiguration du sang verseé
christique) que naissent les nouvelles existences. Le défunt demande a
Hou et Sa de l’aider a redevenir lumicre. On observe combien
I’émasculation d’Ouranos par Cronos est semblable puisque du sang et
de la semence versés sur la terre et la mer naissent Aphrodite et les
divinités de la justice universelles, les Erinyes.

Voir : Barque, Emasculation, Ennéade (corps humain), Sang.

HuiLe



Dans la tradition égyptienne et dans celle des cultures et religions qui
s’en inspirerent, 1’huile rituelle a toujours joué¢ un important role
protecteur. C’est pourquoi on enduisait d’huile le corps des défunts pour
qu’il garde son intégrité pendant leur expérimentation dans la Douat. On
oignait les prétres et les rois dans un but analogue afin de les protéger
pendant leur activité¢ terrestre. L’invulnérabilité que constituait cette
onction sacrée €tait garantie par les divinités féminines Isis et Nephtis,
qui veillaient aux fumigations d’huile sacrée au moment des funérailles.
Symboliquement, la brillance (semblable aux rayons du soleil) d’un
corps enduit chassait les esprits des ténebres.

Voir : Fumigation, Myrrhe, Onction, Purification.

Hyxksos

Envahisseurs orientaux qui séjournérent en Egypte entre 1785 av. J.-C.
et 1580 av. J.-C. Ils firent d’Avaris (Tanis), située au nord de ’Egypte,
leur capitale.

Leur culture primaire heurta violemment les Egyptiens qui ne
supporterent jamais leur présence et finirent par les chasser sous la
conduite de Kamosis (1600 av. J.-C.) qui libéra la Moyenne-Egypte.
Apres quoi Amosis (1580 av. J.-C.) les chassa définitivement du pays
tout entier. Les Hyksos disparurent ensuite pour toujours de I’Histoire.

Voir : Dendeérah, Histoire, Ramses.



IBis

Manifestation et incarnation du dieu Thot que les Grecs assimilérent,
ainsi qu’Anubis, a Hermes le Trismégiste, Psychopompe. C’est un ibis
tournoyant dans le ciel qui annonga a Nout qu’elle était enceinte des
ceuvres du ciel (son fils Osiris). L’ibis, dont le nom signifie « brillant » ou
« glorieux », symbolisait 1’état spirituel du défunt qu’il accompagnait, et
peut-€tre aussi la gloire qu’il aurait d’étre admis par Thot a devenir ['un
des suivants d’Osiris.

Voir : Anubis, Oiseau, Thot.

IcueD

Arbre sacré d’Héliopolis, que I’on rencontre notamment dans le temple
d’Héator a Dendérah.

Voir : Arbre, Dendérah, Hator, Zodiaque.

Iny

Fils d’Hator toujours représenté nu, de couleur noire, une grande
meche de cheveux d’or pendant sur le coté. Il tient de la main droite un
sistre naoforme (ou sistre porte), symbole de renaissance. Ihy manifeste
le pouvoir créateur et re-créateur de la divine Hator, déesse-meére de toute
vie. Tel le grain de blé enterré illustrant la mort et la renaissance (solaire)
d’Osiris, Thy est le germe (lunaire) prét a renaitre par la porte de la vie.



Voir : Cheveux, Hator, Porte, Passage, Sistre.

ILe
Chaque 1ile du Nil était censée posséder un membre ou une partie

d’Osiris, tandis que c’est sur une ile du delta ou ne poussaient que des
papyrus qu’lIsis dissimulée accoucha de son fils Horus.

Dans le Livre de la sortie a la lumiere du jour un défunt assure
triomphalement : « Je marche sur le chemin que je connais, devant I’ile
des justifiés. Je parviens a ce pays des bienheureux du ciel. Je franchis la
porte magnifique. » De méme, la déesse grecque Léto, rejetée par les
dieux de I’Olympe, se réfugie dans 1’ile de Delos pour mettre au monde
son fils Apollon.

Voir : Horus (Naissance mythique), Océan, QOuest, Reliques, Rivage,
Soleil.

IMmaGE

Selon notre vision moderne du monde, une image représente un étre
vivant ou une entité¢, un objet ou une idée, tandis que pour I’antique
Egypte, il s’agit a I’inverse d’inviter une divinité ou une entité a
demeurer dans le lieu ou se trouve son image. C’est une forme de magie
silencieuse faisant de chaque signe une priere, transformant un graphisme
ou une illustration en énergie, lorsque le rituel est parfaitement respecté
et réalisé (proportions, formes, couleurs). On congoit ainsi que 1’esprit
esthétique au sens ou nous I’entendons n’ait pas sa place dans les
représentations €gyptiennes bien qu’il y soit inclus obligatoirement. C’est
le principe que 1’on tente de capter qui doit étre traduit au mieux de sa
valeur, et non le capteur lui-méme.

Cette pureté d’intention alla jusqu’a la stylisation qui semble seule
pouvoir représenter une énergie divine que 1’on cherche a retenir, dont on
attend les bienfaits ou la protection. Un des Textes des pyramides
confirme cette analyse : « Lorsqu’il arrive, Osiris est un esprit. Il apergoit
son sanctuaire, voit sa forme secrete peinte a la place qui lui revient, et
voit sa figure gravée sur le mur. Il pénetre alors dans sa forme secrete et
descend dans son image ».



Voir : Décoration, Hiéroglyphe, Religion.

IMuoTEP

Celui qui avance dans la paix. Grand prétre de Iounou (Héliopolis), la
« ville du pilier », ce conseiller du roi Djoser est connu comme architecte
de la pyramide de Saqgara. Son existence et sa connaissance devinrent
vite légendaires au point que les scribes lui sacrifiaient une goutte
d’encre avant de commencer leur travail, tandis qu’on lui attribua un
grand nombre de proverbes de sagesse dont se serait inspiré Salomon lui-
méme. Tardivement, les Grecs le confondirent avec le fils d’Apollon,
Asclépios le médecin, éleve du maitre Hermes Trismégiste.

Voir : Hermes Trismégiste, Pyramide.

Imiout

Peau sans téte, accrochée a une hampe plantée dans un poteau, visible
dans les illustrations égyptiennes des les premicres dynasties. Imiout,
toujours présente dans les scénes concernant le jugement des ames,
rappelle par sa présence la peau de taureau (Apis) dans laquelle Seth
enveloppa Osiris apreés 1’avoir assassiné. Cette peau protectrice 1’aida a
traverser son temps de mort et de navigation avant sa résurrection
lumineuse.

C’est un symbole du travail invisible réalisé dans I’obscurité et une
illustration de ce temps de nuit, qui termine et débute toute lunaison, et
de tout cycle de vie, a la maniere des jours €épagonemes placés en fin de
chaque année. Ainsi, ou qu’elle se trouve, la peau Imiout annonce qu’un
nouveau cycle, un nouveau temps ou une nouvelle naissance se prépare.
En ce sens, la peau accrochée a un poteau est toujours une marque
d’espérance.

Voir : Epagonémes, Osiris (Meurtre), Osiris (Arrivée en Afrique),
Peau, Seth, Sycomore, Sycomore (Mythe initiatique), Taureau, Taureau
(Corps d’Osiris).

INCESTE (L’AMOUR ET LA DUALITE)



Les commentateurs ont longtemps glosé sur les couples divins de la
cosmogonie €¢gyptienne. En effet, ceux-ci sont tres souvent constitués par
des personnages frere-sceur, mere-fils ou pere-fille, c’est-a-dire qu’ils
forment des couples incestueux pouvant choquer les moralistes au regard
superficiel.

Cet aspect ne doit pas arréter ceux qui tentent de comprendre
I’enseignement égyptien car ce qui importe dans ces récits mythiques que
nous comprenons mal en notre temps, c’est la connaissance symbolique
qu’ils contiennent, le message qu’ils nous adressent au travers des
couples divins prétendus incestueux.

Il est désormais évident pour tous qu’Osiris et Isis étaient
naturellement, ensemble, un seul principe vital masculin/féminin. Les
polarités de cette entit€¢ s’exprimaient donc obligatoirement par deux
natures, non pas contradictoires mais complémentaires. Tout étre est donc
a la fois Isis et Osiris, comme ’enseigne la connaissance initiatique a
chaque néophyte. Pour un défunt, redevenir un Osiris lumineux et étre
allait¢ par le sein d’Isis permet de retrouver ces deux pdles de
conscience, ces deux parties de lui-méme qui trop souvent s’ignorent.

C’est la raison pour laquelle I’Egypte, ou la fidélité conjugale était
regardée comme une vertu essentielle (sans que I’institution du mariage
existe comme une loi contraignante !), représenta par un couple frere-
sceur amoureux le double aspect de la vie, dans une société qui n’était ni
patriarcale ni sexiste. C’est aussi pourquoi les prétresses et les prétres
(mystagogues comme le furent Osiris, Isis, Horus, Thot et Anubis)
initiaient ensemble les profanes aux mysteres d’Osiris dans les Temples
sacrés (Plutarque et son épouse en sont un exemple tardif mais
significatif).

Dans le sens ou nous I’entendons aujourd’hui, on peut non seulement
dire qu’il n’y eut jamais d’inceste dans la société civile, mais encore qu’il
s’agit de fausse interprétation lorsque 1’on affirme qu’il y en eut dans le
monde des dieux. Ainsi considéré, le mot « inceste » peut étre échangé
contre celui de « complémentarité ». Celle-ci est naturellement polaire et
symbolique, comme le sont la nuit et le jour, le sec (Chou) et I’humide
(Tefnet).

Voir : Androgyne, Anubis, Horus, Horus (Fils d’), Initiation, Isis,
Osiris, Plutarque, Thot.



INDESTRUCTIBLES

Etoiles circumpolaires regardées comme la « suite de Ré », compagnes
de sa navigation nocturne. Les ¢€toiles sont ¢galement nommées « les
enfants de Nout ».

Voir : Astrologie, Ciel, Etoile, Infatigables, Zodiaque.

INFATIGABLES

Dites aussi « les errantes », noms donnés aux planétes du systéme
solaire en raison de leur perpétuel mouvement.

Voir : Astrologie, Ciel, Etoile, Indestructibles, zodiaque.

INITIATION EGYPTIENNE

L’Egypte a manifestement créé 1’initiation, physique et spirituelle. On
ne peut la confondre avec les intronisations marquant 1’entrée des
adolescents dans le monde des adultes des sociétés de guerriers ou de
chasseurs.

A caractére hautement spirituel, I’initiation ¢gyptienne proposait un
véritable changement de I’étre : « Les mystéres qui sont en moi
produisent les transformations. », affirme Osiris. Elle exigeait que
I’impétrant vive un parcours osirien incluant naturellement une série
d’épreuves et de transformations individuelles semblables. La sagesse
¢gyptienne découle de I’initiation, dont une partie des rites se sont
transmis de peuple en peuple, au fil des générations humaines,
construisant ce que 1’on nomme toujours la tradition.

Le Livre de la sortie a la lumiere du jour, improprement appelé le
Livre des Morts par une inversion révélatrice, est compose d’une série de
textes, préceptes et rituels, destinés non seulement au voyageur de 1’au-
dela de la vie mais aussi (surtout), au nouvel initié, car chacune de ses
phases peut €tre vécue consciemment pendant la vie terrestre.

Le Livre de la sortie a la lumiere du jour est a double lecture (diurne et
nocturne), mais on congoit qu’il devienne un guide familier et utile
lorsque I’on doit franchir dans D’autre monde des épreuves déja
symboliquement vécues dans le monde sensible. L’initiation joue alors
pleinement son rdle : mettre en mouvement un processus spirituel dont le



fonctionnement se répercutera, se poursuivra dans I’ensemble des cycles
a venir.

Dans la langue des hiéroglyphes, initier se dit noircir (mourir) tandis
qu’un initi¢ est nommé Celui qui connait les choses (c’est-a-dire les
mysteres de la connaissance sacrée).

Voir : (tous les termes du dictionnaire participent du processus
initiatique, on ne renverra donc le lecteur qu’aux définitions relatives au
principe initiatique lui-méme) Am-Douat, Baptéme, Degrés, Douat,
Egypte symbolique, Enseignement, Lait, Livre des Morts, Nuit, Orient,
Orphee, Prétresse, Sceptre, Suivants d’Horus, Vivant, Voile.

INnttiaTiON (CHEMIN DE L)

Le parcours de ’initié égyptien consistait a naitre, a vivre, mourir et
renaitre, puis a connaitre toutes les énergies composant le monde (c’est-
a-dire recevoir les enseignements de la connaissance). Outre le mystére
de la passion d’Osiris, I’apprentissage du nom des dieux constituait
I’essentiel de I’instruction proposée par les prétres, ainsi que les phases
rituelles (heures) du voyage nocturne de la barque du soleil dans la nuit.
Cette navigation initiatique préfigurait celle de I’ame dans la Douat (1’au-
dela de la vie). Pour les vivants, ce parcours amenait finalement 1’étre a
son individuation, a la réalisation harmonieuse de sa personnalité sur tous
les plans.

De son vivant, le néophyte que 1’on initiait €tait amené a vivre
consciemment chacune des phases que, mort, il devrait vivre dans I’au-
dela de la vie. Il s’agissait d’un parcours identique conduisant, dans le
temple, porte apres porte, salle apres salle, vers une libération que
rythmaient les temps (degrés) que nous avons décrits plus haut. Chaque
changement d’état, chaque porte et salle, était sanctifi¢ par le rite du
passage correspondant a une élévation dans la hiérarchie des divinités
que l’on devait connaitre, savoir nommer, et faire revivre.
Simultanément, ces phases amenaient I’ouverture de la conscience et une
transformation que les dieux amis autorisaient.

Pour I'initi¢ (homme ou femme) qui participait aux mysteres dans le
secret des temples, les cérémonies symboliques et les rituels amenaient a
comprendre les mysteres de la création du monde, de la cosmogonie que



voilaient, sans les dénaturer, les représentations sacrées (mysteres)
données a I’extérieur des temples. Toute initiation menait a éprouver
chaque ¢éléement du monde (air, eau, feu et terre) selon trois degrés ou
niveaux d’enseignement, a savoir un temps isiaque de connaissance, un
temps osirien d’épreuves et un temps lumineux de transformation
relevant de la divinit¢ d’Horus, soit apprendre, expérimenter et
transcender sa condition premicre, transformer en lumicre céleste ce qui
est humain et terrestre.

Voir : Adyton, Am-Douat, Degré, Enseignement, Harmonie, Heures,
Jeu de dames, Isis, Justifies, Loup, Lumineux, Meéhen, Mémoire,
Meétempsychose, Mort, Mysteres, Ouadjet, Roi, Sphinx (et [’Occident),
Suivants d’Horus, Thot, Vivant, Voyage.

IniTik

Imakh, Imakhous, lahou (consacrés), Justifiés, Lumineux, Parfaits.
S’adressant aux dieux qui ’entendent, I’initi¢ défunt déclare depuis la
Douat : « Je vous connais, je connais vos noms, je connais vos formes
que nul ne connait. Je sais, je sais. Je vais par la route que j’ai appris a
connaitre, je suis celui dont I’ceil voit et les oreilles entendent. Je sais, je
sais. » Les dieux répondent alors au défunt : « Entre... tu nous
connais ! »

Comme un 1niti¢ (Imakh) parvenu au plus haut degré des mysteres, le
défunt libéré, admis parmi les dieux du ciel, devenait un vieillard qui va
vers la vénérabilité car, dans le temple et la société égyptienne, 1’état
d’initi€ était aussi une dignité respectée et envice.

Les différents états d’un initié étant illustrés par des figures animales,
on a pu croire, a tort, que la métempsychose était une croyance religieuse
des prétres égyptiens mais, comme pour d’autres cultures anciennes, les
animaux ne sont la que pour imager les étapes d’un parcours progressif.
L’enfant sugant son pouce ou tétant le sein d’une déesse est également
une marque d’initiation et de renaissance spirituelle.

Voir : Adyton, Douat, Enfant, Harpocrate, Homere, Horus (Naissance
mythique), Initiation, Isis, Justifiés, Lait, Loup, Lumiere, Lumineux, Livre
des Morts, Memoire, Roi, Vivant.



Isis

Nom signifiant trone (dont elle porte une image sur la téte). Fille de
Nout et Geb, sceur d’Osiris, de Seth et de Nephtys. Epouse d’Osiris,
souvent représentée avec des ailes (protectrices) déployées. Par les
battements de ses ailes, 1’air agité participa a la résurrection d’Osiris. Elle
est la déesse-mere, I’intelligence du monde et I’ame universelle, la dame
de I’horizon, la lumicre initiatrice, utilisant toutes ses énergies pour que
son €poux retrouve la vie et que son fils Horus (et tout défunt arrivant
dans la Douat) soit et demeure un soleil renaissant.

Isis est la terre d’Egypte recevant les eaux bienfaitrices et fécondantes
de la crue du Nil que personnifie Osiris. Parce qu’elle est a la fois la sceur
et ’épouse d’Osiris, Isis est une partie du dieu lui-méme ce que 1’on
interpréte comme ’enseignement de la dualité. Tout étre est a la fois Isis
et Osiris. C’est précis€ément cette connaissance que l’initiation tente de
dispenser a chaque néophyte.

Redevenir un Osiris est la démarche permettant a ’ame de retrouver
I’association de ces deux pdles de conscience. C’est I’image qu’offrent
les deux pays, la Basse et la Haute-Egypte, réunis en un seul royaume.
Dépositaire des arts magiques et divins, elle devint, tardivement, la
protectrice des marins, représentée par la barque d’Isis.

Déesse symbole du quinziéme nome de la Basse-Egypte, elle était
aussi manifestée dans le ciel par 1’étoile Sothis (Sopdet ou Sirius) qui
déclenchait I’inondation du Nil. Osiris était quant a lui visible dans
1’étoile Orion.

Voir : Aile, Air. Ame universelle, Animal, Bandeau, Bargue, Chat,
Corne, Geb, Horus, Horus (Naissance mythique, Fils), Inceste, Initiation,
Lait, Mysteres, Nil, Oie, Oiseau, Orion, Osiris (Naissance), Osiris (Le
meurtre), Sothis, Trone, Vache, Veuve (Fils de la), Voile.



L&

Isis (T LA FraNCE)

Longtemps avant I’invasion des hordes romaines, vécurent dans notre
pays de paisibles et savantes colonies grecques qui répandirent non
seulement les temples et les cultes de Zeus, Hermes et Apollon, mais
aussi ceux de la déesse Isis, qui ne fut jamais surpassée par aucune autre
divinité¢ du ciel et de la terre, qu’elles soient celtes ou grecques, qu’il
s’agisse d’Aphrodite, de Birgitt ou d’Arianrhod. Ainsi, indirectement,
comme elle I’avait ét¢ pour les philosophes grecs, les patriarches
bibliques et la Sainte Famille, on peut affirmer que I’Egypte fut aussi
notre mere spirituelle et notre initiatrice originelle. Celle d’ou provint
I’enseignement d’une grande partie de 1’Europe.

Dans de nombreuses régions de France, se trouvaient jadis des
marques visibles de cette filiation que notre époque méconnait la plupart
du temps. C’est ainsi qu’a Paris, une grande statue d’Isis sur sa barque fut
longtemps conservée dans 1’église Saint-Germain-des-Prés, jusqu’a ce
qu’un prétre la détruise a coup de pioche au dix-huitieme siécle. La nef
ornant les armoiries de la ville de Paris ne serait autre que la barque
d’Isis, tandis que la devise Fluctua nec Mergitur rappellerait la
navigation héroique des suivants d’Horus (survivants de 1’Atlantide),
mais aussi celles des initi€s circulant dans le secret des temples. Selon



certains chercheurs, les antiques Parisii, précurseurs des habitants de la
capitale devraient méme leur nom a la déesse.

Voir : Isis, Sphinx (et [’occident).

IsraiL

Le nom d’Israél n’est mentionné qu’une fois dans les textes €gyptiens
alors que la Bible cite le nom de Misraim (I’Egypte) environ sept cents
fois. La stele du roi Merenptah souligne sa victoire sur les Libyens et se
termine (avant-derniére ligne) par la mention des peuples de Palestine
soumis a Pharaon, dont Israél « dévasté » par ses troupes. Cette bataille,
s’il s’agit réellement d’une bataille, correspond au temps de 1’Exode,
bien que le roi Merenptah ait régné quelques années plus tot.

Voir : Histoire.



JAMBE

Les illustrations montrant une jambe gauche font référence a la jambe
gauche d’Osiris qui aurait ét€¢ découpée sur le corps du dieu. D’elle
naquit le Nil qui inonde et fertilise chaque année le pays d’Egypte (le
corps d’Isis). Cette jambe (ou cuisse) ¢€tait une allusion a la fécondité
puisque les prétres au moment de I’offrande de I’eau disaient : « Je
t’offre ’humidité qui sort de la jambe pour inonder ton champ de ses
bienfaits ». Apparentée au symbole lunaire du croissant, la jambe fait
aussi référence a 1’ceil gauche d’Horus qui fut blessé au cours de sa
bataille avec Seth. C’est Thot, issu lui-méme de la jambe d’Osiris, qui
guérit 1’ceil malade.

Pour un défunt dans la Douat, se déchausser, c’est se purifier, se
libérer, retirer ce qu’il y a encore de terrestre dans sa personne car, en
enlevant ses sandales, on permet a I’ame d’affirmer aux dieux : « Mes
jambes sont a moi éternellement », ce qui souligne d’autre part le rdle
d’activité et d’énergie que manifestent les membres inférieurs. Les
jambes symbolisent aussi la puissance puisque de nombreux défunts
s’exclament, au cours de la onzieéme heure de leur voyage nocturne : « Je
marche sur mes jambes », ou « j’affermis mes jambes ».

Voir : Cuisse, Membre, Pieds, Sandales, Voyage.

JAMBLIQUE (260-325)



Initi¢ aux rituels chaldéens, égyptiens et syriens, chef d’une école
néoplatonicienne, Jamblique a laiss¢ de nombreuses ceuvres, parmi
lesquelles un Traité des mystéres de 1'Egypte. Cette ceuvre est une
réaction contre le rationalisme de la pensée et la christianisation de
I’orient et de la Gréce, a qui Jamblique fournit pourtant une ultime et
puissante inspiration. « Nous te révélerons les mystéres égyptiens...
quelques-unes des doctrines contenues dans les manuscrits... ou nos
ancétres réunirent... ce qu’ils savaient des choses divines ».

Jamblique est un des veilleurs qui transmirent la tradition de I’Egypte
vers D’Europe. Grace a lui, nous pouvons mieux appréhender les
enseignements des prétres égyptiens.

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote, Homere,
Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore, Religion, Solon, Thales.

JARDIN

Une image i1déale du monde que possédait chaque temple. Un lac se
trouvait généralement en son centre ainsi que quelques arbres, dont le
sycomore et les palmiers. Image heureuse du monde, le jardin particulier
illustrait le futur domaine de ceux qui avaient franchi les portes du
sombre royaume de Seth et vivaient éternellement dans la félicite. 11 se
nommait jardin d’lalou. Ce type de jardin est similaire a I’ile des
Bienheureux, aux champs Elysées et & I’ile d’Avallon. C’est dans un tel
lieu, sous un sycomore, que Nout congut son fils Osiris. Cependant, c’est
la aussi qu’il fut assassiné par son frere. Le jardin est ainsi devenu le
symbole des cycles de vie, de mort et de renaissance.

Voir : Lac, Laitue, Nout, Résurrection, Résurrection (d’Osiris),
Sycomore, Temple.

JAVELOT

Arme rituelle d’Horus surnommé le Harponneur, le javelot était
I’instrument de la déesse guerriere Neith, dont il ornait le bouclier. Le
javelot était parfois comparé aux griffes de Mafdet, déesse des
chatiments, voisine des Frinyes. Cette arme de chasseur était déposée



dans les chambres funéraires afin que le défunt repousse des ennemis
d’Osiris et de sa résurrection.

Voir : Arme, Bouclier, Harpon, Mafdet, Neith.

JEU DE DAMES

Senet (mot signifiant « passage ») est un jeu qui organise la dualit¢ du
monde et montre les difficultés et aléas constituant le parcours de I’ame
cherchant a quitter le monde nocturne de 1’au-dela. Symboliquement, ce
jeu, comme le jeu de I’Oie, illustre aussi le chemin terrestre et initiatique
de tout individu désirant acquérir la lumiere de la connaissance, vivre
consciemment sa qualit¢ d’homme.

Voir : Dualite, Initiation.

Jisus

C’est en Egypte que Jésus et ses parents (la Sainte Famille)
sé¢journerent lorsqu’ils se sentirent menacés de mort par la domination et
la démence sanguinaire d’Hérode. Cette célébre fuite en Egypte était
aussi porteuse d’une riche symbolique puisque, avant le Messie, Joseph
et Moise furent instruits au pays des pharaons.

Voir : Ecole (d’Egypte), Moise, Pain, Saulieu.

JEONE

La féte du Mois (le premier jour du mois), soit le début (physique ou
symbolique) du cycle lunaire, était un moment de jeline et une nuit de
veille spirituelle que les prétres et les initi€s respectaient scrupuleusement
ainsi que le précise un 7exte des papyrus : « Le défunt n’a pas mangé le
premier du mois, il n’a pas dormi pendant la nuit, il ignore son corps
dans I’une des deux saisons de Héprer ». Ce qui signifie que la féte
solsticiale d’été¢, premier jour de I’année égyptienne, ¢tait aussi
I’occasion de jetiner et de prier les dieux dans une abstinence totale
(c’est-a-dire sans répondre aux désirs ou besoins habituels du corps,
notamment pour ce qui regarde la nourriture et des plaisirs d’ Aphrodite).



Le jeline était ainsi li¢ des I’antiquité au principe de purification de I’ame
et du corps.

Voir : Lunaison, Lune, Mois.

Jonc

Tres fréquemment représenté dans les peintures murales funéraires, le
jonc de Haute-Egypte manifestait la naissance des étres. Avec ’abeille, le
jonc participait du quatrieme nom de Pharaon et illustrait ainsi son réle
de gardien de I’harmonie régnant entre la Basse et la Haute-Egypte.

Voir : Abeille, Naos, Roi (Les cing noms du), Royaumes, Végétation.

Jours (TriparTITION)

La journée egyptienne ¢tait, selon le principe divisant la lunaison et le
mois lunaire, composée de trois parties, ascendante, pleine et
descendante. La premiere allait de minuit au matin, la seconde du matin
jusqu’a midi et la troisieme du soir jusqu’a minuit. Une journée était
d’autre part composée de deux fois douze heures de durée variable.

Voir : Calendrier, Heures, Lunaison, Nombre, Saisons, Temps.

JUBILE

Grande cérémonie (devenue annuelle) commémorant la permanence et
le renouvellement du principe royal. Une expression habituelle promettait
des « milliers de jubilés » a celui que 1’on honorait.

Voir : Calendrier, Fétes, Roi.

Juces

Quarante-deux juges, assesseurs d’Osiris, se tenaient dans la Douat
(I’au-dela) pour accueillir et questionner le défunt qui prétendait devenir
un Osiris lumineux. Dans cette scéne, Osiris, Thot et Anubis n’étaient
pas juges mais seulement t€émoins de la s€éance du jugement, tandis que
les assesseurs d’Osiris n’étaient autres que les éléments constituants le
cceur du défunt. En effet, ces assesseurs ne pronongaient aucune parole,



ne dictaient aucune sentence. Ils restaient muets, car seule la balance était
juge et justice. Son fléau indiquait le poids véritable du cceur (vers quot il
inclinait). « Oh mon cceur ! Ne témoigne pas contre moi », s’écrie,
inquiet, un défunt au moment de son jugement.

Certaines illustrations funéraires montrent le défunt sur un plateau de
la balance et son cceur sur 1’autre, illustrant ainsi le fait que seules les
actions et la pureté du ceeur jugent I’ame du défunt.

Voir : Anubis, Jugement, Thot, Réincarnation.

JUGEMENT

Psychostasie. Le lieu du jugement est situé entre le ciel et la terre, soit
a I’horizon oriental de la terre, soit dans une constellation du nord (la
Grande Ourse). Dans cet endroit lumineux, mais secret, I’ame du défunt
demande que lui soit accordée la purification (ce qu’est avant tout la
psychostasie). Son ceceur est alors déposé€ sur un plateau de la balance
tandis que la plume de Maat (la vérité et la justice), valeur de référence,
est mise sur le second plateau. Au pied de la balance se tient Ammit,
monstre féminin dévorant ceux dont le coeur est plus lourd que la plume
de Maat. Parfois, a la place de la plume, c’est ’ame du défunt qui est la
mesure de cette justice spirituelle.

Les actions et les désirs, les regrets ou les remords, la haine ou la
rancune sont autant de poids retenant I’ame dans une zone inférieure du
ciel ou de la terre. Ce n’est qu’a une époque tardive que les horreurs de la
destruction et de la douleur du chatiment physique sont précisées dans



certains textes funéraires car auparavant, malgré les nombreuses portes a
franchir, cette éventualité semblait peu envisageable.

On doit observer que, pour un défunt, le jugement ne donnait pas un
droit d’entrée dans le monde céleste. Car, a partir de ce moment, le
défunt avait simplement le devoir d’apprendre a connaitre. Cette
comparution n’était que le passage obligé ouvrant 1’acc€s au parcours
nocturne de la Douat, dans laquelle se trouvaient les autres épreuves
conduisant vers la libération. C’¢tait en fait 1’équivalent des épreuves
autorisant dans les temples le passage de la conscience profane a la
conscience initiatique. Formalit¢ indispensable avant tout parcours
spirituel digne de ce nom.

Voir : Ammit, Anubis, Ceeur, Crocodile, Damné, Juges, Justifie,
Monstre, Pectoral, Saulieu, Thot, Tribunal, Vie apres la vie.

JuMEAUX

L’ame est double, I’Egypte est composée de deux royaumes, le pouvoir
de Pharaon est symbolisé par deux couronnes tandis que Tefnet et Chou
sont les enfants jumeaux d’Atoum, comme sont jumelles Isis et Nephtys,
les filles de Nout et Geb.

Deux serpents uraeus jumeaux, deux loups jumeaux protegent Osiris
tandis que le deuxiéme nom du roi est Nebty, c’est-a-dire le double
pouvoir du vautour blanc et du cobra, les déesses Nekhbet et Ouadjet.
Deux oudjat surveillent et entourent le pilier Djed.

Voir : Chou, Double, Loup, Tefnet, uraeus.

JusTiFIE

Juste de voix. Celui que les dieux accueillent avec justice dans la
Douat, ou celui qui a donné avec justesse le nom des portiers, gardes et
responsables des passages que doit traverser tout défunt dans 1’au-dela.
Seule cette justification permet de rejoindre le monde lumineux céleste
ou d’acqueérir les enseignements secrets révélés par 1’initiation.

Voir : Couronne, Damné, Douat, Géant, Initiation, initie, Jugement,
Lumineux, Occident, Portes, Vie apres la vie, Vivant.



Ka

Energie vitale (et psychique) d’un étre, d’un dieu, le Ka représente la
force de vie de tout ce qui est, de chaque entit¢ manifestée. Dans la vie
terrestre, le Ka est le double de ’homme et I’expression « Aller vers son
Ka » signifiait mourir et retourner a sa divine origine, se fondre avec son
énergie €ternelle. « Leve-to1 vers la vie, car vois, tu n’es pas mort ! »,
déclare ainsi un défunt dans son texte funéraire.

Des illustrations représentent le dieu Khnoum, créateur et potier,
faconnant dans D’argile 1’€tre vivant et son Ka (son double) auquel
s’ajoutera le Ba complétant tout individu ainsi composé des trois niveaux
d’expérimentation que sont le physique, la conscience et le principe
spirituel.

Comme le Ba, le Ka survit a la mort physique et est associ¢ a Akh (la
parcelle de lumiere divine). C’est pour lui que symboliquement, dans les
chambres funéraires, ’on dépose, ou I’on peint sur les murs, de la
nourriture. Le Ka était représent¢ par deux bras tendus vers le ciel
dessinant un carré, ouvert sur son coté superieur, tel un vase sacré prét a
recevoir ’énergie céleste.

Voir : Akh, ame, Ba, Kundalini, Nom, Ombre.

KAMOUTEF

Min-Kamoutef (« le taureau de sa mere »), taureau blanc, autrefois
noir, personnifiant le dieu Min (ithyphallique), un des plus anciens



symboles de la reproduction physique, a qui Pharaon offrait le premier
¢pi de blé coupé au debut de la moisson, lors de la grande procession de
Min.

Voir : Blé, Chateau, Min, Taureau.

KAarnaK

Ipet-Isut « le lieu choisi », site archéologique constitué¢ par les ruines
nord de I’ancienne Thebes, sur la rive droite du Nil, tandis que les ruines
de la région sud (rive gauche) portent le nom de Louxor. Karnak et
Louxor, ¢loignées I’une de I’autre de 5 kilometres, étaient reliées par une
allée de sphinx. Ce lieu particulierement riche comprend trois ensembles
cultuels entourés d’une enceinte : celui de Montou, celui de Mout et celui
d’Amon, lui-méme composé de plusieurs monuments édifiés a des
€époques anterieures.

Voir : Amon, Louxor, Montou, Mout, Thebes.

KEMATEF

Celui qui accomplit les cycles de temps. Serpent ailé que 1’on ne
représentait que dans les tombes car il manifestait 1’énergie (chtonienne)
permettant au défunt de poursuivre son experimentation dans 1’au-dela de
la vie, la Douat. Se maintenant fermement accroché aux ailes de
Kématef, le défunt utilise la puissance de celui que 1’on appelle aussi
« ’ame du monde », pour s’élever vers le ciel. Ainsi, 1’énergie de
I’intérieur de la terre permet au défunt de visiter le monde lumineux du
ciel.

Reproduisant a un moindre niveau la relation de Geb et Nout, Kématef
manifeste la continuelle dualité terre-ciel qui fagonne et structure la
pensée égyptienne.

Voir : Aile, Amon, Apopis, Geb, Nout, Sekhmet, Serpent, Uraeus,
Voyage.

KuHARMA



Il y a peu d’allusions a la roue des incarnations (le kharma) dans la
pensée spirituelle égyptienne puisque le seul devenir envisage est de se
changer en un Osiris lumineux, ou un accompagnateur de Ré dans sa
barque. Un défunt occupant son esprit a regretter des actes inachevés, a
maudire des usurpateurs ou a comptabiliser des vengeances ultérieures
(c’est-a-dire a donner de I’énergie a la roue des incarnations) ne pouvait
en méme temps vivre pleinement son destin posthume qui exigeait toutes
ses facultés. Une attitude contraire au rituel initiatique et spirituel
I’entrainait immédiatement dans les deux premieres catégories
d’existence dans la Douat, disparition ou errance dans les domaines
inférieurs du monde dans lequel on marche les pieds en I’air et la téte en
bas. Tout était alors a recommencer, un jour futur.

Quoique non exprimée, 1’éventualité d’un retour a I’expérimentation
terrestre était cependant envisagée et les défunts préféraient revenir dans
leur propre pays, culture et religion plutdt que dans un territoire étranger
avec lequel ils n’auraient eu aucune affinité. C’est pourquoi étre enterré
dans le pays de ses ancétres €tait si important pour toutes les sociétés
traditionnelles.

Les qualités et caractéristiques (liées au Ka) se transmettent donc non
seulement par la génétique mais aussi par I’attachement des entités a leur
lieu physique d’origine. Ce fonctionnement est naturellement d’autant
plus fort que I’individu sera plus li¢ a la matiere. Un étre plus spirituel se
reliera a un état spirituel en correspondance avec le sien, ou qu’il soit,
plutdt qu’avec un lieu.

Voir : Douat, Vie apres la vie, Voyage.

Kuar

Un des neuf composants de ’homme, le Khat correspond au corps
physique devenu putrescible, lorsqu’il est étendu sur son lit funebre. Il
s’agit plus d’un état (intermédiaire) que d’une fonction, telle que le corps,
véhicule terrestre, le représente sous le nom de Djet.

Voir : Corps.

KutkErou



Nceuds symboliques rappelant les liens retenant jadis les plantes a des
tuteurs ou des palissades. Cette signification, oublice avec le temps,
laissa la place au symbolisme du lien et devint le signe de I’attachement
des dieux a leur demeure terrestre. On remarque les Khékérou dans de
trés nombreuses illustrations ou décorations.

Voir : Neeud.

KHENTAMENTIOU

Celui qui est a la téte des occidentaux, dieu chacal d’Abydos qui
présidait au séjour des défunts dans la Douat. Cette divinité nocturne fut
aussi nommee Osiris-Khentamentiou. On peut lui rapprocher Anubis et le
Grec Cerbere.

Voir : Abydos, Chacal, Douat.

Kutops

Fils de Snofrou et de la reine Hetep-Heéres, Khéops (2650 av. J.-C.) a
réalisé son veeu :

« Mon regne sera le plus grand, le plus glorieux. Il dépassera en
renommee celui du grand Snofrou, mon pere le glorifi€. »

Maintenant qu’il demeure depuis pres de cinq mille ans dans le monde
des dieux comme il I’affirmait par ces mots : « Khéops est celui qui
appartient a 1’horizon » (7exte des pyramides), on peut reconnaitre qu’il
est, avec Toutankhamon, Néfertiti, Ramses II et Cléopatre, le souverain
dont le nom est le plus imprimé, le plus cité et le plus commenté de
I’histoire universelle. Le personnage dont ’humanité entiere admire le
chef-d’ceuvre.

Voir : Histoire, Pyramide, Roi, Tables.

KuepEROU

Manifestation et forme des dieux (énergies celestes). Kheperou
annonce leur apparition ainsi que le montre le scarabée Khépri poussant
devant lui la boule solaire préte a renaitre et dont le nom est de méme
origine (kpr).



Kheperou peut se confondre avec le verbe et le principe exister ou étre
incarn€, a la maniere dont les théologiens annongaient que (par le Christ),
le « Verbe s’est fait chair ».

Voir : Atoum, Chou, Khepri.

Kuerri

Le soleil levant. Force primordiale associ¢e a Atoum, représentée sous
la forme d’un scarabée roulant une boule de glaise. C’est I’image la plus
ancienne de la vie naissant de la matiere et du principe de la germination.
Naissant de la terre, a I’endroit ou apparait le soleil levant (on associe
Khépri a R€), mais issu aussi du ciel nocturne de Nout, le scarabée
symbolise ainsi I’avenement journalier de la lumiere et la résurrection de
ceux qui ont franchi victorieusement les obstacles de la navigation dans
la Douat.

Khépri est pour cela un des plus puissants symboles de la vie cyclique
universelle.

Voir : Atoum, Kheperou, Menat, Nout, Occident, Ré, Salive, Scarabée.

KHERIBAKEF

Celui qui se tient sous son olivier. Déité assimilée a Ptah qui, dés
I’ Ancien Empire, fut tout particulierement honorée a Mempbhis.

Voir : Arbre, Olivier, Ptah.

Kuanoum



Seigneur de la Maison de la Vie douce, seigneur des Deux-Terres.
Dieu thébain identifi¢ a Ré€, représenté tout d’abord sous la forme d’un
homme a téte de bélier aux cornes horizontales (forme archaique) puis a
téte de bélier aux cornes enroulées (les cornes d’Amon), gardien des
sources du Nil dont il provoquait chaque année 1’inondation. Khnoum est
un dieu potier créant les étres avec l’argile (la matiere terrestre par
excellence) qu’il fait entrer dans le corps des femmes avec la semence
paternelle.

Le sculpteur qui donne la vie est une divinité androgyne, « pere des
peres et mere des meres », ainsi que le décrit un manuscrit. Pére du
monde créé¢, Khnoum est parfois représenté avec quatre tétes, celles de
Ré, de Chou, de Geb et d’Osiris, puisqu’il possede en lui les principes de
la lumiere (le soleil), de 1’air (du souffle), de la terre (principe de
I’incarnation) et de la vie éternelle. En Khnoum se trouvait donc contenu
le principe de la divinité unique telle qu’elle fut réveélée par des cultes
ultérieurs.

La déesse Satis, maitresse d’Eléphantine, devint son épouse lorsque le
dieu fut confondu avec Ré€.

Voir : Argile, Corne, Eléments, Hequet, Larmes, Méchénet, Nil, Plume,
Re, Satis.

Kuonsou

Divinité de la lune traversant le ciel, que I’on représentait comme un
homme jeune, se tenant dans une posture de momie et portant sur la téte
un croissant supportant le disque lunaire, a la maniere d’une barque.
Khonsou (Neferhotep a Thebes) était, comme Horus, porteur du fouet et
du sceptre, instruments du pouvoir royal, car on invoquait cette divinite,
lumiere dans les téncbres, pour chasser les €tres malfaisants et guérir les
maladies. Etre lumineux, Khonsou faisait partie d’une triade comprenant
Amon et Mout.

Voir : Amon, Couteau, Lune, Mout, Thebes, Thot.

KunpavLiNt



Bien que ce terme ne soit pas employ¢ dans les textes égyptiens, on
peut observer que la phase d’imposition des mains divines sur la statue
du défunt qui va s’éveiller dans la Douat met en ceuvre I’énergie utilisant
la colonne vertébrale (épine dorsale) comme voie de circulation. Les
sceénes sculptées ou peintes montrent Isis, ailes ouvertes, se tenant
derriere la représentation du défunt, dans une attitude de protection,
tandis qu’Anubis étend ses bras dans le geste du Ka pour transmettre
cette énergie a celui qui va revivre. « Anubis place ses mains derriere
Osiris [le defunt] ou il fait €tre vérité la parole d’Horus contre ses
ennemis. » C’est-a-dire que le verbe est considéré comme une €nergie
vitale et créatrice.

Par ce geste, Anubis met des flammes sous la téte du défunt puis : « Tu
te places derricre lui et tu récites la formule suivante en bas sur sa téte, en
frappant sa té€te de ton doigt solaire [I’annulaire est traditionnellement
attribué au soleil] de la main droite. » C’est ce que confirme la vache Thet
(qui mit un jour le soleil au monde) « Tu as placé la flamme sous la téte
de R¢, et vois, il est dans la Douat divine [...] il est ton ame. »

Cette imposition des mains (peut-&tre les passes que faisaient les
prétres au cours de la cérémonie de I’ouverture de la bouche) est
fréquemment montrée dans les illustrations funéraires.

D’autre part, on peut supposer qu’elle était utilisée au cours des
initiations puisque le Livre de la sortie a la lumiere du jour recommande
le secret le plus absolu en ce qui la concerne. Son veeu est exaucé car
malgré les nombreuses recherches, nous n’en percevons précisément que
quelques bribes.

Voir : Ailes, Anubis, Djed, Ka, Lumineux, Main, Ouverture de la
bouche.



Lac (sacrg)

Image des forces liquides harmonisées et miroir du monde céleste.
Lieu de purification. C’est dans une ile située au milieu d’un lac, sous un
sycomore, que Nout concut Osiris. C’est sous cet arbre qu’il venait
méditer et qu’il termina son existence terrestre. Tous les temples
egyptiens possédaient, outre un jardin rappelant la végétation de la terre,
un petit lac sacré manifestant le principe des eaux, terrestres et célestes.
Ce lac était aussi un miroir permettant de suivre la marche des nuages et
du soleil, la course de la lune et des étoiles dans le ciel nocturne. Ainsi,
I’eau au milieu du jardin était a la fois conservatrice de la vie terrestre et
témoin des événements que les dieux préparaient pour les hommes dans
leur demeure aérienne.

D’une maniére générale, I’eau était la mémoire du monde et générait
toute vie tandis que le jardin représentait la vie du monde. On se
promenait dans le jardin de la terre et I’on se purifiait dans le lac du ciel.
On devenait, a 'image d’Osiris, un homme neuf a la fois cosmique et
terrestre. Préfiguration de tous les baptémes, certains lacs sacrés,
nommes aussi bassins, étaient de forme masculine carrée (a Thebes),
d’autres de forme féminine (a Acherou), tandis que certains
reproduisaient le croissant lunaire ou stylisaient un embryon.

Lacs et bassins matérialiserent toujours le premier et indispensable
degré de spiritualisation, la premiere mort. Le bassin de Maat semble
avoir €té un bassin de purification ne laissant subsister que ce qui est vrai
et digne de comparaitre devant les dieux.



Voir : Eau, Jardin, Madt, Mer, Miroir, Noun, Osiris (Naissance),
Purification, Temple.

Lair

Eau de vie. Principe nourricier et premiere nourriture par excellence.
Le lait est dispensé par Hator régnant sur 1’océan primordial, ainsi que
par les déesses Nout, Isis et Nephtys. Elles sont souvent montrées
allaitant Horus mais aussi un défunt dans la Douat, un nouvel initié sur
son chemin de libération, ou un pharaon (enfant) au moment de son
couronnement.

Symbole de pureté et d’énergie divine, le lait était présent dans les
jarres des temples ou, sur les 365 tables d’offrandes destinées a Osiris, se
trouvaient un nombre €gal de récipients constamment remplis de lait. On
plagait aussi des jarres de lait dans les chambres funéraires afin que le
défunt suive ce commandement : « Saisis le sein de ta mere Isis », ce qui
¢tait naturellement aussi un des principaux symboles rituels des
initiations religieuses.

Le rite de I’allaitement annoncait que celui qui buvait était adopté
(coopté) et considéré désormais comme un enfant de la déesse, c’est
pourquoi on associait le lait aux principes de communion et d’initiation.
Ce symbole lunaire auquel le miel (symbole solaire) venait apporter son
complément afin d’en rassasier les prophetes et les messagers divins,
était aussi associé¢ aux flammes solaires. En effet, I’énergie du soleil
sortait des mamelles des déesses. Un texte précise « Oh Ré ! Apporte le
lait d’Isis et I’abondance de Nephtys », montrant ainsi 1’association de
I’énergie solaire et du principe nourricier de 1’allaitement lunaire.

Voir : Adyton, Embrasser, Hator, Initiation, Isis, Miel, Nourritures,
Offrande, Ouadjet, Vache.

Larrue

Végétal aphrodisiaque, la laitue €tait un des attributs de Min, dieu de la
fécondité. On reconnait de petits carrés de laitue dans les temples aupres
de Min et dans les tables d’offrandes rituelles.

Voir : Jardin, Min, Nourritures, Offrandes.



L AMENTATIONS

Les lamentations font partie intégrante des rites funéraires, car les cris
font plaisir au défunt, €¢loignent les ennemis et activent 1’énergie de 1’étre
disparu. « Isis et Nephtys se lamentérent sur le corps d’Osiris et les dieux
entendirent leur plainte. » Il en va de méme pour les défunts a qui les cris
et les lamentations revivifient ’ame : « Elles pleurent et ton Ba se réjouit,
elles se lamentent pour toi, et ton Ka en profite. »

Voir : Deuil, Larmes, Pleureuse.

Lancue

La langue de Ptah est reliée a son cceur dans ses représentations car
Ptah a congu le monde et les €tres dans son ceceur et par sa parole, tandis
que Thot ¢était consideré comme la Langue de RE, Seigneur de la Parole
divine.

Ainsi, trois millénaires avant Jean 1’Evangéliste, un prétre égyptien
aurait pu s’écrier : « Au commencement ¢était le Verbe et le Verbe était
Dieu.. », parce qu’il considérait que la langue mettait en mouvement la
volonté divine.

Voir : Parole, Ptah, Thot.

Laris-LazuL1

Pierre précieuse constellée de points dorés que I’on regardait comme
I’image du ciel nocturne, et dont les artistes égyptiens se servirent
abondamment dans leurs représentations sacrées. Réuni a 1’or, le lapis-
lazuli manifestait ’'union cosmique de la lumiere solaire et du ciel, selon
une symbolique rappelant la victoire d’Osiris ressuscité retrouvant Isis
son épouse et sa place dans le ciel.

Voir : Ciel, Pierre, Or.

LARrRMES

Lorsque le grand dieu Ré pleura, ses larmes tomberent sur le sol d’ou
apparurent alors les étres humains. Dans le temple d’Héliopolis, ce sont
les larmes d’Atoum qui provoquerent un tel résultat, justifié par les mots



aux consonnes semblables remet et remit signifiant ’'un « humanité » et
I’autre « larmes ». Issus des yeux divins, les hommes seraient ainsi une
parcelle de leur ame et de leur conscience, ce qui ne contredit pas la
fabrication par les potiers Khnoum et Ptah de leur enveloppe charnelle et
terrestre, et justifie les notions de Ba et de Ka.

Voir : Argile, Bd, Ka, Khnoum, Lamentations, cil, Ptah.

Ltorarp

La déesse Mafdet est la manifestation du chatiment divin. On
apprivoisait ce terrible principe par des offrandes et des représentations
respectueuses, telles que celles que I’on trouve dans la tombe de Tout-
Ankh-Amon (mort en janvier 1343 av. J.-C.). Les prétres chargés des
pratiques funéraires (embaumement, ouverture de la bouche) étaient
vétus d’une peau de léopard car Mafdet assistait les défunts pour leurs
premiers pas dans 1’au-dela.

Voir : Ammit, Animal, Désert, Funérailles, Mafdet.

Litvre

Animal lunaire en raison de ses pratiques nocturnes, le lievre manifeste
la fécondité naturelle de la terre qu’ensemencent et vivifient R€ et Osiris.
C’est ce principe qui motive sa présence symbolique sur ’embleme du
quinziéme nome de la Haute-Egypte. La capitale de ce nome, Ouanou,
« la maison de I’or », (Hermopolis Magna pour les Grecs) était la ville ou
naquit le soleil pour la premiere fois, et ou demeuraient les membres de
I’Ogdoade primordiale, dieux nés des ténebres originelles.

Personnifiant la prolifération des ceuvres de la terre-mere, les
représentations de lievres sont trés nombreuses dans les peintures et les
hiéroglyphes. Voir : Animal.

Lion

Une des personnalisations de la déesse Bastet. Principe fort et parfois
cruel de I’énergie solaire, le lion est le gardien des portes, retenant les
forces séthiennes tentant d’entrer dans les temples. Naturellement



attribué a R€ : « Je suis le dieu a téte de lion, je suis R€ », le lion était
aussi de la nature du soleil naissant et participait a ce titre au parcours du
defunt dans I’autre monde. On remarque souvent sa téte ou ses pattes
décorant les litiéres et les civiéres emmenant et soutenant le corps du
mort vers sa dernicre destination, car le lion était assez puissant pour
chasser n’importe quel agresseur dans le monde des téncbres. Une telle
civiére, couverte d’or, se trouvait dans la chambre mortuaire de Tout-
Ank-Amon.

Quoi que toujours d’apparence masculine et virile, ce sont cependant
des divinités féminines (Sekhmet, Mout, Bastet, M¢hit) qui possédaient
le symbolisme du lion. Illustrant le principe de 1’eau fertilisante, le
taureau lunaire est certainement a regarder comme 1’opposé polaire du
lion solaire et royal, bien que cette dualité ne soit pas toujours aussi nette.
En effet, il existe dans les temples de nombreuses gargouilles a tétes
Iéonines destinées a recevoir et €vacuer 1’eau de pluie, de telle sorte que
sont ainsi matériellement associés les deux ¢léments fondamentaux de la
symbolique égyptienne, a I’exemple des jumeaux Chou (le souffle, 1’air)
et Tefnet (I’humidité, I’eau du monde) qui tous deux naquirent du dieu
Atoum le créateur.

Voir : Aker, Animal, Bastet, Chasse, Chat, Cheveux, Chou, Deésert,
Eau, Griffon, Lune, Mafdet, Méhit, Mout, Ptah, Ré, Routy, Sekhmet,

Soleil, Sphinx, Taureau.

Livre

Dans I’enclos des temples, ou « Maisons de Vie », se trouvaient de
riches bibliotheques (khen) dotées de papyrus concernant la plupart des



connaissances €gyptiennes, aussi bien techniques que religieuses. Il y
avait (selon Diodore) 42 « livres » contenant la connaissance essentielle
que tout prétre devait posséder, soit 36 papyrus attribués a la pensée
égyptienne (c’est-a-dire a la philosophie religieuse) et 6 a 1’art de la
médecine.

Les bibliotheques ¢étaient placées sous la direction d’un gouverneur ou
conservateur de la Maison des Livres mais c’¢tait la déesse Mafdet
(personnifiée par un lynx tenant un couteau) qui en était réellement la
protectrice car elle illustrait la clairvoyance pénétrant les mysteres. C’est
avec le couteau de Mafdet que I’on tranchait la té€te des ennemis de la
connaissance, tandis que la déesse exigeait le silence sur les mystéres de
I’initiation spirituelle.

Voir : Am-Douat, Décoration, Enseignement, Hermes Trismégiste,
Hiéroglyphe, Mafdet, Papyrus, Ptérophore, Temple, Thot.

Livre pes MoORTS

Livre de I’au-dela de la vie, ou plus exactement Livre de la sortie a la
lumiere du jour, appelé improprement Livre des Morts, ce qui est absurde
et incompatible avec la pensée égyptienne. Recueil d’origine divine et
mystérieuse, le Livre de la sortie a la lumiere du jour, est un véritable
vade-mecum permettant (y compris par des moyens magiques) de
traverser les multiples épreuves que la vie apres la vie réserve a 1’ame
désirant devenir un Osiris spirituel.

Ce livre sacré entre tous (comprenant des extraits des Textes des
sarcophages et des pyramides) nous est surtout connu par le Livre de la
sortie a la lumiere du jour écrit, pour son usage, par le scribe Ani
(1420 av. J.-C., XVIII* dynastie). Bien qu’il soit tardif, et manifestement
tres ¢loigné des pratiques funéraires des premieres dynasties, ainsi qu’on
peut le voir en lui comparant les Textes des pyramides ou des
sarcophages, le livre d’Ani est un témoignage d’une qualité
exceptionnelle. Il montre la profondeur mystique dont firent preuve les
religieux ou initiés égyptiens dans le secret de leurs temples ou les
mysteres de leurs tombeaux.

Réservé a ceux qui avaient ¢€té initiés dans la science et la
connaissance de Thot, le Livre de la sortie a la lumiere du jour est un



trait¢ comprenant les gestes et paroles rituels nécessaires au parcours
d’un défunt dans la Douat, mais aussi au déplacement d’un initi¢ dans les
salles du temple, car chacune des phases qu’il décrit purent étre vécues
consciemment dans la vie terrestre. C’est notamment le cas du
chapitre XVII qui est I’expression la plus compléte et affinée de la pensée
théologique et spirituelle égyptienne.

Avant d’entamer sa lecture, ou d’entreprendre toute exégese, il ne faut
cependant jamais oublier qu’il ne nous est en aucune maniere destine. Il
est méme certain que leurs auteurs ne nous auraient jamais jugés dignes
d’en prendre connaissance, eux qui refusaient d’en dévoiler les termes
exacts a Pythagore, Platon ou Démocrite.

Voir : Am Douat, Amentha, Douat, Initiation égyptienne, Initié, Mort,
Pyramides (Textes des), Sarcophages (Textes des), Voyage.

Lotus

Fleur du commencement et fleur d’Isis, le nénuphar rouge (dit lotus),
rassemble les symboles de I’eau, du soleil, de I’air et de la terre. Caché
dans I’eau pendant la nuit, il ne ressurgit a I’air libre que lorsque le soleil
se leve, comme si la lumiére, c’est-a-dire RE, 1’attirait irrésistiblement. Il
est pour cela une manifestation de la renaissance solaire et de son
pouvoir revitalisant, ce qui explique le fait que les déesses, reines ou
veuves offrent une fleur de lotus a leurs €poux défunts, afin qu’ils
aspirent le parfum vital émis par la fleur sacrée.

Néfertoum (fils de Ptah et Sekhmet) nait chaque matin sur la fleur d’un
lotus dont il symbolise I’éternelle résurgence. De méme, c’est assis sur
un lotus que 1’on reconnait Horus enfant (Harpocrate), portant une tresse
et demandant, d’un doigt qu’il porte devant sa bouche, qu’on respecte par
le silence le mystere de toute renaissance.

Voir : Fleur, Harpocrate, Néfertoum, Nenuphar, Vegétation.

Lour

Des les premicres dynasties, le loup, que I’on appelait « ouvreur du
chemin », fut considéré comme un animal annonc¢ant la lumiere, c’est
pourquoi le sceptre royal était orné d’une téte de loup, tandis qu’Osiris



¢tait accompagné par un couple de ces animaux. Horus lui-méme était
surnommeé loup ouvreur de portes et était comme tel la divinité principale
de Nekhen, la capitale de Haute Egypte. « Horus, dit Geb, le fils de mon
fils, le loup de Haute-Egypte, 1’ouvreur du corps, celui qui ouvre les
chemins. »

Le symbolisme du loup, dont les yeux percent la lumicre, est a
rapprocher de celui des lumineux et des uraeus, tous identifiés comme
(Eil de Ré, c’est-a-dire soit ames libérées, soit étres initiés de leur vivant
dans les temples de Haute et Basse-Egypte (certaines images bibliques et
grecques semblent préciser et confirmer ce point de vue).

Voir : Animal, Chemin, Désert, Initié, (Eil, Ré, Sceptre, Uraeus.

Louxor

Site archéologique constitué¢ des ruines sud de I’ancienne Thebes, sur
la rive gauche du Nil, alors que la région nord (rive droite) prit le nom de
Karnak. Commencée par Aménophis I (1410-1375 av. J.-C.),
poursuivie par Toutankhamon et Horemheb, la construction du temple de
Louxor, dédi¢ au dieu Amon, fut terminée par Ramses I1 (1250 av. J.-C.).

Voir : Amon, Karnak, Thebes.

Lumiire

Distincte du soleil, la lumiere était sous la protection de Thot, chargé
de la préserver dans le monde souterrain, comme le fit par la suite Cronos
dans le domaine de Perséphone et Hadés (champs Elysées). Il semble que
la lumiere soit le but que fixent les défunts a leur voyage, tandis que
I’Eil d’Horus, associ¢ au feu revivifiant, est une des puissances
nécessaires a ce parcours. Ce que precise le texte : « Grace a mon feu, les
montagnes peuplées de tombeaux s’¢lévent vers la lumicre. » Cette
lumiére est une manifestation de la source de vie issue de 1’ame (ceil)
unique de I'univers.

La lumiere est la protection et la nourriture que donnent les dieux a
ceux de leurs enfants (défunts ou initi€s) qui viennent a leur rencontre,
tout comme Nout est la mére des étoiles. L’entité divinisée, ou I’initié
mangeant le pain d’Osiris, communie avec le dieu, et se nourrit de



lumiere, car en mangeant le pain : « Il avale I’esprit, il avale le savoir et
I’intelligence de tout dieu. » Le gateau, c’est I’(Eil d’Horus, c¢’est-a-dire
la lumiere.

Voir : Adyton, Cercueil, Douat, Initiée, Kundalini, Lumineux,
Meétempsychose, Nout, Nuit, Pain, Résurrection, Ro-Sétaou, Tenebres,
Voile, Voyage.

Lumineux (Ies)

L’ame du défunt justifié et purifié est comparable a une flamme ou a
I’ceil d’Horus jetant des flammes, ce qui autorise le défunt a déclarer :
« Je suis I’ceil d’Horus, plus lumineux que les lumineux, plus initié¢ que
les initiés », car avec la lumiere qu’il émet, il a terrassé Seth et ses
compagnons. C’est alors que les « lumineux », ou « suivants de Ré »,
c’est-a-dire les ames dé¢ja dans le ciel, égales des dieux, guident le nouvel
arrivant et lui prennent le bras pour le conduire.

Le défunt devient « lumineux » a son tour, soit par son rayonnement
personnel, soit par celui des vétements (d’or ou de lin blanc) dont on le
recouvre. Il est tel que seront les €lus du christianisme, tel que le Christ
lui-méme apparaitra « en lumiere » apres sa résurrection.

Pendant la phase de I’imposition des mains, Anubis placait sept
lumineux aupres des canopes du défunt afin qu’ils les protégent contre
toute attaque des ennemis de la lumiere.

Voir : Bras, Canope, Initié, Justifiée, Kundalini, Madt, (Eil d’Horus,
Temps, Vétement, Vie apres la vie.

Lunaison

L’ensemble de toute démarche spirituelle est placé sous les regards
d’Isis et Nephtys, les deux aspects du cycle lunaire, que I’on retrouve
aussi avec Nekhbet et Ouadjet, comme manifestation de la vie
universelle. C’est ainsi que les quatorze morceaux d’Osiris, engloutis
dans la matiere, représentent les quatorze jours de la phase descendante
d’une lunaison, tandis que la reconstitution du corps du dieu de la nature
et du monde végetal correspond aux quatorze jours de la phase
ascendante de la lunaison suivante. « J’ouvre les ames de la lunaison »,



dit un Texte des sarcophages tandis que dans un autre texte le défunt
assure qu’il « connait ’ceil grand et petit dans le mois et le demi-mois :
c’est Thot. »

Principes de vie, le nombre de la lunaison 28 et ceux de ses
subdivisions, 21, 14 et 7, sont identifiables dans un grand nombre de
récits, textes et illustrations murales et funéraires.

Voir : Déesse, Enneade, Jenine, Jours, Lune, Min, Mois, Nombre, (Eil,
(Eil d’Horus, Thot, Zodiaque.

Lune

L’astre des nuits, luminaire des ténebres, €quivalent nocturne du soleil,
¢tait représente tout d’abord par Khonsou et Thot, puis par Osiris et Isis
qui tour a tour animaient son principe. Les différentes phases du cycle de
la lunaison que ces divinités manifestaient correspondaient aux multiples
étapes de la passion d’Osiris. Selon ce fonctionnement, le jour du premier
quartier et le jour du dernier quartier de la lunaison étaient nommés
Denyt et consacrés respectivement a Osiris et R€.

La lune, parfois appelée « pere de I’ame », €tait un principe de vie,
équivalent et complémentaire a celui du soleil et a I’ceil gauche d’Osiris.
De lui découlaient toutes les divinités féminines et grandes deéesses
blanches telles Isis, Nephtys et Hator que suivront par la suite Hécate,
Hestia, Déméter, Aphrodite, Athéna et Artémis, comme autant de
moments du cycle de vie que manifeste un temps complet de lunaison.

Lorsqu’il n’est pas manifesté par le soleil, ou par le Nil, Osiris est
présent dans la lune qui devient alors le pere des étoiles ainsi que le
précise un texte de Dendérah, ou on dit qu’Osiris « s’envole comme
I’oiseau Benou. Il se fait une place dans le ciel sous la forme de la lune ».
La lune était aussi 1’ceil gauche de Ré et d’Horus.

Voir : Deéesse, Dualite, Eau, Epagone‘mes, Jetine, Khonsou, Lion,
Lunaison, Maadt, Mois, Noir, (Lil, (Eil d’Horus, Lune, (Eil de Ré, Osiris,
Saisons, Sistre, Soleil, Taureau, Thot, Zodiaque.

Lynx



Le sauveur d’Osiris, assimilé au chat, tueur du serpent Apophis. En
mémoire de celui qui sauva Osiris d’une premicre tentative d’assassinat,
le chat (ou le lynx) devint un animal sacre¢.

Voir : Animal, Apophis, Bastet, Chat, Osiris, Sekbet, Seth (Attentat
contre Osiris).

Lys

La fleur que ’on appelle de ce nom est difficilement reconnaissable,
c’est pourquoi certains égyptologues la nomment « faux lys » tant elle est
¢loignée de la plante que nous connaissons sous ce nom. Il est cependant
hors de doute qu’elle provient de la Haute-Egypte (du haut Nil).

Depuis les anciennes dynasties, le lys manifeste, comme le jonc, la
naissance des étres, I’origine du Nil, tout en y ajoutant une idée de
pureté. Comme le pschent, par sa double composition, illustre les deux
royaumes, le lys (du sud) li¢ au papyrus (du nord) manifestent leur
propriété osirienne puisque le dieu ressuscité est une image du monde
végetal toujours renaissant. Réunis, le lys et le papyrus montrent une
composition harmonieuse nommée Séma-Taouy, visible sur la plupart des
trones et des emblémes royaux.

Voir : Couronne, Fleur, Papyrus, Royaumes, Séma-Taouy, Végétation.



MAAT

Déesse manifestant les principes de la vérité et de la justice, c’est-a-
dire de la lo1 universelle, a laquelle tout étre, homme ou dieu, doit respect
et obéissance, Maat est représentée par une plume blanche. Dans le cycle
de vie que représente un temps complet de lunaison, elle était la lunaison
elle-méme. Pour cela, elle était le principe essentiel garant de la vie et de
la régularité de ses cycles, a la fois leur commencement et leur fin. C’est
la raison pour laquelle les juges du monde de 1’au-dela, déja au service
d’Osiris, étaient aussi nommés les prétres de Maat, les prétres de
la vérité.

Dans la plume qui la représentait, les Egyptiens reconnaissaient la
droiture, I’équité et la justice, c’est-a-dire 1’équilibre du monde, des
hommes et de I’Egypte. Mére de Ré, elle en était aussi la fille et ’épouse,
selon les principes de I’éclipse et de la lunaison, car pendant une éclipse,
la lune qui se retire de devant le soleil semble 1’enfanter tandis que dans
le cycle lunaire, c’est le soleil qui parait amener a la vie le disque lunaire
ténébreux. La pleine lune est la culmination et I’apothéose de ce principe
d’illumination solaire.

D’une maniére analogue, le roi d’Egypte, porteur des vertus
lumineuses que lui accordait Horus, était avant tout au service de Maat de
qui 1l tenait son pouvoir et qu’il devait manifester chaque jour. Cette
dualité scellait le destin de I’Egypte et du monde. Pour les Egyptiens, cet
¢tat d’esprit se reflétait dans chaque geste de la vie quotidienne. Tout ce
qui est juste, droit et bon appartient au principe que régit Maat et



concourt a 1’équilibre du monde, tout ce qui est contre est séthien et
menace d’anéantir ’harmonie du monde. Le temple d’Abydos était
surnomme¢ I’le de Maat.

Voir : Abydos, Amentha, Blanc, Ceeur, Couronne, Lunaison, Lune,
Osiris (Age d’or), Pectoral, Plume, Saulieu, Thot, Tribunal.

MAFDET

Si Maat était la manifestation de la justice divine, Mafdet en était
I’expression terrestre et humaine, puisqu’elle participait a tous les
jugements rendus soit par Pharaon, soit par la justice 1égale du pays, et
qu’elle en garantissait ensuite la bonne exécution. Un petit félin grimpant
au haut d’un mat armé d’un couteau la représentait dans les peintures
murales ou les papyrus. Mafdet était aussi la protectrice des Maisons de
Vie (bibliotheques des temples) car elle illustrait la clairvoyance et
I’esprit pénétrant les mysteres. Dans le Livre de la sortie a la lumiere du
Jjour, ¢’est avec le couteau de Mafdet que le défunt tranche la téte de ceux
qui s’opposent a I’acquisition de la connaissance.

Voir : Ammit, Chat, Couteau, Désert, Javelot, Léopard, Lion, Livre,
Panthere.

Macie

Pas plus qu’il n’y avait de sorciéres dans la religion celtique,
n’existaient de prétres magiciens en Egypte, au sens ou nous I’entendons
aujourd’hui. Un prétre égyptien « magicien » (mot traduisant mal
I’expression celui qui connait les choses), n’était que ’interprete des
divinités, ou leur interlocuteur, mais il ne pouvait rien fabriquer
d’extérieur au monde, ni transformer lui-méme la matiere a son profit ou
a celui de la communauté.

Malgré toute sa puissance, Pharaon n’était pas un magicien (pas plus
qu’un capteur solaire est un objet magique) bien qu’il ait eu le pouvoir
physique sur les étres et les choses. D’abord serviteur de Maat (vérité et
justice), il était I’intercesseur entre le ciel et les hommes pour qu’au
travers de sa personne, les dieux (c’est-a-dire les mnefers énergies)
manifestent leur puissance. Cette attitude fut aussi celle des apdtres qui



n’accomplissaient pas de miracle mais demandaient au Seigneur de les
accomplir a la suite de leur pricre.

Le caractere sacré des gestes rituels €tait si fort que Pharaon punissait
de mort quiconque « faisait se produire des événements » en disant la
simple phrase : « qu’ils se produisent. » Cela souligne la conscience que
devait avoir le roi et la réalit¢ des pouvoirs que possédaient certains
prétres. On peut observer que les rois de France accomplissaient aussi
des miracles au moment de leur sacre religieux. Ils guérissaient les
écrouelles.

Voir : Prétre, Religion, Roi.

Main

C’est de la main des dieux, Ptah, Khnoum, que sont nés les hommes,
tandis que les rayons du soleil terminés par des mains ¢€taient la marque
du culte rendu a Aton a Amarna (Akénaton). C’est parce que le dieu
primordial créateur Atoum s’aida de sa main pour répandre sa semence
sur la terre que naquirent Chou et Tefnet. En souvenir de cette premicre
apparition, I’on sculptait Atoum et sa main sur les sarcophages en signe
de future naissance spirituelle. La main d’Atoum, considérée comme
I’¢lément féminin du dieu, €tait gravée sur les talismans et devint une des
marques protégeant les défunts contre les ennemis de la lumicre.

Dans la Douat, ce sont les mains divines d’Isis et d’Anubis qui
apportent au défunt I’énergie (Sa) lui permettant de vivre une nouvelle
existence dans 1’au-dela. Pour la symbolique égyptienne, c’est toujours la
main droite de I’homme qui donne et la main gauche qui regoit.

Voir : Akénaton, Atoum, Corps, Homme, Kundalini, Orientation.

MaisoN

Représentée par un hiéroglyphe formé d’un rectangle avec une
ouverture (porte), la maison est pour les Egyptiens le lieu de la fécondité
et de la protection, appartenant a la symbolique féminine. Temple d’un
petit groupe (famille), la maison honore la déesse et joue un rdle de
caverne protectrice vers laquelle on demande au défunt de revenir. C’est
la base de toute la nation égyptienne, son sanctuaire primordial, comme



I’'indiquent les significations attribuées a Nout, Maison de
I’Engloutissement, a Hator, Maison d’Horus et a Nekhbet, Maitresse de
la Grande Maison.

Généralement, a co6té d’un temple important se trouve une Maison de
Vie, équivalent de nos facultés, possédant des professeurs émérites et une
bibliothéque riche de milliers de livres (papyrus). Dans ces maisons, on
pouvait apprendre aussi bien la théologie que la médecine, 1’architecture
ainsi que ’astrologie. Per-4, la Grande Maison, désignait la demeure du
roi, mot qui devint, par hellénisation, pharaon et concerna, des lors, la
personne royale elle-méme. En raison de cette symbolique religieuse
importante, les Egyptiens ne construisirent que rarement leur maison
personnelle en pierre tant ils considéraient ce matériau comme réserveé
aux maisons des divinités.

L’homme d’Egypte s’attribuait ce dont il était constitué depuis
I’origine : [1argile. Rituellement, Pharaon Ilui-méme moulait
symboliquement les premiéres briques des nouvelles constructions.

Voir : argile, briques d’accouchement, enseignement, fondations,
Meéchénet, pharaon, Ptah, temple.

Maison pE NAISSANCE

Petite batisse attenante aux principaux temples égyptiens ou se
déroulait chaque année une naissance divine que protégeait la divinité
gnome Beés. Symboliquement, le mot « maison » désigne une divinité
jouant le réle d’habitat et contenant la vie. C’est ainsi qu’Hator (dont Isis
est une manifestation) est appelée « Maison d’Horus ».

Voir : Bes, Méchénet, Thoueris.

MALADIE

En Egypte, la maladie n’était pas considérée comme une peine
sanctionnant une faute, mais pluté6t comme un accident de parcours, un
deéséquilibre, le résultat d’une perte de contact avec 1’ensemble
harmonique de D'univers. Cette attitude, ne faisant pas intervenir une
faute originelle, évitait aux €gyptiens de considérer les maladies comme
des malédictions et les mettait en devoir de chercher des solutions



adaptées dont la meédecine (exercée par des prétres) était la premiere
¢tape.

Voir : Harmonie, Médecine, Plantes Meédicinales, Prétre.

MANETHON

Prétre de la Basse-Egypte (300 av. J.-C.) qui écrivit (en grec) une
Histoire de I’Egypte pour le pharaon Ptolémée II Philadelphe. S’inspirant
de la Vieille Chronique, Manéthon classe, sans grande exactitude, les
pharaons en trente dynasties. Cette Histoire a ¢t€ remise en cause par la
totalité des égyptologues.

Voir : Histoire.

MarierTe (AUGUSTE)

Egyptologue frangais (1821-1881), découvreur du sérapéum de
Saqqgara (nécropole des taureaux Apis), puis fondateur et directeur des
Antiquités €gyptiennes. Il organisa les fouilles de Tanis, Thebes, Abydos
et Gis¢h et mit a jour les temples de Dendérah et d’Edfou.

Voir : Abydos, Champollion, Dendérah, Saqqara, Sérapéum, Sérapis,
Thebes.

Maspiro (Gaston)

Egyptologue francais (1846-1916), directeur du musée de Boulag, il
fut le responsable de nombreuses fouilles archéologiques a Louxor,
Gizeh et écrivit L’Archéologie égyptienne (1887).

Voir : Louxor.

M AsSUE

Siege et symbole de la puissance royale, la massue blanche, parfois
nommee (Eil d’Horus, €tait destinée a combattre les ennemis du royaume
d’Egypte, c’est pourquoi pharaon était surnommé Seigneur de la Massue
pour écraser ses ennemis. Ouapouaout possédait la massue et 1’arc
comme attributs guerriers. Arme primitive, la massue est



symboliquement I’image d’une force brute, celle de 1’arbre (comme le
baton) et une €nergie proche des €léments de la nature primordiale. Tous
les héros antiques possédaient une telle arme.

Voir : Arc, Arme, Baton, Ouapouaout.

MasTaBA

Tombeaux a degrés de I’ancienne Egypte (premiéres dynasties)
constructions au sommet tronqué, dont les pyramides seront
I’aboutissement, tant sur le plan de la symbolique que sur celui de
I’architecture.

Voir : Colline, Montagne, Pyramide, Tombeau, Saqqara.

MiCHENET

Personnification des pierres de naissance, ou briques d’accouchement,
permettant aux parturientes accroupies de caler leurs pieds pendant leurs
efforts. Par la suite, on vit dans ces briques les instruments du destin, les
supports dont se servait Thot pour inscrire la vie future des nouveau-nés.
Sous forme de déesse, Méchénet avait un baton a spirale pour attribut.

A Abydos, quatre Méchénet étaient les Suivantes d’Isis, ce qui reliait
les naissances humaines aux cycles de vie universelle. Les briques
d’argile sont toujours associées a la procréation car elles symbolisaient le
travail des potiers Ptah et Khnoum fagonnant a 1’origine du monde les
humains dans la glaise.

Voir : Argile, Briques d’accouchement, Khnoum maison, Maison de
Naissance, Oudjat, Ptah, Spirale, Thouéris.

MEDECINE

Dans le Livre de la sortie a la lumiere du jour, le défunt déclare : « Il
n’y a pas en moi de membre qui soit privé d’un dieu. » Ce qui explique
pourquoi un médecin égyptien €tait naturellement un prétre.

C’est en Egypte que le sage Hippocrate (460-377 av. J.-C.) apprit la
médecine alors qu’il avait a peine dix-neuf ans. Comme lui, des médecins
civils professaient 1’art d’atténuer les souffrances, de combattre par des



onguents et des extraits de plantes les maladies de leurs contemporains.
Le mot « médecine » ¢tait transcrit par deux hiéroglyphiques, 1’un
représentant une petite fleche (c’est-a-dire une lancette) et 1’autre un pot
destiné a recevoir des onguents apaisants. Le nom de ces praticiens était
Sounou, celui qui s’occupe des souffrants.

Les prétres médecins, quant a eux, possédaient une science d’un degré
superieur, et ¢taient placés sous 1’égide de la déesse lionne Sekhmet. Le
mythique Imhotep (prétre au temps de Djoser) devint au fil des siecles le
neter (principe divin) de la médecine, tout comme le centaure Chiron fut
I’enseignant de la médecine grecque et le maitre d’Asclépios (fils
d’Apollon), le premier médecin du monde. Par ailleurs, on retiendra que
la premicre femme médecin connue dans 1’humanité fut Péseshet qui
officia pendant la quatriéme dynastie, c’est-a-dire au temps du célebre
pharaon Khéops (vers 2650 av. J.-C.).

Voir : Cheveux, Corps, Femme, Maladie, Membre, Miel, Plantes
médicinales, Prétre, Salive, Scolopendre.

MiHEN

Serpent chargé d’ingurgiter le soleil mort, dont une figuration est le jeu
du Serpent, ancétre de notre jeu de I’Oie. Le principe du jeu est de sortir
du circuit afin de renaitre ainsi que le fait le soleil chaque jour. Ce circuit
ludique est une des plus élémentaires représentations du parcours de
I’ame dans I’initiation et la traversée de la Douat. Il est aussi une image
préfigurant I’ouroboros et tous les labyrinthes symboliques.

Voir : Douat, Initiation, Oie, Ouroboros, Serpent.

MEeMBRE

Selon une analogie permanente dans 1’expression symbolique, les
membres du corps sont naturellement les membres de I’ame, de sorte que
les défunts doivent avoir retrouvé aussi bien leurs sens, par la cérémonie
rituelle de 1’ouverture de la bouche, que leurs membres, comme on
retrouva ceux d’Osiris que Seth avait démembré apres ’avoir assassing.
De nombreux textes funéraires assurent au défunt que ses membres lui
sont restitués, soit par l’intervention d’Horus : « Horus a réuni tes



membres [...] afin qu’il n’y ait pas de désordre en toi », soit par celle de
Nout et de Nephtys : « Elles ont réuni tes membres. Tu es debout avec ta
puissance. » Apres quoi le défunt peut s’exclamer « Il n’y a pas en moi
de membre qui soit privé d’un dieu. »

On doit comprendre ici que seule une intervention divine, ¢’est-a-dire
un travail spirituel, permet a un individu d’acquérir ou de retrouver son
¢quilibre et son harmonie, ce qui €tait une des vérités fondamentales de la
meédecine égyptienne.

Voir : Bras, Corps, Jambes, Médecine.

MiMOIRE

« Avaler le cceur », ¢’était oublier la connaissance et risquer de ne pas
se souvenir de son propre nom et de celui des divinités. C’est pourquoi
Horus assure au défunt : « Je suis Horus, celui qui te donne ton coeur
dans ton corps afin que tu te souviennes des choses que tu avais
oubliées. » A quoi correspond la priére du défunt : « Fais que je me
rappelle mon nom dans la demeure de feu », « Fais que je sois capable de
proclamer son nom [du dieu]. » Il semble que toutes les pratiques
religieuses et initiatiques aient eu notamment pour but de permettre au
defunt de se souvenir des enseignements regus au cours de sa vie
terrestre, ainsi que 1’affirme Homere dans son hymne a Déméter.

Voir : Douat, Enseignement, Homere, Initiation, Initié.

MEmpHIS

« La Balance des deux pays », capitale du premier nome de 1’Ancien
Empire et de la Basse-Egypte, dans laquelle on honorait, sous sept
formes différentes, le dieu créateur Ptah et son épouse, la déesse
guerriere Shekmet. Néfertoum, Fleur de lotus au nez de R€, symbole des
fleurs et de I’épanouissement des nouveaux cycles de vie, était également
adoré dans ce nome a I’activité religieuse intense.

De son vrai nom Ha-Ka-Ptah (la demeure du Ka de Ptah), la ville
possédait un temple dédi¢ a Ptah, grand centre d’enseignement que
ravagerent successivement le roi perse Cambyse II, puis finalement les
empereurs chrétiens. Symboliquement, Memphis nommeée aussi « le Port



des Bons » et « le Tombeau d’Osiris », était la manifestation terrestre
d’une région celeste ou parvenaient les ames des defunts libérés
(justifies).

Voir : Amentha, Néfertoum, Ptah, Résurrection, Ro-Sétaou.

MiNaT

Sorte de collier, attribut d’Hator constitué¢ de plusieurs rangs de perles
et d’un pendentif généralement rond ou ovale dans lequel est représenté
un principe féminin de renaissance, tel qu’un enfant caché dans un
buisson de papyrus (naissance d’Horus), un poisson dans I’eau du Delta,
ou un scarabée (Khépri) poussant la boule solaire (R€). Le M¢énat était
souvent associée aux deux formes de sistre (arqué ou naoforme) en raison
de son symbolisme de vie éternelle. C’est la raison pour laquelle ce
talisman protecteur était porté¢ aussi bien par les vivants que par les
defunts dans leur sarcophage, afin d’attirer vers eux ['universalité du
principe nourricier de la déesse Hator que I’on appelait précisément
Grand Menat.

Voir : Hator, Horus, Kheépri, Sistre, Talisman.

Minis

Roi qui, selon la palette de Narmer, unit les royaumes de Haute et de
Basse-Egypte en un seul pays (entre 3300 et 3100 av. J.-C.).
L’idéogramme symbolique qui rappelle cet événement historique était
composé des emblémes des deux pays, le jonc et le papyrus entrelacés
autour d’un poumon et d’une trachée artere, le hiéroglyphe Sma qui
signifie « union ».

Voir : Egypte, Histoire, Sema-Taouy.

MEr

Manifestation des eaux primordiales dont le dieu Noun, le pere de tous
les dieux, était le maitre. C’est de Noun que Ré€ se dit issu, lorsqu’il
affirme : « Oh toi le plus ancien des dieux dont je procede ! » Les
bassins, lacs, sources secretes du Nil, sont des images du Noun originel.



Voir : Déluge, Lac, Nil, Noun, Océan, Résurrection (d’Osiris).

MEsure

Trés utilisée en Egypte, la coudée royale (ou pharaonique) était de
0,524 metre bien qu’il existe des coudées de 0,53 et 0,529. La coudée
royale, sorte de mesure en bois que tient Pharaon sur les illustrations
murales, était divisée en 28 doigts (nombre correspondant a I’age lunaire
d’Osiris) et comprenait des divisions plus larges tels les mains, les
paumes, les empans et les poings.

Quoique pouvant varier sur le détail, ces mesures étaient trés proches
d’une région a une autre, d’un temple a un autre, de la Basse a la Haute-
Egypte. On trouve généralement dans chaque temple une illustration du
roi pharaon creusant les fondations d’un édifice dans laquelle se
distinguent les mesures exactes ayant servi a réaliser la construction. Ces
mesures sont toujours des ¢léments moyens du corps humain (ou royal,
c’est-a-dire d’une dimension supérieure) de sorte que naturellement
I’homme est la mesure du temple, comme le temple est la mesure du
cosmos par ses orientations et son axe polaire.

Les mesures égyptiennes utilisées dans les temples (comme celles
utilisées dans nos édifices religieux du Moyen Age) font de ces
constructions I’exacte représentation de ’homme dans "univers. C’est
naturellement en comprenant ces mesures et leur role dans 1’architecture
sacrée que 1I’homme pouvait découvrir son propre rdle, sa place sur la
terre et dans le monde des dieux. Dans la pensée égyptienne, toute
mesure €tait un signe, au méme titre qu’un geste, un hiéroglyphe ou une
illustration.

Voir : Enseignement, Hieroglyphe, Homme, Pyramide, Temple.

METEMPSYCHOSE

Contrairement a ce que certains textes superficiels ont pu laisser croire,
les Egyptiens n’ont jamais imaginé, commenté ou illustré le phénomeéne
de la métempsychose auquel ils ne crurent pas. Les différentes images
représentant des hommes ou des dieux a forme animale ne sont pas des
reproductions realistes, mais la personnification des métamorphoses



subies par ’ame dans le monde sensible ou dans la Douat. Ce parcours
I’amene a vivre des stades de conscience qu’illustrent tout d’abord les
animaux rampants, puis finalement les animaux ailés, selon une
graduation progressive. L’au-dela de la vie meéne ainsi vers la pure
lumiére et non vers une réincarnation terrestre, humaine ou autre.

Dans les textes sacrés, il n’est jamais question qu’une ame se réincarne
dans un corps animal, mais au contraire, tout est fait pour qu’elle se
libére des contingences physiques et corporelles. Les illustrations ou
textes faisant référence aux animaux soulignent simplement les €tapes
menant de I’état primaire aux états supérieurs, car ’homme a été créé
homme sur le tour du potier Ptah et il termine glorieusement son cycle
d’existence matérielle en tant que dieu dans les demeures célestes.

Voir : Animal, Douat, Initiation, Lumiere, Ptah, Religion.

MieL

Symbole solaire auquel le lait (symbole lunaire) venait apporter son
complément afin d’en nourrir les prophétes et les initi€s, ainsi que tous
ceux que rassasiait 1’énergie divine. Aliments sacrés, ni le lait ni le miel
ne sont le résultat d’une destruction du vivant (végétal ou animal) mais
sont au contraire le fruit du travail de la nature. Cela faisait du miel et du
lait des produits dépendant autant de la grande déesse que du principe
solaire, d’Isis que d’Osiris.

Le miel entrait peut-€tre pour cette raison dans la composition de
nombreux médicaments de la médecine égyptienne.

Voir : Abeille, Lait, Médecine, Nourritures, Offrandes.

Min

Divinité ithyphallique (souvent représenté en €rection), ayant le fouet
(comme Osiris), une hutte et quelques plants de laitue pour attributs.
Dieu de la fertilité et de la végétation, de la reproduction physique, Min
¢tait personnifié par un taureau blanc Min-Kamoutef (le « taureau de sa
mere ») a qui Pharaon offrait le premier €pi de blé coupé au début de la
moisson, dont il était la divinité (€nergie) principale. Sa correspondance
avec Dionysos et Pan semble certaine. Min avait douze fétes annuelles



correspondant soit au premier jour du mois, soit au trenti¢me, ¢’est-a-dire
au moment de la premiere apparition de la nouvelle lune.

Voir : Blé, Feécondité, Fouet, Kamoutef, Laitue, Lunaison, Mois,
Montou, Noir, Palmier, Phallus, Renénoutet, Taureau.

Miroir

Souvent tenu en main par la déesse Hator et les reines, le miroir (fait
d’une feuille de cuivre munie d’une poignée de bois) est toujours d’une
forme rappelant le disque solaire, soutenu par un manche papéryforme,
ce qui associe la conscience humaine au principe du soleil et a la
végétation terrestre, comme le Nil (Osiris) et I’Egypte (Isis) sont le reflet
du monde cosmique. L’Egypte tout entiére était surnommeée le miroir du
ciel.

Afin de concrétiser cette situation particuliere du pays et de ces
habitants, chaque temple possédait un lac reflétant le ciel et la course des
¢toiles (enfants de Nout) ce qui le transformait en point de jonction ou se
reliaient le ciel et la terre, elle-méme choisie par les dieux comme temple
terrestre. Outil de la connaissance et de la conscience, le miroir montrait
a I’homme qui s’y regardait I’ensemble du ciel et de la terre, sa place a
mi-chemin entre eux, pres du Nil, miroir des divinites.

Voir : Ankh, Ciel, Lac.

Mois (FitEs pu)

Les fétes du mois et du demi-mois, du deuxiéme et du quinzieme jour
du mois correspondaient aux phases principales du cycle lunaire, la
néonémie ou naissance de la lunaison, a la pleine lune, ou apothéose du
principe lumineux nocturne. Ces différents temps de clart¢ ont ¢€té les
modeles primitifs des moments essentiels du parcours initiatique et du
principe du voile d’Isis révélant peu a peu les mystéres de 1’univers au
nouvel adepte.

C’est ainsi qu’un défunt initi¢ décrit le symbolisme de la féte du mois
et de celle du demi-mois : « Salut a vous, dieux d’Hermopolis, grands le
premier jour, la féte du mois et qui vous amoindrissez a la féte du 15 »,
ce qui certifie que ces fétes étaient bien les principaux moments de la



lunaison et souligne que le principe lunaire était bien le véritable porteur
de connaissance, le principe enseignant, dans le fonctionnement religieux
et initiatique €gyptien.

Voir : Calendrier, Jeiine, Lunaison, Lune, Min, Saisons, Sed, Temps,
Thot, Voile.

Moise

Egyptien d’origine « instruit de toute la sagesse des Egyptiens » dans
le temple de On (Héliopolis) selon la Bible, Moise fut un prétre nommé
primitivement Osarsiph, c’est-a-dire « Osiris le protege », qui aurait mis
en application les révélations religieuses d’Akhénaton parmi le peuple
hébreu qu’il conduisit hors d’Egypte. Origéne assure que Moise,
hiérophante, avait écrit un livre d’initiation, le Livre des nombres. Dans le
récit biblique, on remarque de nombreux symboles rencontrés
habituellement dans les illustrations ou les textes égyptiens, tels que la
corbeille, I’errance dans un ¢élément liquide, les roseaux ou papyrus,
I’enseignement d’une princesse (image fréquente de I’initiation) ou
I’usage du baton magique. La connaissance regue sur la montagne par ce
personnage hors du commun, ses miracles, montrent combien est certaine
son appartenance a la haute prétrise et a I’initiation égyptienne.

Voir : Akhénaton, Aton, Bdton, Corbeille, Coupe, Héliopolis, Jésus,
Noun, Ouas.

Momie

La momification préservait le corps d’un défunt de toute atteinte de
putréfaction (par le goudron et le natron) et permettait de I’entourer, a la
maniere d’un embrassement, de bandelettes rituelles sur lesquelles étaient
inscrites des pricres et des injonctions religieuses. Entre les couches de
lin, on glissait des amulettes et talismans propres a protéger le défunt des
ennemis d’Osiris, ¢’est-a-dire de tous ceux qui, dans 1’au-dela, tenteraient
d’empécher sa marche vers la lumiére.

Le principe méme des bandelettes protégeant les momies relevait de
Neith car, déesse primordiale a I’origine de la trame de 1’existence, elle
¢tait aussi la patronne du tissage qu’elle avait inventé pour les hommes.



Ainsi, tout défunt enveloppé de tissu €tait une part du grand tissage de la
vie du monde, une partie de I’ceuvre de la déesse Neith.

Au moment de I’embaumement, les viscéres étaient retirés du corps et
placés dans de petits sarcophages contenus dans les canopes aux
couvercles représentant les fils d’Horus, tandis que les Chouabtis, petits
personnages en forme de momie, se tenaient prés du défunt afin
d’effectuer pour lui (ou avec lui) les gestes que son corps ne pouvait plus
executer.

Enfin, avant la fermeture définitive du sépulcre, avait lieu la cérémonie
rituelle de I’ouverture de la bouche qui permettait symboliquement au
défunt d’utiliser ses facultés dans le monde des téncbres.

Voir : Blanc, Canope, Chouabtis, Défunt, Embrassement, Funérailles,
Horus (Fils), Neith, Ouverture de la bouche, Purification, Sarcophage,
Tait, Tombeau.

Monpk (LEs Trois)

Dans la pensée égyptienne, 1’univers était composé de trois plans,
physique, intellectuel et spirituel, soit le monde céleste, le monde
terrestre et le monde de la Douat.

On peut considérer le premier comme 1’océan primordial (Noun) dont
tout émane (galaxies et particules, dieux, parcelles de lumiere et Akh), le
second comme celui ou I’ensemble de ce qui existe s’incarne,
expérimente et se réalise sous I’influence solaire, et le troisiéme comme
celui ou s’effectue le travail lunaire (€¢limination, purification, initiation,
transformation, mémoire et renaissance en Osiris lumineux).

Une fois expérimentés, les deux derniers mondes amenaient a de
nouvelles moissons, de nouvelles naissances et apportaient ainsi un
nouvel accroissement au principe général de lumiere contenu dans le
premier monde, selon le principe du grain de blé enfoui dans la terre.

Voir : Blé, Douat, Mysteres, Religion.

MONSTRES

Dans les temples, des prétres gardaient les salles et interrogeaient les
initiés désirant franchir les seuils de connaissance. Dans le monde



souterrain de la Douat, ¢’était des monstres qui avaient ces fonctions et
qui interdisaient les portes, passages ou couloirs a tous ceux qui ne
pouvaient fournir les noms des dieux, des gardes et des responsables de
ces portes.

Les portes €taient entourées de serpents et les monstres €taient armés
de couteaux et d’étincelles. Ils tenaient des sceptres symbolisant leur
importance dans le circuit destiné a purifier I’ame des défunts. Parmi les
monstres les plus représentés se trouvait Ammit (« mangeur de mort »,
ou « dévoreuse »), au corps féminin compos¢ d’une gueule de crocodile,
d’un avant-train de lion et du corps d’un hippopotame. Seule la
connaissance, la parole juste et les armes de lumiére (le harpon d’Horus)
avaient raison de ces étres redoutables.

Voir : Ammit, Crocodile, Griffon, Harpon, Hippopotame, Jugement,
Portes, Ro-Sétaou, Tribunal.

MONTAGNE

Le principe symbolique de la montagne est de rapprocher les hommes
(vivants ou morts) des dieux et du monde céleste. Moise, parfois
surnommé 1’Egyptien, monta ainsi au sommet d’une montagne pour
recevoir la connaissance divine. C’est au faite d’une montagne que se
tiennent les babouins de Thot saluant chaque jour le lever du soleil. Dans
la géographie symbolique, la montagne du monde, formée du mont de
I’est (Bakhou) et du mont de 1’ouest (Manou) correspondait aux
deux piliers soutenant le ciel. Pour la pensée égyptienne, les montagnes,
les déserts ou les pays étrangers, €taient considérés comme des déserts
appartenant a Seth, tandis que les montagnes s’¢élevant a I’ouest du Nil
¢taient les lieux de passage entre la Douat et le monde visible. De ces
montagnes naissaient les nouvelles consciences ou les nouveaux soleils.

Voir : Amentha, Colline, Denderah, Mastaba, Obélisque, Pierre,
Pylone, Pyramide.

Montou

Dieu a téte de faucon couronné par le disque solaire ou deux plumes,
plus spécialement chargé de protéger les dieux et les rois de leurs



ennemis. On peut assimiler Montou a un dieu de la guerre sans qu’il ait
les caractéristiques négatives de I’Ares grec et du Mars romain. Son
animal particulier, un taureau blanc a la téte noire, est aisément
reconnaissable dans les peintures murales. Cet animal associe ainsi
Montou aux divinités de fécondité des cultes agraires (telles que Min).

Voir : Faucon, Karnak, Min, Taureau, Thebes.

Mort

Bien que personnifiée par la déesse lunaire Mout, la mort n’est pas
représentée dans les illustrations de la vie égyptienne. Contrairement a
une idée recue de visiteurs superficiels, les habitants de I’'Egypte antique
n’étaient pas obsédés par 1’idée de la mort. C’¢était un peuple gai et positif
qui ne montra jamais de morbidité dans ses représentations, a I’inverse de
la culture médiévale occidentale ou la mort est constamment représentée
grimacante et agressive, ou encore de notre temps ou elle a presque
totalement disparu de nos représentations.

Seuls les initiés (qui gardent le silence) et les défunts (qui ne
reviennent pas) ont la connaissance de ce principe qui est cependant
présent dans tous les actes rituels des prétres et des fidéles d’Egypte.
C’est dans le domaine privilégi¢ de la mort que symboliquement « le
defunt voit son pere Osiris [Dieu] sous toutes ses formes [ou
transformations]. » Il en est de méme de I’'initi€ qui en est une
préfiguration. Dans la mort véritable ou simulée, défunt et adepte
acquicrent la connaissance universelle ou, en réalité, ce qu’ils en peuvent
recevoir. La mort n’est ainsi jamais un personnage terrifiant mais un
moment cyclique de I’existence amenant la lumicre.

Voir : Baptéme, Cycle, Défunt, Initiation, Livre des Morts, Mout.

Mouchk

Insigne offert aux guerriers valeureux en raison de la grande ténacité
de I'insecte. Cette qualité faisait figurer la mouche sur les amulettes et
talismans, et servait de signe protecteur pour les défunts comme pour les
vivants.

Voir : Animal.



Movut

La Mere, la Mort. Divinité ancienne et guerriere, protectrice de la
Haute-Egypte, mére de Khonsou, épouse tardive d’Atoum, parfois dite
« (Eil de Ré », symbolisée par un vautour et parfois par une lionne
lorsqu’elle est (Eil de R€. Mout ne devint déesse primordiale et mere du
soleil qu’a la fin du Nouvel Empire. Son temple porte le nom de
Croissant lunaire, Achérou, symbole céleste et personnification des
deesses-meres primordiales. Mout faisait partie d’une triade comprenant
Amon et Khonsou. Mout était le nom que les Egyptiens donnaient a la
mort.

Voir : Amon, Karnak, Khonsou, Mort, (Eil de Ré, Thebes.

MusiQuE

La musicienne Meret jouait de la harpe sacrée avant 1’inondation du
Nil, pour féter la renaissance d’Osiris et ’avénement de 1’enfant Horus.
De méme, une harpiste accompagnait la renaissance d’un défunt justifié
s’apprétant a rejoindre le monde céleste. Les illustrations et peintures
murales montrent combien la musique faisait partie intégrante de la vie
¢gyptienne tant pour les cérémonies rituelles et officielles que pour les
¢vénements de 1’existence quotidienne.

Voir : Harpe, Hator, Sistre.

MYRRHE

Arbre fournissant un parfum purificateur consacré a Hator. Un des
souhaits exprimés par le défunt était d’€tre nourri par la déesse parmi les
arbres a myrrhe. Pour se préparer a cela, on enduisait ses levres d’huile
parfumée tandis qu’Hator en répandait sur I’ensemble de son corps.

Voir : Huile, Onction, Parfum, Purification.

MysTiiRES (INITIATIQUES)

Les mysteres egyptiens ¢taient une sorte de drame divin ou les prétres
tenaient le role des dieux, symbolisés par des masques ou des attributs
caractéristiques. Ces mystéres avaient toujours I’enseignement pour



objet, car c’est a travers eux que les néophytes ou les impétrants des
degrés supérieurs apprenaient a distinguer les forces et énergies des trois
mondes, céleste, terrestre et souterrain. Ainsi, dans la vie quotidienne
aussi bien que dans le séjour dans 1’au-dela, 1I’initié connaissait la
conduite a tenir, la maniére sage de participer aux cycles de vie et les
paroles justes a dire aux juges et aux gardiens des portes. La déesse Maat
y veillait.

Ces cérémonies, peut-€tre a I’origine du théatre, permettaient de vivre
avec sagesse et sérénité sur la terre, victorieusement et lumineusement
dans la Douat, ce que confirme I’initi€¢ Homere qui en chante
I’importance dans son hymne a Déméter.

En lui-méme, le mot « mystere » signifiait enseignement et
connaissance, cérémonie religieuse rituelle, et secret spirituel (parce que
le principe initiatique ne peut étre qu’intime et incommunicable). Aux
temps prépharaoniques, ils furent enseignés par la déesse Isis aux
premiers prétres d’Egypte, ¢’est pourquoi ils furent d’abord consacrés au
mythe osirien dont ils faisaient revivre les principales séquences. Ils
¢taient composes par les périodes et événements de la naissance, de 1’age
d’or, de la mort, de la disparition, de la navigation, de I’enfantement
d’Horus, et enfin de la résurrection, soit les phases ou degrés de
connaissance que devaient a leur tour vivre les initi€s et par la suite les
defunts dans leur itinéraire nocturne et souterrain.

Selon S. Mayassis : « L’Egypte fut la mére des mystéres, elle recut la
révélation sur 1’ame, son origine divine, sa lumiére, lumiere elle-méme,
sa nature, ses facultés, son devenir. Et cette révélation, elle I’a traduite en
mythes. Dans le mythe est cachée la doctrine [initiatique], » (Mysteres et
Initiations de | ’Egypte ancienne, Arché, Milano, 1988).

Voir : Amentha/Atlantide, Homere, Initiation (Chemin de), Isis, Monde,
Osiris, Prétre, Seth (Attentat contre Osiris), Seth et Osiris (Grande
Bataille), Thédtre, Voyage.



Naos, PRONAOS

Le naos était le point central du temple, le lieu inaccessible, le saint
des saints que rien ne pouvait atteindre mais autour duquel tout
s’organisait. C’était dans le naos que se trouvait le dieu du temple, 1a ou
se rencontraient mystérieusement le monde sensible et le monde céleste
des dieux.

Pour les initiés, le naos préfigurait le lieu de leur sépulture, la porte qui
leur donnerait acces au parcours invisible dans les ténebres, la région qui
ferait d’eux les égaux des dieux, intégrés dans la lumiere d’Osiris.

Sur les barques sacrées, le naos désignait un coffre cubique, sorte de
tabernacle dans lequel se trouvait une reproduction du dieu, ou une
représentation du défunt que 1’on emmenait vers sa derniere demeure.

Voir : Architecture, Energie, Navire, Offrande, Prétre, Temple,
Tombeau.

NarorLioNn BONAPARTE

(CamMPAGNE p’Ecypre, 1798-1801)

« Soldats, du haut de ces pyramides, quarante sie¢cles vous
contemplent... » C’est ainsi que le futur empereur présenta les pyramides
a ses troupes venues libérer le peuple d’Egypte de ’oppression des beys
et des mamelouks. Cette expédition, malheureuse sur le plan militaire, fut
cependant triomphale sur le plan culturel, puisqu’elle fut a I’origine de



I’égyptologie et de la découverte par Jean-Francois Champollion des
secrets de 1’€criture hiéroglyphique.

Les découvertes scientifiques et archéologiques faites par les 500 civils
(dont 167 savants) qui accompagnerent I’armée dans sa campagne
aboutirent a la réalisation de La Description de 1'Egypte, ouvrage
commande par Napoléon en 1802 a I'Imprimerie impériale. Cette somme
de connaissance contient plus de 3 000 illustrations représentant I’Egypte
telle que la virent ses visiteurs au cours des quatre années ou ils firent
I’inventaire de ses monuments, inscriptions et de sa statuaire.

Voir : Champollion, Hiéroglyphe, Histoire, Isis (et la France), Terre
d’Egypte.

NAVIRE

Comme les ponts et les portes, les navires étaient toujours liés au
symbolisme du passage, qu’il s’agisse de moments physiques (mort) ou
de phases initiatiques (degré d’enseignement). De nombreuses barques
ou bateaux a voiles furent déposés en ce sens symbolique dans les
tombes afin de faciliter le passage aux défunts. La civilisation nilotique
ne favorisa jamais les voyages en haute mer de sorte que seules les
navigations fluviales, transport de matériaux et cérémonies religieuses et
funébres, sont représentées. Les grands navires sont peu nombreux dans
les peintures murales.

Voir : Barque, Barques (trois), Naos, Noun, Océan.

NEFERTOUM



Fleur de lotus au nez de Ré, fils de Ptah et Sekhmet la Puissante,
divinit¢ masculine du parfum, Neéfertoum personnifiait la fleur du
nénuphar attirée par la lumiere du soleil. Une fleur de lotus lui servait de
parure, mais il avait parfois une téte de lion, ou 1’on représentait un lion
couché a ses pieds. Soleil enfant, Néfertoum est un des multiples aspects
du soleil et de son activité¢ sur la terre ainsi que du principe de la
renaissance. Il était particulierement vénéré dans la ville de Memphis et
faisait partie d’une triade comprenant Ptah et Sekhmet.

Voir : Fleur, Harpocrate, Lotus, Memphis, Nénuphar, Parfum, Ptah,
Sekhmet.

NEiTH

Celle qui est venue a l’existence d’elle-méme et qui, dans une
inscription de son temple a Sait (Basse-Egypte), déclare : « Je suis ce qui
est, ce qui sera, ce qui a ¢t€. Nul n’a soulevé le voile qui me couvre. »
Divinité primordiale et mere du monde, responsable de la différenciation
des sexes, associée a la guerre, Neith est certainement a 1’origine des
divinités grecques féminines Hécate, Athéna et Artémis.

Ayant inventé le tissage et concu la trame de la vie, Neith était a
I’origine des premieres bandelettes destinées a entourer, embrasser
rituellement le corps des défunts (momies). Tout défunt était ainsi, en
premier lieu, sous la protection de cette déesse ultime pour qui on
déposait, en hommage, le bouclier, I’arc et les fléches dans le secret du
tombeau.

Dans la Basse-Egypte, Neith était considérée comme le point du jour,
la mere du soleil et de Soukhos, dieu protecteur personnifié par un
crocodile, tandis que la navette de la divine tisseuse ornait le thorax du
cobra d’Ouadjet.

Neith était représentée coiffée d’une couronne rouge, armée d’un
bouclier et de deux fleches. Comme le fut pour les Grecs Artémis, sceur
d’Apollon, Neith était la face active et purificatrice du soleil, sa pensée et
la puissance de sa conscience.

Voir : Arc, Arme, Bouclier, Embrasser, Fleches, Javelot, Momie, Nout,
Ouadjet.



NEKHBET

Une des méres primordiales, déesse de Haute-Egypte, personnifiée par
un vautour femelle blanc, Nekhbet était vénérée dans sa ville de Nekhen,
grand centre et capitale de la Haute-Egypte. Nekhbet était généralement
représentée en compagnie d’Ouadjet, le cobra de Basse-Egypte, avec qui
elle formait un couple de déesses protectrices assistant rois, initiés et
defunts. Nekhbet et Ouadjet participaient a la formation (spirituelle et
sociale) de chaque nouveau roi, a qui elles donnaient le deuxieme nom au
moment du couronnement.

Divinités tutélaires, elles étaient représentées par le serpent et le
vautour et figuraient a ce titre sur la couronne royale ainsi que sur tous
les ornements rituels des souverains. Symboliquement, Nekhbet et
Ouadjet ¢étaient des principes freres, c’est pourquoi on pense les voir dans
la représentation des deux serpents entourant (embrassant et protégeant)
le disque solaire, ou veillant sur la barque de Ré. Elles personnifiaient
¢galement 1’'union de la Basse et de la Haute-égypte, le sud et le nord,
représentés par la couronne blanche et la couronne rouge, le jonc et
I’abeille et, au sommet de cette pyramide symbolique, Seth et Osiris.

Sous ces différentes formes, parfois difficilement décelables, les
deesses Nekhbet et Ouadjet accompagnaient les défunts sur la barque
nocturne traversant la Douat.

Voir : Blanc, Haute Egypte, Ouadjet, Outo, Puissante, Roi (Cing
noms), Tefnet, Union, Vautour.



NENUPHAR

Plante illustrant la naissance de la vie primordiale et symbolisant la
Basse-Egypte, le nénuphar, ou lotus, est une des plantes les plus
représentatives de la pensée symbolique égyptienne.

Voir : Fleur, Harpocrate, Lotus, Néfertoum, Sema-Taouy, Végétation.

NEPHTYS

Dans 1’un des plus anciens mythes d’Egypte, Nephtys accompagne et
seconde sa sceur Isis au moment de la mort puis de la résurrection de leur
frére Osiris, dont elle aurait eu Anubis comme premier fils. Nephtys est
parfois représentée avec Isis, I’une pleurant devant et I’autre derriere le
cercueil du disparu. Avec Seth, elle forme (momentanément) le dernier
couple de I’ennéade d’Atoum. Nephtys est généralement représentée
avec sa sceur Isis dont elle semble le double ou la part intériorisée.

Voir : Anubis, Isis, Osiris, Osiris (Le meurtre), Pleureuse, Seth.



NETER

NeTeR, mot signifiant « dieu », représenté par un mat terminé par un
petit drapeau (ou banniére) en forme de trapeéze ou de triangle, par un
petit personnage assis portant barbe et ankh, par un faucon sur un pavois
ou encore par une ¢toile a cinq branches. Placé tout d’abord aux angles
des temples, le drapeau (ou bannicre) neter annongait la présence du dieu
dans la construction sacrée. Pour cela il signifiait « dieu » sans que soit
précisée sa nature ou son nom particulier.

Le neter manifeste 1’énergie ou le principe, ’essence d’une divinité
puis celui de tout étre (dans les trois régnes), c’est pourquoi on peut dire
que sa caractéristique principale est de naitre, se régénérer mourir et
renaitre de lui-méme. En ce sens, tout cycle est un nefer (une énergie) et
peut porter un nom, tel Khonsou qui est le dieu ou neter de la lune, de la
lunaison, de ses phases de croissance et de décroissance, de naissance et
de mort apparente. Il en est ainsi d’Osiris, Isis, Nephtys, Seth, et Horus
qui sont les neters des jours €pagonémes (5 jours complémentaires
ajoutés a « I’année vague »), c’est-a-dire qu’ils fagonnent et amenent a
I’incarnation ce qui n’est pas encore manifesté et n’existe que de facon
latente (sous forme de potentialité).



Ainsi, se nourrir de miel, c’est non seulement utiliser I’énergie
contenue dans cet aliment (son Ka), mais c’est aussi intégrer son neter,
c’est-a-dire le principe (inaccessible a la volonté humaine) qui a permis
que le miel existe, 1’association de 1’abeille, du soleil, de la végétation
parvenue a la floraison, a quoi s’ajoute la symbolique (et le neter propre)
de chacun de ces ¢léments. Difficile a transposer dans les langues
modernes, le neter est trés proche du principe divin, auquel il ajoute un
principe d’énergie active et concrete, que I’on ne rencontre que dans les
divinités des religions anciennes.

Voir : Banniere, Dieu, Enseigne, Religion.

NiL

Epanchement d’Osiris, personnifié a la fois par 1’hermaphrodite Hapi
(pendant la crue) et Osiris, le Nil est la colonne vertébrale de I’Egypte,
son axe sud-nord et la délimitation de 1'orient et de 1’occident.
Symboliquement, il est aussi la limite séparant 1’existence terrestre et la
vie dans 1’au-dela.

Premier miroir du monde céleste, le Nil (6 400 km) apporte au pays
qu’il inonde la prospérité et la fertilité¢ des dieux, c’est pourquoi le fleuve
est lui-méme une divinité. Sa crue commence au solstice d’été, est a son
maximum entre le 30 septembre et le 10 octobre. Elle décroit a partir de
cette date. Officiellement, la naissance du fleuve correspond aux chutes
de la premicre cataracte.

Le Nil est souvent représenté par deux personnages nommes Nils-
geénies illustrant les deux aspects visibles du fleuve suivant sa couleur ou
I’époque ou on le considere. Le fleuve est Nil vert lorsque ses eaux
proviennent en abondance du lac No et ont traversé les marécages du
Soudd, et Nil rouge au moment ou les eaux (ferrugineuses) de 1’ Atbara le
rendent tumultueux. « Il brille dans 1’horizon paré de tissus verts et vétu
de tissus rouges », précise un papyrus. Les méandres du fleuve sont
personnifiés par les multiples replis du serpent de la Douat, ce qui assure
symboliquement les défunts de la continuité de la vie dans cet au-dela
ténébreux.

Voir : Atoum, Caverne, Chemin, Chouabtis, Couleurs, Cycles, Eau,
Hapi, Isis, Khnoum, Mer, Orion, Osiris, Pylone, Sothis, Vache.



N&up

A la base du tissage et de toutes les trames, les nceuds manifestent
toujours une relation particulicre entre les dieux et la terre, ou
simplement entre les humains. Sur le plan physique, ils peuvent marquer
le lien magique attachant une énergie ou un principe a telle ou telle
action. Pour les Egyptiens, le nceud d’Isis avait un grand pouvoir
bénéfique car il ajoutait a la puissance divine la fécondité des cycles de
vie que la déesse favorisait. Dans un nceud divin se tenait caché le germe
d’un futur cycle d’expérience comme chaque grain de blé recelait une
nouvelle plante.

Voir : Ankh, Bes, Boucle, Corde, Khékerou, Tit, Union.

Noir

Couleur de la nuit et de 1’eau de I’océan primordial Noun, le noir est
aussi la couleur du voile d’Isis surnommée parfois déesse « noire et
rouge », tandis qu’Osiris est appelé le Noir parce qu’il régne dans les
ténebres. Horus lui-méme possédait un ceil noir et un ceil blanc, ¢’est-a-
dire qu’il détenait la lumicre lunaire et la lumicre solaire, soulignant ainsi
qu’il était ’aboutissement des principes initiés par ses « parents » Isis et
Osiris, la lune et le soleil.

En fait, la couleur noire était attribuée a tous les personnages divins car
c’est dans la nuit que naissent symboliquement les dieux et la lumicre, les
nouvelles consciences (principe de I’initiation dans le noir). C’est ainsi
que respectant le symbolisme des contraires, Osiris le dieu noir est
nomme¢ Seigneur du Pays blanc car la couleur noire est aussi celle de la
résurrection. Pour la méme raison, certaines représentations de Min, dieu
de la fertilité, étaient rituellement enduites de la couleur noire du taureau
qui le représentait.

C’est peut-€tre ces différentes pratiques que perpétucrent les vierges
noires qu’honorait dans les cryptes le christianisme médiéval.

Voir : Couleurs, Lune, Min, Noun, Nuit, (Eil, Soleil, Taureau.

Nom



Donner un nom (ren) c’est animer (donner la vie) et c’est aussi donner
la forme car forme et vie sont inséparables, comme le montre le potier
Ptah fagonnant a la fois deux é€tres, I’un étant la force de vie (le Ka) et
I’autre sa forme. Par la vibration que 1’on émet pour chanter, crier, ou
murmurer le nom d’un étre, on active son €nergie et ce qui la caractérise.
« Celui dont le nom est prononcé, vit », annonce un 7exte des pyramides,
exprimant aux générations futures pourquoi le nom des rois et divinités
se trouve aussi souvent inscrit dans la pierre, les papyrus et les peintures.

Renommer un défunt, c’est lui donner la mémoire. Inversement,
effacer un nom, c’est anéantir une entité, c’est pourquoi on martelait les
noms de ceux que 1’on ne voulait plus voir influencer la vie de I’'Egypte
(Akhénaton) ou déséquilibrer [’organisation sociale du pays (les
condamnés de droit commun, pilleurs de tombeaux, dont on ne
mentionnait jamais le nom dans les rapports de proces et de jugement).

La premiere obligation qui €tait faite au défunt confronté¢ au monde de
I’au-dela était de nommer chaque lieu, chaque génie des portes, chaque
partie de la barque nocturne. Il lui fallait en fait animer chaque énergie du
monde, I’'intégrer a sa connaissance afin de parvenir a étre chacun d’eux,
et devenir enfin une partie consciente de Dieu lui-méme. « Je connais vos
noms, vos secrets, vos cavernes », dit le défunt aux gardiens des portes.
Apres quoi il était a son tour reconnu par Nout qui le rassurait par ces
mots : « Je suis Nout, je t’ai enfant¢, j’ai proclamé ton nom. »

Il faut observer que le véritable nom du grand dieu de 'univers est
quant & lui inconnu de tous, y compris de sa mere elle-méme ce qui
souligne 1I’idée suivant laquelle la création du monde (et de Dieu) était
I’ceuvre d’une divinité féminine. Lors de son couronnement, on attribuait
cing noms au nouveau roi, correspondant a chacune de ses plus grandes
fonctions.

Voir : Déesse, Ka, Nom, Noum, Nout, Parole, Pharaon, Porte, Ptah,
Roi, Roi (Les cing noms).

NoMBRE (SYMBOLISME)

Comme le nom, le nombre est une vibration ou €nergie particulicre, de
sorte qu’il est nécessaire de connaitre les mathématiques divines pour lire
le déroulement de I’existence et connaitre la signification de Ila



circulation des errantes (les planetes de notre systeme solaire), de
comprendre ce que signifient triades (Amon, Mout et Khonsou ; Osiris,
Isis et Horus), ennéades ou ogdoades pour saisir le symbolisme de tel
dieu ou tel groupe de divinités.

Voir : Ennéade, Ogdoade, Quatre, Sept, Triade, Trois.

NoMBRES (SYMBOLISME)

Les nombres ont une signification et un enseignement précis dans la
pensée symbolique égyptienne. Nous en décrivons ci-dessous le principe
¢lémentaire.

— 1 : L’unité. Le dieu créateur, la potentialité qui se développera dans
une filiation cosmique. C’est vers cette unité que se dirigent, apres leur
expeérimentation, tous les défunts d’Egypte.

— 2 : La dualité, I’antagonisme et la complémentarité, 1’opposition puis
I’harmonie et I’équilibre tels que le montrent les couples frére-sceur,
époux-épouse, amis-ennemis, et les deux royaumes d’Egypte, le Nil et la
terre inondable, le jour et la nuit.

— 3 : Fils du couple primordial, le nombre trois, féminin, devient actif
et prend forme. C’est la trinité originelle, le triangle, la plus élémentaire
des figures géométriques. La forme du delta du Nil.

— 4 : Principe de Dl’incarnation de I’esprit dans la matiere, quatre
construit et stabilise dans le temps et ’espace. Les autels et les trones
royaux a quatre faces s’orientent selon les quatre points cardinaux. Le
nombre quatre, masculin, se trouve dans le nombre des chambres des
tombeaux, dans celui des vases mortuaires (canopes contenant les
visceres) que veillent les quatre fils d’Horus, dans les fleches que lance
Pharaon vers les quatre horizons.

— 5 : D’énergie céleste créant de la matiere. Cinq doigts, cinq sens et
cinq branches aux €toiles.

— 6 : Nombre de ’Homme, et de I’expérience de la conscience.

— 7 : La maitrise et la complétude. Sept associe la triade originelle (3)
et son incarnation (4) dans le temps cyclique du monde. Sept représente
la perfection, comme Hator et Maat que 1’on désigne comme
« septuple ». Les juges chargés d’examiner les défunts sont précis€ment



42 (6 x 7), soit le nombre de ’homme (6) et celui de la perfection (7),
c’est-a-dire la justice que représente et met en ceuvre la déesse Maat. Sept
est aussi le quart d’une lunaison, son aspect le plus actif (croissant ou
carre).

— 8 : Nombre de I’infini, premier ordre harmonisant le chaos,
manifestation des principes d’équilibre et d’éternité des cycles,
propageant la création originelle dans tout I'univers. C’est ce
qu’indiquaient les quatre couples (4 grenouilles et 4 serpents) demeurant
sur la colline primordiale, que 1’on situait a ’emplacement de la ville
d’Hermopolis (Shmoun). Ces quatre couples donnaient naissance, ou
permettaient la naissance, du soleil.

— 9 : D’ennéade, le principe de perfection et de totalité sur les trois
plans, physique mental et spirituel, et I’ensemble de ’humanité pour les
Egyptiens. Neuf ethnies étaient a I’origine du pays ; c’est pourquoi on
représentait Pharaon sur neuf arcs considérés comme base de son regne et
de son pouvoir.

— 10 : L’unité originelle dans sa fructification. Dix multiplie I’ceuvre,
ou I’¢lément fondateur. Dans 1’Amentha (I’ Atlantide), Posé€idon installa
ses dix fils dans dix régions dont ils furent les rois, eux et leur
descendance. Le corps spirituel est formé par dix puissances divines. Dix
est le Nombre qui égale I'unité, qui égale I’esprit. Les temples étaient
composés de dix parties correspondant a des maisons divines qu’il fallait
connaitre puis traverser lors des initiations.

— 12 : Démultiplication d’un principe (3 x 4), pour son
fonctionnement — douze disciples, douze mois, douze constellations.
Douze est souvent visible dans les travaux, les mois et les heures. Les
corps matériels sont constitués par douze parties ou fonctions mais aussi
entachés par douze vices. Osiris est égal a dix, Seth a douze.

— 24 : Symbolise un jour (24 heures) et se compte par deux fois douze
heures (nuit et jour).

— 28 : Temps moyen d’un cycle liant le soleil et la lune (lunaison) d’ou
émane naturellement le nombre 14, sa moiti¢ (phase ascendante ou
descendante). 28 est 1’dge ou fut assassiné et démembré Osiris.
Symboliquement, il s’agit de la maitrise (7) s’incarnant et se multipliant
dans la matiere (4).



— 42 : (6 x 7), L’ensemble du travail humain (nombre 6) et
I’expérience de la conscience amenant a la plénitude de soi et a la
maitrise (7). Confirmant cette symbolique, quarante-deux nomes
composent les deux Egyptes, quarante-deux juges sanctionnent le
passage du défunt dans la Douat, tandis que quarante-deux papyrus
(livres) constituent la bibliotheque primordiale et sacrée du temple. C’est
peut-&tre dans ce dernier sens qu’il faut comprendre les 42 lettres
composant le nom secret du Dieu biblique.

NowmEs

Sepat. Dés 1’origine (pré-dynastique et Ancien Empire), les deux pays
d’Egypte furent composés de vingt-deux nomes pour la Haute-Egypte et
de seize nomes pour la Basse-Egypte. Par la suite, la Basse-Egypte accrut
ses divisions administratives et cultuelles jusqu’a compter vingt nomes,
ce qui fit un total de quarante-deux nomes, correspondant au nombre de
juges d’Osiris officiant dans I’autre monde. Ainsi, le royaume du dessus
¢tait en parfait équilibre avec le royaume du dessous comme 1’¢taient les
deux couronnes sur la téte de Pharaon, car « ce qui est en haut est comme
ce qui est en bas ».

Le hiéroglyphe désignant un nome est un rectangle quadrillé,
suggérant un espace sillonné de canaux, c’est-a-dire une terre irriguée.
C’est aussi un signe rappelant la trame d’un tissage.

Voir : Egypte, Histoire, Neith, Tarot.

Noun

Les eaux primordiales, le chaos, d’ou la vie est issue, et d’ou émanent
les premiers ¢léments du monde, les dieux et tous les étres vivants. Le
Noun existait alors qu’il n’y avait « ni le ciel, ni le soleil ni la Terre ».
Cet ¢lément primordial, prééminent aux dieux (€nergies actualisées), fut
conservé dans la suite des temps comme le montrent les correspondances
de Noun avec « I’Abime » grec et « les Eaux » sur lesquelles flottait
I’esprit de la Genese.

A l'origine méme de toute pensée spirituelle égyptienne, Noun
procédait d’une ancienne religion stellaire. C’est pourquoi cette entite



androgyne ¢tait « pere des dieux », car d’elle apparurent la premiere
concrétisation, les premiers éEtres, la premicre conscience. Noun,
réservoir de toute potentialit¢, €tait la manifestation premiere d’un
symbolisme cosmique. Elle était la source de toute actualisation future.

Voir : Ame, Amon, Atoum, Baptéme, Corbeille, Hapi, Hérichef, Horus
(Naissance mythique), Lac, Mer, Moise, Navire, Noir, Nom, Nuit, Océan,
Onction, Vase.

NOURRITURES

Lorsqu’elles ne participent pas aux sacrifices, les nourritures présentes
sur les illustrations ou citées dans les textes des papyrus correspondent a
des pratiques rituelles, des repas ou le roi, I’initi¢ ou le défunt partagent
I’énergie des dieux sous forme d’aliments autant physiques que
symboliques. Il s’agit géneéralement de gateaux, de pains ronds ou de
galettes mais aussi de viandes, de lait ou d’eau provenant du lac du
sycomore. Un Texte des pyramides précise que le défunt a participé a
cinq repas : « Maitre, Seigneur des cinq repas (gateaux, pains et
boissons), dont trois [consommés] au ciel et deux sur la terre ».

Parfois, le roi « mange la cuisse », ce qui est soit une manicre de
signaler qu’il participe d’un secteur céleste lumineux, soit qu’il est
devenu apte a féconder (physiquement ou spirituellement), ce dont la
cuisse est toujours le symbole.

Voir : Lait, Laitue, Miel, Pain, Vin.

NOURRITURES SACREES

Les nourritures sacrées des rituels égyptiens, toujours d’une exquise
douceur et d’une grande richesse énergétique, sont le miel, le lait, le pain
et le vin ; dans une composition intégrant jusqu’a I’infini les principes
duels d’Isis et d’Osiris, de la lune et du soleil, de la semence et de la
fécondité, de I’expérience terrestre et de la connaissance divine.
L’ensemble de ces descriptions correspond en fait, naturellement, a la vie
¢ternelle.

Voir : Lait, Laitue, Miel, Pain, Vin.



Nour

La course de la lumiére, le noir sans fond, sur lequel naviguent les
¢toiles. Déesse du ciel, fille de Chou (souffle) et épouse de Geb (la
matiere), Nout est la mere des divinités principales Osiris, Isis, Seth et
Nephtys. Apres la disparition d’Osiris, Nout personnifia la voiite céleste
parsemée d’¢€toiles, toutes ses enfants selon les Textes des pyramides.
C’est pourquoi elle est aussi la mere du soleil, R€, qu’elle avale chaque
soir et met au monde chaque matin. Par ce fonctionnement régulier et
¢ternel, Nout est la maitresse du principe de la vie, de la mort et de la
résurrection de chaque étre créé.

Comme toutes les déités représentant une énergie fondamentale, Nout
anime Dl’air de ses ailes de faucon. Ses principales représentations
illustrent le principe de protection puisqu’elle encadre et contient la scéne
ou elle se trouve. En réalité, la grande déesse aime celui qu’elle s’appréte
a accueillir et s’unit d’amour avec lui. « Ta mere Nout s’est étendue sur
toi, elle te fait dieu sans ennemi... » et Nout place alors en lui la semence
divine qu’elle détient, inversant les roles sexuels jadis attribués a la vie
terrestre par la déesse Neith.

Nout le ciel symbolise naturellement la totalit¢ de la vie avant sa
diversification. Cette notion religieuse prefigure I’absence de sexe des
anges qui préoccupa tant les peres de I’Eglise chrétienne.

Voir : Air. Ame, Astre, Chou, Ciel, Douat, Etoile, Geb, Khepri,
Lumiere, Neith, Nout, Onction, Orage, Osiris (Naissance), Palmier, Ré,
Religion, Sycomore, Voile, Zodiaque.




Nurr

Comme le décrira plus spécifiquement le Grec Hésiode dans sa
Théogonie, 1l existe deux sortes de nuit, la grande, qui n’est autre que le
monde d’avant la création lumineuse, et la nuit terrestre avec son cortége
d’entités séthiennes que chasse Horus chaque matin. La grande nuit est
comparable a I’océan primordial Noun, pére des dieux, tandis que la nuit
c¢leste nommee Nout est la mere céleste de la terre et des hommes.

La nuit, comme la mort physique ou I’initiation, est une porte
privilégi¢e, le moment favorable pour rencontrer les entités et divinités
qui peuplent I’univers invisible, pour intégrer de nouvelles connaissances
(de nouveaux dieux). En ce sens, le noir du voile initiatique d’Isis recrée
la nuit des origines : « Le défunt fut congu [initi¢] la nuit et naquit la nuit.
Il appartient aux Suivants de Ré€, qui sont devant 1’étoile du matin ».
C’est-a-dire que le nouvel étre participe de la vie de la lumicre apres
I’avoir recu dans la nuit, ce qui est le principe méme de toute initiation
spirituelle. L’intégration et ’harmonisation en soi de ce qui fait la totalité
du monde, le soleil et la nuit, les énergies divines d’Isis et d’Osiris.

Voir : Initiation, Lumiere, Noir, Noun, Nout, Voile, Zodiaque.



OBELISQUE

Apres avoir peut-tre ét€¢ un mégalithe (la premiere manifestation du
dieu Atoum-Khépri), 1’obélisque devint un monument chargé de
symboles, termin€ a son sommet par une petite pyramide (le pyramidon)
recouverte d’or, en analogie avec la lumiere du disque solaire. Deux
obé¢lisques ¢taient €levés dans la cour des temples représentant et captant
les énergies de Khonsou et de Ré, manifestés par les deux luminaires,
lune et soleil.

Voir : Architecture, Montagne, Pylone, Pyramide, Temple.

OccIpEnT

Lieu ou le soleil se couche. C’est toujours a 1’ouest que se reposent les
défunts et les héros, 1a ou se retirent les dieux. Les occidentaux, dont le
chef était Osiris, habitaient les contrées du couchant dans lesquelles se
trouvait I’ile des Justifiés, que les Grecs nommerent les files
Bienheureuses et les Celtes 1’ile d’ Avallon.

Voir : Abydos, Aker, Amentha, Atlantide, Douat, Justifies, Khépri,
Scarabeée, Soleil.

Ocran

C’est dans une ile océane, au cceur d’un lac, et pendant les jours
d’obscurité précédant la lunaison, que Nout mit au monde son fils Osiris,



symbole alors parfait de D’incarnation de I’esprit dans [’humanité
terrestre. C’est naturellement dans cet océan, assombri par une éclipse,
que se produisit I’engloutissement de I’ Atlantide.

A nouveau, ce fut dans le secret d’une ile que se produisit I’avénement
d’Horus, fils d’Isis, pour qui chaque lever du jour serait désormais une
lutte contre les ¢éléments destructeurs de ’harmonie et de la lumiere du
monde. La catastrophe de 1’Atlantide s’intégra ainsi dans la spirale des
cycles de la vie terrestre et universelle, car ¢’est d’elle qu’apparurent les
Suivants d’Horus, c’est-a-dire une nouvelle humanité, un nouvel age de
conscience.

Voir : Baptéme, Ile, Mer, Navire, Noun, Purification, Vase.

En

Les yeux sont parfois comparés a la barque du soir et a la barque du
matin, en correspondance avec le symbolisme lunaire et solaire qu’on
leur attribue dans tous les textes. C’est par ses yeux que le divin Horus
illuminait la terre puisqu’il est écrit : « Quand il ouvre les yeux, il remplit
I’espace de lumicre, mais quand il les ferme les téncbres se répandent »,
ce qui donne au fils d’Isis et d’Osiris une importance aussi grande que
celle du soleil qu’il est charge d’éveiller et de protéger.

Puissants et dotés de pouvoirs extraordinaires, les yeux, symbole
fondamental de 1’Egypte, sont représentés sous de multiples formes et
dans toutes les situations. C’est ainsi qu’ils gardent les portes des
tombeaux (ils sont alors nommés « deux yeux méchants », et remplacent
les yeux des défunts lorsqu’ils sont peints sur leur sarcophage. Parfois,
les yeux des dieux (Horus, R€) sont considérés comme des divinités
particulicres.

Pour la pensée antique, la lumiére ne venait pas vers 1’ceil mais au
contraire ¢’était 1I’ceil qui en était I’émetteur afin qu’elle aille explorer et
illuminer le monde et les étoiles. C’est ainsi que I’ceil devient la
manifestation de la conscience humaine ou de la divinité. Un uraeus ou
une plume (selon leur disposition) symbolisent I’ceil ouvert découvrant
I’univers. « R€ me donne des yeux par lesquels je suis éclatant. »

Voir : Larmes, Lune, (Eil de Ré, Oudjat, Plume, Ré, Soleil.



(E. p’Horus

La définition exacte de « (Eil d’Horus » est « lune », comme I’illustre
le récit fondateur de son mythe. C’est pendant la terrible bataille
qu’Horus livra a Seth pour protéger le trone d’Osiris son pere, que le
méchant dieu lui arracha I’ceil gauche. Malgré sa blessure, Horus et ses
soixante-douze suivants (compagnons) précipiterent Seth dans les
flammes tandis que les prétres apportaient les armes d’Osiris a son
valeureux fils afin qu’il devienne légitimement roi a la suite de son pere.
Désormais, il fut surnommeé le Vengeur de son pere.

L’ceil perdu (la lune) lors de la bataille contre Seth fut retrouvé et
remis en place par Osiris apres sa résurrection. La guérison de cet ceil
commenca tandis qu’lsis priait ’ame d’Osiris afin que le dieu mette sa
salive sur la blessure ensanglantée. Alors le dieu combla I’horrible
blessure avec un nouvel ceil. La premicre vision qu’eut Horus fut son
pere Osiris, ressuscité du monde des morts. « Horus dit a Osiris : J’ai
levé la téte ! Je vois et vis pour toi. » Des lors, on considéra qu’Horus
possédait la lune dans son ceil gauche et Ré dans son ceil droit :

« Je suis celui qui réside dans son ceil [la lumiere], j’arrive, je donne la
vérité a Re. »

L’Eil d’Horus est le témoignage de toute transformation lumineuse
dont Ré est le maitre. C’est pourquoi il procure la vie éternelle et protege
contre toute agression. Son emploi en tant que talisman trouve ainsi toute
sa justification.

Voir : Isis, Lumineux, Lunaison, Lune, Osiris, Seth, Tait.

(E1L pE LUNE

Autre dénomination de ’ceil gauche d’Horus arraché par le terrible
Seth. C’est toujours au symbolisme de la lune qu’appartient I’(Eil
d’Horus. Cette disparition correspond a la phase décroissante du
luminaire nocturne, amenant une nuit totale et présageant un nouveau
cycle de lunaison.

Voir : Lune, (Eil d’Horus, (Eil de Reé.

(Ei. Oupsar



C’est parce qu’il symbolisait le triomphe de la lumiere sur les ténebres,
et donc la lune croissante, que 1’ceil guéri d’Horus était réputé
« bienfaisant » ou « bien portant ». L’(Eil Oudjat protégeait celui qui le
portait des blessures et des maladies. Son graphisme était composé
d’¢éléments symboliques.

Voir : Oudjat.

(Ewnoe R&

Le soleil se manifestait dans le ciel I’ceil droit d’Horus mais, parce
qu’il planait au-dessus de la terre comme un faucon, on le représentait
avec les deux ailes de cet oiseau. Par analogie, et parce qu’elle I’honorait
fidélement dans ses temples, I’Egypte en vint & se considérer comme
¢tant elle-méme 1’(Eil de RE.

Voir : Eil, Ré, Uraeus.

Eur

Sur la colline primordiale apparut un ceuf contenant la premiere
lumiere du monde, c’¢€tait la premiere apparition du soleil. Isis, fille de
Geb (la terre), ¢tait aussi nommeée « (Euf de 1’oie » bien que certains
¢crits archaiques mentionnent Geb comme €tant lui-méme sorti d’un ceuf
primordial caché dans les roseaux du delta. Symboliquement, 1’ceuf
représentait la vie (divine ou physique) dans son commencement et sa
totalité, c’est pourquoi on assurait que 1’ceuf initial avait été fait au tour
du potier par Ptah lui-méme. Germe de vie physique et spirituelle (ceuf
primordial), I’ceuf était aussi un des symboles de la renaissance dans
I’au-dela, c’est pourquoi on appelait « ceuf » le second cercueil dans
lequel se trouvait la momie des disparus.

Assurance d’une nouvelle vie, I’ceuf était, dans le monde des ténébres,
I’espoir d’une résurrection prochaine. C’est pourquoi, a la suite de Ré
représenté dans un ceuf, le défunt pouvait s’écrier : « Je sors de 1’ceuf
dans le pays mystérieux [la Douat] ».

A TPinverse, le symbolisme de I’ceuf concerne I’invulnérabilité des
principes lumineux, car dans son ceuf d’or, R€ assure : « On ne perce pas
mon ceuf », ce qui signifie que les méchants ne peuvent avoir acces aux



secrets du dieu aux formes mystérieuses sans que les principes spirituels
aient ét€ mis en activite rituellement avec une parole juste.

Voir : Faucon, Geb, Oie, Parole, Taureau (corps d’Osiris).

OFFRANDES

Particuliérement généreux quant a leurs offrandes, les Egyptiens
présentaient toutes sortes de cadeaux a leurs dieux et a leurs pharaons
disparus. Des le Moyen Empire, cependant, ce furent les offrandes
peintes qui remplacérent les offrandes physiques, ce qui était équivalent
puisque, symboliquement, une image attire au lieu ou elle se trouve
I’énergie de ce que 1’on représente.

Seul dans le naos (demeure secrete du dieu au cceur du temple), le
pontife (grand prétre ou pharaon) allumait une chandelle faite de cire
d’abeille, présentait a la statue du dieu des pains et des gateaux, du lait,
des légumes et des fruits, et une gerbe de fleurs, puis il versait de 1’eau du
lac sacré afin de le purifier une premicre fois, et des grains de sel de
natron afin de le purifier une seconde fois. Alors les offrandes devenaient
un aliment digne du dieu, c’est-a-dire que son énergie (nefer) se trouvait
régénérée par les énergies (meter de chacun des produits) que 1’on
apportait devant lui.

Le pontife (grand prétre ou pharaon) recevait cette vibration qu’il
redistribuait a la communauté en quittant le naos dans lequel revenaient
les ténebres de la nuit symbolique. L’intensité du phénomene qui se
produisait a Dintérieur du naos explique pour une bonne part les
précautions prises pour sélectionner ceux qui étaient admis a pénétrer
dans cette piece si particuliere. Toute personne ignorant les ultimes
rituels aurait sans doute subi des dommages irréparables (tels ceux qui
touchaient imprudemment a I’arche de 1’alliance biblique).



Voir : Fumigation, Laitue, Miel, Naos, Sacrifice, Temple.

OcpoabE

Au commencement, huit dieux régnerent sur le monde en formation, il
s’agit des divinités représentant les eaux primordiales, Noun et Nounet
son épouse, Heb et Hebet, personnifiant 1’éternité et I’espace, Kekou et
Keket, les téncbres, Amon la lumicére et Amonet 1’invisibilité. Cette
ogdoade qui annonce les mysteres futurs d’Osiris, la naissance de la
lumiere et la connaissance spirituelle (selon un principe initiatique) fut
illustrée par huit singes (babouins) qui saluaient le lever du soleil (ou le
souvenir de la création du monde) en élevant leurs bras vers le disque
rouge matinal.

Géométriquement, 1’ogdoade représente deux carrés entrelacés, dans
lesquels on peut voir une double incarnation (sur les plans du physique et
de la conscience), présageant la troisieme et derniere expérimentation,
invisible et spirituelle.

Voir : Ennéade, Nombre, Singe.

O

Un des attributs de Geb, la terre, dont la fille, Isis, avait aussi pour
nom « (Euf de 1’Oie ». Assimilée a Amon (quelquefois représenté par une
oie) mais aussi regardée comme un oiseau séthien, 1’oie était au
commencement du monde, appartenait a la vibration lumineuse et sonore
primordiale, au mystere de la naissance et de la renaissance.

L’oie participe d’un symbolisme proche de celui de I’ceuf et des cycles
de vie analogues a ceux que manifeste le grain de bl¢, germe de toutes les
transformations physiques et spirituelles. Les oies €taient les animaux du
temple de Karnak. « Je parle la voix de I’oie [Isis] que les dieux écoutent,
et ma parole et ma voix sont celles de 1’étoile Sothis [Isis] ».

Voir : Amon, Animal, Apis, Blé, Geb, Isis, Méhen, (Euf, Oiseau.

Oiskav



Quel que soit son nom et son espece, 1’oiseau est toujours un aspect de
I’esprit des divinités, associant symboliquement 1’expérience terrestre et
une énergie céleste. Au moment de son avenement sur le trone des deux
Egyptes, le nouveau roi faisait s’envoler un oiseau vers chacun des quatre
points cardinaux afin que chacun connaisse la nouvelle et que s’associe a
cet avenement 1I’ensemble du monde.

Voir : Aile, Ba, Benou, Faucon, Heéron, Ibis, Isis, Oie, Orientation,
Phénix, Vautour,

OMBRE

[llustration du double, I’ombre, nommée aussi Khaibit ou Chouyt, suit
I’homme dans ses voyages et ses transformations mais, a la différence de
I’ame oiseau (B4a), demeure dans le tombeau apres avoir laissé partir les
autres ¢léments spirituels de I’étre (B4, Ka, Akh). Selon certains écrits,
I’ombre égyptienne peut étre assimilée, du vivant de I’étre, a I’ange
gardien du christianisme. « Ombre de Ré » est le nom d’un temple
consacré au soleil 8 Amarna.

Voir : Akh, Ba, Double, Ka.

OnNcTioN

Les rituels égyptiens comptent environ neuf onctions différentes
composées d’huile, de parfums, de miel et d’onguents divers. Ces
produits, contenus dans des vases de formes spécifiques, étaient destinés
aux humains, aux sacrifices, ou utilisés pendant les fé€tes et les
cérémonies rituelles auxquelles participaient les pharaons et les prétres,
voire au cours de pratiques funéraires telles que 1I’embaumement et
I’ouverture de la bouche.

Symboliquement, le vase contenant I’onction représente a la fois le
Noun (océan primordial) et le ciel, comme le montre la déesse Nout
souvent figurée par une femme portant un vase sur la téte. A cette
association naturelle s’ajoutent toujours les parfums de nature solaire,
émanés de RE, dans lesquels on ajoutait une certaine quantit¢ de miel.

Ce qu’apporte I’onction a celui qui la regoit (€tre vivant ou défunt) est
essentiel pour I’expérimentation terrestre et la poursuite du principe de



transformation dans la vie spirituelle de la Douat. Dans le rite de
I’embaumement, chaque partie du corps était ointe d’une composition
différente. Par D’onction, « les fluides magiques de Ré lui-méme
pénétraient les chairs », assure un papyrus, soulignant ainsi 1’importance
des huiles sacrées et des parfums dans le processus de régénérescence de
I’ame.

Au moment du couronnement de Pharaon ou lors des fé€tes de son
jubilé, chaque dieu oignait le souverain avec une huile parfumeée
manifestant sa nature, constituant son essence, de sorte que la personne
du roi était enrichie de tous les principes divins qu’il conservait et
animait pour I’ensemble du pays d’Egypte.

Voir : Baptéme, Noum, Nout, Parfum.

Or

Noub. La chair des Dieux, le métal de prédilection des artistes
égyptiens, celui dont ils se servaient aussi bien pour fabriquer les
instruments déposés dans les tombes que pour recouvrir les pointes
d’obélisque (pyramidon) et les statues rituelles. Le métal des dieux
deésignait le soleil et ce qui ressortait de son fonctionnement physique et
symbolique ainsi que la déesse Hator que I’on surnommait La Dorée ou
La Déesse d’Or.

Sur Pharaon se reportaient toutes ces significations ; c’est pourquoi la
personne royale ¢tait décrite comme un « Horus d’or » ou une
« montagne d’or ».

Voir : Couleur, Lapis-Lazuli, Soleil.

ORAGE

Tout comme 1’ame lumineuse d’Osiris vivait éternellement, 1’ame
perverse de Seth, dont le corps avait été détruit, était partout présente
dans 'univers et sur la terre. Le papyrus de Mes-emneter le confirme :
« Je suis Seth qui déclenche les orages et le roulement du tonnerre a
I’horizon » et « La tempéte rugit pour lui, elle hurle comme Seth. »

Voir : Ciel, Nout, Seth.



OREILLE

Symbole d’écoute et de perception, I’oreille sculptée ou peinte servait
a attirer D’attention des dieux et soulignait combien était importante la
réceptivité des hommes. Dans ce sens, les grandes oreilles parfois
représentées sur les steles montrent des initiés dont 1’écoute est amplifiée
par la connaissance. L’oreille devient alors un vase recueillant la parole
(énergie) des dieux. Le tympan de la basilique de Vézelay présente,
située sous le Christ en gloire, dans une mandorle, une série de
personnages aux oreilles surdimensionnées répondant manifestement a
cette symbolique.

Voir : Corps, Parole.

ORIENT

L’est est pour les vivants de la terre le lieu ou se leve chaque jour le
soleil. Dans I’autre monde, 1’est est le point ou renait le défunt devenu un
dieu, 1a ou il rejoint le domaine céleste des immortels. C’est a cet endroit
qu’Isis lui redonne naissance, que devenu un Horus enfant (un dieu parmi
les dieux), il boit le lait du sein de sa mére et entreprend une vie divine
¢ternelle.

Ce parcours obligé de I’enseignement initiatique égyptien sera suivi
par la tradition occidentale (chrétienne ou autre) qui en perpétuera les
rites. C’est tournée vers ’orient ou nait le soleil qu’elle accordera la
lumiere et ouvrira le chemin de la connaissance nécessaire a toute
expérimentation consciente et spirituelle dans le monde terrestre.

Voir : Initiation.

ORIENTATION

L’ensemble du pays d’Egypte était orienté selon un axe sud-nord et
est-ouest, I’un déterminé par le cours du Nil, source inépuisable de vie et
corps d’Osiris, et 1’autre par la course du soleil traversant le ciel de
I’orient a I’occident. Cette orientation physique vécue symboliquement
est a I’origine de la construction des tombeaux royaux et des nécropoles
sur la rive ouest du pays, ainsi que de I’orientation de tous les
monuments sacrés d’Egypte.



Cette disposition fit que 1’on appela les morts les « occidentaux » et
qu’on les installa de telle sorte que leur visage regarde ’est, c’est-a-dire
qu’ils soient en situation de contempler chaque jour le triomphe de la
lumiére sur les ténebres. Ce que I’on appelle 1’aurore.

Les architectes chrétiens (jusqu’a la Renaissance) utiliserent cette
symbolique pour orienter leurs constructions religieuses. Le cheeur a 1’est
et le portail a I’ouest, les défunts enterrés le regard dirigé vers I’orient
afin d’étre immeédiatement témoins du merveilleux retour du Christ
(parousie). Allongé sur le sol d’Egypte, le corps humain place sa téte au
nord et ses pieds au midi, ce qui positionne sa main gauche (la main qui
recoit) a I’est et sa main droite (la main qui donne), a I’ouest. Cependant,
il est aussi possible de se positionner suivant le sens du Nil de sorte que
I’on inverse la précédente orientation, comme le soleil inverse sa course
chaque jour et chaque nuit.

Pendant la cérémonie de fondation d’un temple, c’était non seulement
ces principes que 1’on utilisait mais aussi une orientation cosmique ou les
quatre points essentiels de la future construction étaient déterminés par la
position des étoiles.

Voir : Astrologie, Chambres, Droite, Est, Etoile, Fondations, Homme,
Horizon, Oiseau, Ouest, Vent.

OrioN

Osiris €tait manifesté dans le ciel par 1’étoile Orion tandis que Sothis
(Sirtus), manifestait la déesse Isis et déclenchait 1’inondation du Nil.
Ainsi, quoique masculin et de nature osirienne, le grand fleuve fertilisant
renaissait par I’intervention de la déesse, selon le mythe de la
résurrection du dieu disparu.

Voir : Etoile, Isis, Nil, Osiris, Sothis.

ORNEMENT

On ne sait pas avec exactitude quand les principes religieux, rituels et
symboliques qui guidaient prétres, peintres et sculpteurs laisserent la
place a I’art décoratif dans les temples et les tombes égyptiennes. Au
Nouvel Empire, les influences perses et grecques participerent



grandement a ce changement, équivalent en Europe au passage de 1’art
roman au baroque puis a la décoration saint-sulpicienne.

Voir : Décoration.

ORPHEE

Selon Diodore d’Agyrium (dit de Sicile), premier siecle avant J.-C. :
« Orphée voyageant en Egypte fut initié aux mystéres d’Osiris... I
institua [en Grece] de nouveaux mysteres... C’est ainsi que les Grecs se
sont approprié les héros et les dieux les plus célébres de I’'Egypte. »

Ce que confirme Plutarque écrivant : « Les mysteres qu’on appelle
orphiques et bachiques sont en réalit¢ d’origine égyptienne et
pytagoricienne » (parce que précisément Pythagore fut instruit dans les
temples égyptiens).

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote, Homere,
Initiation, Jamblique, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore, Solon,
Thales.

Osiris

SPERS | O ?

Lieu (siege) de I’(Eil, le Premier des Occidentaux (c’est-a-dire des
défunts), Celui qui essuie les larmes. Osiris était aussi surnommé
Eternellement Bon, et le Splendide, par le peuple de I’Amentha. Fils de
Nout et du ro1 Geb qui, voyant les qualités et la pureté du cceur de son
fils, abdiqua en sa faveur et lui donna tout ce qui €tait en sa possession.



Osiris fut alors assassiné par Seth et manifest¢ depuis dans le ciel par
1’¢toile Orion.

Osiris symbolisait le principe de [’éternité de la vie cyclique et
personnifiait le Nil, le blé, la Basse-Egypte et le delta. Il était aussi la vie
¢manant de la terre et fécondant le ciel. Dieu de la végétation (et pour
cela de la prospérit€) par opposition a Seth, dieu des montagnes et des
deserts, ses attributs étaient la couronne blanche (primitivement faite de
branches d’acacia épineux), le sceptre et le fouet. En souvenir de ses
souffrances, les Egyptiens participaient & ses processions ou ils portaient
une couronne d’épines tressée en forme de dome.

Comme ce sera le cas pour Dionysos en Grece, Osiris était appelé le
Seigneur du vin, toujours associ¢ a la vie et a la générosité solaire.

Voir : Barque, Blé, Caverne, Cercueil, Couleurs, Couteau, Cycles,
Inceste, Isis, Lunaison, Lune, Lynx, Mysteres, Nil, Orion, Sept (états
d’Osiris), Seth, Soleil, Suivants d’Horus, Sycomore.

Osiris (NA1ssANCE)

Selon I’histoire mythique du continent disparu, I’Amentha (Atlantide),
c’est alors que la princesse Nout préparait les cérémonies de son mariage
avec le ro1 Geb qu’elle découvrit un jardin magnifique situ¢ au milieu
d’un grand lac proche de la ville. On y accédait par un petit pont que
Nout franchissait chaque jour pour aller méditer au pied d’un grand
sycomore dont la cime dépassait celles de tous les autres arbres. Un
matin, alors qu’elle accueillait le lever du jour en chantant un hymne a
Atoum-Ré, elle fut éblouie par la splendeur du soleil et surprise par le
bruit du tonnerre. La voix d’Atoum le créateur, se fit entendre :

« Sois fait chair ! 6 toi qui as été engendrée dans I’espace et congu
dans I’abime ! Léve la téte, 0 flexible sycomore de Nout, car les cieux
ont enfanté ciel et terre [Chou et Tefnet] et tiennent un enfant dans leurs
mains. Il vient a toi comme une ¢€toile. Voici qu’Osiris vient a toi ! »

Dans son souffle, le vent apporta encore ces paroles : « Je le fais
pénétrer dans le secret du sein pour la vie du ceeur, dit Thot. »

Puis une invocation se fit entendre :



« O Ré ! Imprégne le corps de Nout par la semence de I’Esprit qui est
en elle ». Un éclair illumina la terre, et Nout apercut un ibis tournoyant
autour d’elle. Elle ferma les yeux et resta étendue sans connaissance sous
le sycomore.

Ayant tout appris de la bouche de Nout, et divinement prévenu dans un
songe, Geb, apres une nuit de réflexion, accepta 1’enfant qui allait naitre
et c’est ainsi que le divin Osiris naquit dans le pays d’ Amentha.

« Nout la Brillante, la Grande, dit : Ceci est mon fils, mon premier-né,
celui qui a ouvert mon sein. »

Du ciel, une voix se fit alors entendre :

« Ceci est mon bien-aimé en qui je suis satisfait », tandis que I’étoile
Sothis marquait le temps nouveau qui débutait.

« Les jambes de Sothis s’arrétérent et je [Osiris] naquis durant leur
repos. »

Quelque temps plus tard, Geb €épousa Nout et de leur union naquirent
Seth, puis Isis et Nephtys. Isis et Nephtys adoraient leur frére Osiris
tandis que Seth, jaloux, le haissait. Nout I’instruisit de sa double nature
(céleste et terrestre) et le prépara a régner sur le royaume de son pere.
(Les textes cités dans ce récit proviennent des Textes des pyramides).

Voir : Amentha, Geb, Isis, Lac, Nout, Pyramides (lextes des), Sothis,
Sycomore.

Osiris (1L’AGE D’0R)

Le regne d’Osiris sur son royaume d’Amentha (I’ Atlantide) fut appelé
un « age d’or » tant il était juste et plein de sagesse.

Osiris apprit aux hommes a cultiver le bl¢, a faire la farine et préparer
le pain, c’est pourquoi le pain fut toujours considéré comme divin et
sacré par les Egyptiens. Il enseigna aux humains & distinguer le bien du
mal, puis il leur donna des lois bonnes et saines et les incita a toujours
aimer la vérité et la justice (deux attributs de la déesse Maat).

Osiris montra aux hommes comment irriguer et cultiver la terre, et de
quelle maniere 1l fallait regarder le ciel pour y distinguer le devenir
spirituel de toute existence. Puis il leur révéla certains mystéres, et ouvrit
leur conscience aux principes qui organisent [’univers. Pendant son



regne, Osiris fit progresser 1’humanité, c’est pourquoi son peuple le
vénérait et chantait en le voyant :

« Tu es ador¢, 6 Osiris, en paix ! Tu es exalté a cause de tes ceuvres
merveilleuses, Seigneur de Justice, Seigneur de la nourriture divine,
Seigneur saint ».

Voir : Ble, Maat, Pain.

Osiris (L MEURTRE)

« Et Seth, fils de Nout, est enchainé dans les fers qu’il avait préparés
pour moi [Osiris]. »

Ayant échappé a un premier attentat ou il dut la vie au grand chat qui
mit a mal le serpent Apophis, Osiris ne profita que d’un court répit car,
de sa prison, Seth corrompit ses gardes et, délivré et armé par eux,
entreprit de se venger de son frére.

Comme sa mere Nout, Osiris allait toujours mediter sous le grand
Sycomore au centre du jardin de 1’Amentha, c’est donc la que ses
ennemis s’embusquerent. La nuit du drame, Osiris laissa ses proches et
partit seul dans I’ile du jardin : « Osiris connait son heure et sait qu’il a
vécu sa période de vie. Lorsque vient la sixiéme heure, la septiéme et la
huitieme heure, Atoum-R¢ appelle Osiris ».

La crainte étreignit cependant le coeur du dieu car : « Osiris a peur.
Osiris a la terreur de marcher dans les ténebres de crainte de voir ceux
qu’il a renversés », car : « Ceux qui veulent se défaire de moi et me faire
du mal sont les fils des téneébres ». Mais Osiris connaissait son heure,
c’est pourquoi, il implora le secours de son pere divin :

« Ne méconnais pas Osiris, 6 Atoum-Ré ! de crainte qu’il ne
périsse ! » C’est alors que la barque de Seth et ses suivants approcha.
Osiris s’adressa alors a son frere :

« Moti, je n’ai pas péché. Ne laisse pas ta haine éclater contre moi. Je
donne. Prends selon mon ordre. Ne m’arrache pas le cceur, car je suis le
Seigneur de la Vie ».

Malgré cette supplique, Osiris fut frappé et li€é au sycomore que 1’on
avait transformeé en gibet. Seth, satisfait, contemplait son frére agonisant
et attendait le moment ou 1l arracherait avec un couteau de silex noir le



coeur encore palpitant d’Osiris. (On utilisa des lors un couteau de silex
pour les sacrifices).

« Hommage a toi, 6 sycomore, grand gibet, compagnon du Dieu. Ta
poitrine touche I’épaule d’Osiris. »

Ceux qui aimaient Osiris se lamenterent :

« Toi qui es ici, Isis, pleure ton frére ; toi qui es ici, Nephtys, pleure ton
frére. Isis est assise, ses mains sur sa téte. »

« Isis te parle ; Nephtys se lamente pour toi ; les esprits descendent et
s’inclinent, ils baisent la terre a tes pieds. »

Lorsque Seth eut sacrifié son frére et arraché son ceeur, il fut proclamé
roi par ses compagnons. Les mains encore rouges du sang d’Osiris, il fut
porté en triomphe dans la ville.

Voir : Amentha/Atlantide, Apophis, Ceeur, Couteau, Imiout, Isis,
Nephtys, Pleureuses, Rebelle, Sekhmet, Seth, Seth (attentat contre Osiris),
Seth et Osiris (Grande Bataille), Seth (attentat contre Osiris), Sycomore,
Sycomore (le mythe initiatique), Taureau, Taureau (corps d’Osiris).

Osiris (ARRIVEE EN AFRIQUE)

Apres ’engloutissement de I’ Amentha (1’ Atlantide) et leur dangereuse
navigation vers 1’est, les survivants répartis dans trois barques échouerent
sur les rives de 1I’Afrique. On sortit la peau de taureau (Imiout) du tronc
du sycomore et Nephtys déplia le corps intact d’Osiris afin de lui donner
une sépulture. Osiris ressuscité é€tait devenu un dieu lumineux. C’est
depuis cet endroit (non encore découvert) qu’ils partirent fonder, pres des
rives du Nil, la premiere collectivité égyptienne.

Voir : Barques (Trois), Egypte, Histoire mythique Imiout, Osiris
(arrivée en Afrique), Sycomore, Sycomore (le mythe initiatique).

QOuapJET

La Verte, Celle qui a la couleur du papyrus. Une des meres
primordiales, déité emblématique de la Basse-Egypte, coiffée de rouge,
qu’un uraeus femelle personnifiait tandis qu’une navette de tisserand
(attribut de Neith) ornait son thorax ou celui de I’animal qui la



représentait. Avec Nekhbet (personnifiée par un vautour et déite¢ de la
Haute-Egypte), Ouadjet, nourrice de I’enfant Horus, participait
symboliquement a la formation du deuxieéme nom du roi des Deux-Terres
au moment de son couronnement.

Dans la dualité du serpent et du vautour, Ouadjet manifeste et réunit,
par les va-et-vient de la navette, dans un savant tissage, une série
d’¢léments polaires en une seule énergie, le haut et le bas, 1’air et la terre,
le nord et le sud, la Haute-Egypte et la Basse-Egypte et finalement, sur le
plan spirituel, Seth et Osiris.

Sous sa forme féminine, Ouadjet, comme Nekhbet, est généralement
placée sur une corbeille en forme de demi-lune, selon le symbolisme de
la gestation originelle. La couleur verte qu’elle représente est celle des
papyrus, symboles de la vie émanant de 1’eau primordiale, telle que cette
plante le montre dans les multiples canaux du delta du Nil.

Ouadjet symbolisait aussi le contréle des émotions et celui de la
croissance, ainsi que la connaissance et ’initiation comme 1’indiquait la
navette peinte sur sa poitrine (lieu du cceur et de I’allaitement).

Voir : Bouto, Corbeille, Initiation, Lait, Neith, Nekhbet, Papyrus,
Puissante, Roi (cing noms), Sekhmet, Serpent, Tefnet, Union, Uraeus,
Vautour.

Ouas (ScerTRE)



Le sceptre ouas est un ancien baton (peut-étre de pasteur) formé d’une
longue tige terminée au sommet par une téte d’oiseau (une huppe) et au
bas par deux ¢léments ressemblant a des racines, que 1’on peut sans doute
comparer au crochet dont se servaient les constructeurs pour forer des
trous dans le sol en faisant tourner un cylindre de métal (forme primitive
de carottage).

Symboliquement, le sceptre ouas faisait communiquer ce qui est en
haut avec ce qui est en bas, ce que 1’oiseau messager regoit du ciel pour
la terre et ce que le creusement (ou la racine) amene du monde souterrain
vers la surface. Par le sceptre ouas, Pharaon était ainsi le détenteur de ce
qui est horizontal et de ce qui est vertical, ¢’est-a-dire de I’harmonie et de
la stabilité.

Le sceptre ouas donnait aussi le pouvoir du renard (ou du chacal),
c’est-a-dire la puissance et la force, et par conséquent 1’assurance et la
prospériteé, a celui qui le tenait. C’est pourquoi on observe la présence de
ce baton aussi bien dans la main des divinités que dans celle du roi, ainsi
que peint sur les sarcophages, car les défunts utilisaient aussi le baton
d’or offert par Thot. Cela leur permettait d’affirmer : « Je tiens un baton
d’or dans ma main, je vivrais. »

Le sceptre ouas attire a lui la force indispensable pour entreprendre le
delicat voyage dans 1’autre monde, comme 1l canalise pour les vivants
I’énergie permettant de réaliser des actions spectaculaires hors des forces
humaines. C’est certainement un tel baton qu’utilisa Moise dans le désert
du Sinai. Frappant un rocher il en fit sortir de 1’eau, portant un serpent il
sauva de la mort les Hébreux qui regardaient vers lui. Ouas était ainsi
réellement un baton de vie.

Ce baton, identique a la baguette des druides celtes, est certainement a
I’origine des baguettes magiques se transformant en oiseaux que ’on
trouve dans les mythes et 1égendes des cultures européennes. Le sceptre
ouas est tres fréquemment représenté avec la croix ansee, Ankh, et le
pilier Djed, dans une association groupant la vie, la stabilité, la prospérité
et la force.

Voir : Ankh, Bdton, Djed, Fouet, Moise, Seth, Tit.

Oupiar



L’ceil guéri d’Horus. Symbole du triomphe de la lumiere sur les
ténebres, 1’oudjat était un puissant talisman réputé bienfaisant ou de
« bonne santé ». Son graphisme comportait I’ceil symbole de la création
du monde, le couteau (ou le baton a feu) symbole d’énergie, et le baton a
spirale (ou épi), attribut de Mechenet, manifestant 1’éternité des cycles de
vie. Lorsque I’(Eil oudjat est double dans une représentation, ce sont les
principes lune et soleil qui sont sollicités (ou présents) pour les mémes
symboles dans [I’illustration concernée. Parce que lumineuse
manifestation d’une guérison divine, I’(Eil oudjat était un grand principe
de vie et de régénération.

Selon la division thotienne et sa représentation, 1I’(Eil oudjat est
composé du baton (ou couteau) sous la pupille valant 1/64, du sceptre
valant 2/64, de ’arriére de I’ceil valant 4/64, du sourcil valant 8/64, de la
pupille valant 16/64, et de I’avant de 1’ceil valant 32/64, soit les fractions
(172, 1/4, 1/8, 1/16, 1/32, 1/64). Additionnés, ces nombres forment un
ensemble d’une valeur 63/64.

Dans la pratique, ces fractions n’¢étaient utilisées que dans le calcul des
récoltes de blé, les mesures de grain naturellement consacré a Osiris. La
légende initiatique assurait que Thot, maitre de la connaissance et de
I’écriture, avait emport¢ avec lui le soixante-quatricme élément
correspondant a la parole perdue traditionnelle des enseignements
¢sotériques, ce qui est naturel car 64 (8 x 8), le carré¢ de huit, manifeste
I’incarnation de la vérite, de 1’équilibre et de la Justice dans I’univers.

Dans la pratique, le 1/64 manquant correspondait aux six heures qu’il
fallait ajouter a I’année de 360 jours (12 mois de 30 jours) + 5 jours, pour
qu’elle soit complete. L’année se décomposait donc de 360 jours, plus 5
jours épagonemes personnifiés par Osiris, Isis, Nephtys, Horus et Seth, et



six heures données géneéreusement a I’Egypte par Thot, le dieu de la
connaissance.

On observe que la partie manquante, le 1/64, permet a I’année d’étre
juste, ce qui autorise un nouveau cycle, ou une nouvelle naissance, en
parfait accord avec le fonctionnement céleste défini par la formule
symbolique et religieuse suivante : « Je suis Un qui devient Deux, je suis
Deux qui devient Quatre, je suis Quatre qui devient Huit, je suis Un apres
celay (1+2+4+8=15).

Cette affirmation souligne le role créateur (et I’incarnation) du dieu
Amon et son retour au Un car le nombre huit est le nombre des cycles
achevés se renouvelant éternellement : « Je suis un apres cela (ou a
nouveau). »

Les pythagoriciens, les gnostiques et bien plus tard les occultistes ne
manqueront pas de se servir de ce type de symbolisme numérologique
rendant accessible la marche du monde par [1’utilisation des
mathématiques divines. C’est visiblement pour toutes ces significations
et pouvoirs que I’(Eil oudjat, peint sur le couvercle des sarcophages,
permettait au défunt de contempler le monde avec une conscience
lumineuse.

Dans la tradition d’apparence plus profane, on observe que le jeu de
I’Oie et le jeu des échecs ont entre eux une différence de 1/64 car le
premier est composé de 63 cases et I’autre se joue sur un échiquier de 64
cases (8 x 8). L’un exprime 1’expérience de I’enseignement (sur un mode
lunaire) et 1’autre 1’expérience de la maitrise (sur un mode solaire)
suivant une symbolique proche de ce qu’annonce I’(Eil oudjat aux
defunts et initiés (cf. notre Jeu de [’Oie, paru aux éditions Dervy).

Voir : Horus, Nombre huit, Mechenet, (Eil, (Eil oudjat, Seth spirale.

Ougst

Du fait de sa disparition chaque soir a I’ouest, le soleil indiquait aux
humains le point de passage permettant d’aller vers le ciel. Le soleil ne
mourait pas a 1’ouest, il pénétrait simplement dans un autre domaine.
C’est ainsi que suivant ce symbolisme, les Egyptiens installaient
sereinement leurs morts sur la rive ouest du Nil. Tous les peuples
d’Occident utiliseérent cette orientation, c’est pourquoi les iles Fortunées,



I’lle des Bienheureux, le jardin des Hespérides (Héra), I’ille de
Perséphone, pour les Grecs et I’ile d’Avalon ou I’ile de Cristal pour les
Celtes se trouvaient a 1’ouest du monde connu, au lieu ou la mer devient
rouge, lorsque le soir amene les ténebres. Lorsque Osiris est tué par Seth.

Voir : Ile, Orientation.

Ovurouvaour

Celui qui ouvre les chemins. Déit€¢ qui sortit d’un tamaris, toujours
représentée sous une forme animale, chien ou chacal, marchant debout
devant les corteges avec une massue et un arc. Il devint le « guide des
dieux » et celui dont on déposait la statue dans les tombes pour protéger
les défunts. Oupouaout illustre la participation d’une énergie ¢lémentaire
au cycle général de régénération.

Voir : Animal, Arbre, Chien, Procession.

OuroBoROS

Serpent mordant 1’extrémité de sa propre queue et formant ainsi un
cercle dans lequel se tient (dans les représentations €gyptiennes) un
enfant sucant son pouce. C’est la une des personnifications de Ré
Néfertoum, c’est-a-dire un étre (le monde) au début de sa formation, tant
physique que spirituelle. Cette illustration des cycles éternels de la vie
repose généralement entre deux lions tournés 1’un vers I’est et 1’autre
vers ’ouest, I’un tirant du passé sa substance et I’autre préparant 1’avenir,
I’un indiquant le lieu des disparitions nocturnes indispensables a toute
transformation (I’ouest) et 1’autre le lieu des naissances futures (1’est).
L’ouroboros, que reprendra dans sa symbolique la tradition grecque, est
un signe de vie associant le principe fécondant d’Osiris et le principe des
morts et renaissances generees par Seth, destructeur mais purificateur de
la matiere. Dans ce serpent manifestant I’éternité, les deux freres se
réconcilient donc pour assurer le fonctionnement de la vie éternelle.

Voir : Hapy, Méhen, Serpent, Uraeus.

OvuriLs



L’importance des outils est évidente dans une civilisation ayant aussi
intimement mél¢ la spiritualite, 1’art et 1’artisanat sacré. Le symbolisme
des outils ¢€tait si important que Pharaon déposait rituellement les outils
(ou leur reproduction miniature) destinés a la construction d’un temple
dans des petites réserves creusées aux quatre angles du futur édifice. Il y
ajoutait aussi quelque nourriture. Ces offrandes mettaient a la disposition
du dieu I’ensemble des moyens techniques dont disposaient les hommes,
afin qu’ils réalisent son ceuvre sur la terre. La toute-puissance divine
pouvait ainsi compter sur 1’intelligence humaine de Pharaon et de son
grand pontife (ils seraient les seuls a pouvoir pénétrer dans le futur naos),
et de tous ceux qui participeraient a I’édification de la maison du dieu, a
qui le roi par avance dédicacant ainsi au terme du rituel de fondation :
« Je donne la Maison a mon maitre ».

Cette attitude impliquait une parfaite conscience du travail a réaliser
ainsi qu’une claire vision du but spirituel a atteindre. Elle excluait
nécessairement tout esthétisme, travail forcé ou esclavagisme. Dans cette
pratique spirituelle de la construction, les outils devenaient symboliques,
les ouvriers qui les utilisaient étaient transformés en prétres d’un dieu
qu’ils ne voyaient pas. IIs étaient les abeilles de la ruche divine.

Inversement, ces mémes outils étaient disposés dans les tombes alors
que les défunts n’étaient ni des paysans ni des artisans mais des notables
de la cour ou des prétres. C’est parce que les outils symbolisaient le
travail accompli par chaque Egyptien de son vivant, a sa maniére et dans
sa profession, en faveur de la prospérité de I’Egypte (terre des dieux), la
paix, la justice (Maat) et I’harmonie du royaume des Deux-Terres que
tout Egyptien pouvait étre considéré comme ayant été symboliquement
paysan (car par son attitude ou son ceuvre il avait ensemencé ou cultivé),
et artisan, car sa vie €tait comparable a un édifice (physique, intellectuel
ou spirituel).

Grace aux outils déposés dans les sépultures, les défunts se justifiaient
devant le tribunal d’Osiris et continuaient leur ceuvre sur un plan
spirituel. C’est pourquoi notables et pharaons sont montrés sur les murs
de leur tombe labourant ou construisant des demeures divines, drainant
des canaux ou fabriquant du pain. Ce n’est pas le titre de celui qui
travaille, mais la fonction de son outil qu’il importe alors de considérer.
C’est seulement ainsi que 1’on peut comprendre pourquoi le défunt (roi



ou scribe) participe a l’irrigation du pays, a I’édification de nouvelles
Maisons de Vie, a I’alimentation de I’Egypte.

Voir : Abeilles, Architecture, Fondations, Pyramide, Temple.

OUVERTURE DE LA BOUCHE

Rituel pratiqué par un prétre-sem, généralement au service du dieu
Ptah de Memphis, revétu d’une peau de panthere et portant le masque
d’Horus. Dans les cérémonies funebres, le prétre-sem €tait accompagné
d’un prétre lecteur et du fils du défunt (d’un parent, d’un ami ou de
quelqu’un de dévoué lorsqu’il n’y en avait pas).

Le rite de I’ouverture de la bouche était un des plus importants de tous
ceux qui préparaient le défunt a son voyage nocturne dans le monde de la
Douat. La cérémonie débutait lorsque la momie était entierement
terminée et que le corps du défunt était totalement recouvert de
bandelettes. Elle avait lieu avant que 1’on referme les portes de sa
chambre funéraire, et consistait a ouvrir symboliquement toutes les
ouvertures de la té€te afin de donner au défunt une nouvelle possibilité de
vie, afin qu’il puisse se nourrir, entendre, parler et répondre aux questions
des juges, dire le nom de tous les dieux et gardiens des portes. Cette
ouverture répétait aussi les principaux gestes créateurs de I’existence,
faisait de la momie un nouvel étre a qui on insuffle la vie comme Ptah
I’avait fait pour les étres vivants au commencement du monde.

L’ouverture de la bouche permettait au mort de se revivifier et de
posséder tous ses moyens avant d’affronter le jugement de la pesée de
I’ame, puis le long parcours sur les chemins de la Douat. C’est pour cette
raison qu’apres ’ouverture de la bouche, on présentait au défunt une
coupe de vin et une grappe de raisin.

Voir : Chambres, Chien, Funérailles, Momie, Panthere, Peau,
Reésurrection, Sem, Vin.



4
\

i

e %3'.\
1) )

M1V ()
@Lk\\"f




Pan

Nourriture principale des égyptiens, le pain, appelé aussi gateau, était
I’offrande principale faite aux dieux et aux rois, et déposée comme
énergie vitale dans les tombeaux des défunts. Bien que la moins onéreuse
des offrandes, le pain donnait acces a tous les rites religieux des temples
comme 1’indique le texte gravé sur la statue d’un prétre : « Déposez les
gateaux devant moi afin que je parle a Hator », soulignant ainsi que
malgré sa modestie, le pain entrainait aisément une relation entre les
hommes et les dieux.

L’Egypte considérait les boulangers pétrisseurs de pates comme des
créateurs, a I’image des potiers pétrisseurs d’argile, car ils mettaient
Osiris (contenu naturellement dans le bl¢), en activité dans une de ses
formes. « Mangez vos sému [pains], mangez Osiris ! Le dieu grain
pousse, Osiris nait. » Dans le Livre de la sortie a la lumiere du jour, les
dieux eux-mémes apportent au défunt le pain de vie qui le régénérera
dans la nuit de la Douat, car eux seuls possedent la nourriture de
I’timmortalité.

Au terme des cérémonies du couronnement, le nouveau roi distribuait
du pain aux grands personnages de Haute et Basse-Egypte, dans un geste
signifiant qu’il assurerait désormais, au nom du dieu du ciel, la
subsistance de tous les membres du royaume. Bien plus, Pharaon, ou
I’initi¢ dans les rites du temple, devait rompre le pain, dans un geste
montrant qu’il franchissait le passage séparant la vie et la mort, qu’il
organisait consciemment son itinéraire entre les deux mondes, car le



gateau ou le pain rompu représentait Osiris mort et ressuscité. Apres
quoi, D’officiant jetait des morceaux de pain dans I'un des bassins du
temple, afin que le pain solaire féconde 1’océan primordial. Il assurait
ainsi, symboliquement, la pérennité des cycles de vie en Egypte et dans
I’univers.

Dans les cérémonies utilisant le pain, le participant se nourrissait du
mystére universel, du triomphe de la vie sur les forces séthiennes de
destruction. Les descriptions qui précedent montrent ce que la pensée
chrétienne doit a I’Egypte et comment elle en est la fille. Par les Textes
des pyramides et des sarcophages, on comprend mieux le symbolisme de
la fuite en Egypte de la Sainte Famille, et combien 1’enseignement des
prétres égyptiens fut respecté dans les Evangiles par celui qui
précisément rompit volontairement le pain et I’offrit en partage a
I’ensemble du monde en déclarant : « Ceci est mon corps ».

Voir : Blé, Ecole, Jésus, Nourritures, Osiris, Osiris (I’age d’or).

PavLMiER

Tres répandu dans les illustrations égyptiennes, le palmier nourricier
¢tait a la fois D’arbre d’Héator et celui sur lequel Nout se tenait pour
apporter au défunt de la boisson et de la nourriture. Thot et Min, quant a
eux, ¢taient manifestés par le palmier (doum) a tronc double ou triple, ce
qui ajoutait au symbolisme de cet arbre le principe de la fécondité
généreuse. C’est pourquoi on utilisa sa forme dans la construction des
piliers des temples (colonne palmiforme) ou certaines salles étaient
congues comme une veéritable forét pétrifice.

Voir : Architecture, Colonne, Hator, Min, Nout, Thot, Végétation.

PANTHERE

Les prétres-sem revétaient une peau de panthere lorsqu’ils pratiquaient
I’ouverture de la bouche car elle symbolisait a la fois la crainte d’un
animal redoutable et la protection qu’apporte une énergie séthienne
maitrisée. Déesse de I’écriture (principe sacré a protéger), Séchat était
souvent revétue d’une peau de panthere tout comme Mafdet, chargée du
bon déroulement de la justice terrestre. Cette dernicre, ainsi reveétue, avait



aussi pour role d’assister les défunts pendant leur voyage nocturne.
Comme tous les animaux sauvages, la panthere participe a la chaine
d’existence ou chacun est utile dans son role. Celui de la panthere est a la
fois la purification et la protection.

Voir : Animal, Mafdet, Ouverture de la bouche, Peau, Séchat.

Paryrus

Symbole de la vie émanant des eaux primordiales, cette plante (parfois
haute de sept métres) était I’idéogramme de la Basse-Egypte. Le papyrus
exprimait la joie et le triomphe de la vie sur le chaos du monde.
Signifiant « vert », on le présentait comme offrande aux dieux et comme
viatique au défunt, car il illustrait le triomphe de la vie et de ses cycles
¢ternels.

Comme ils le firent avec le palmier, les architectes égyptiens ¢éleverent
les colonnes de leurs temples en s’inspirant de la forme du tronc des
papyrus et de sa symbolique. D’autre part, une représentation fréquente
montre Ouadjet, mére primordiale protectrice de la Basse-Egypte,
nourrice d’Horus, sous la forme d’un uraeus dont la téte surmonte la fleur
d’un papyrus, ajoutant cet arbre au symbolisme général de la naissance.

La plupart des écrits sont fixés sur papyrus de sorte que ce mot est
devenu un synonyme de livre, ce qui associe les textes au principe vital
qu’anime le dieu Thot.

Voir : Acacia, Arbre, Bastet, Colonne, Hator, Horus (naissance
mythique), Livre, Ouadjet, Royaumes, Séma-Taouy.

Parrum

C’est peut-€tre parce que les parfums sont 1’essence des étres et des
choses, que les Egyptiens les regardaient comme émanant des dieux, au
point que les défunts désiraient devenir a leur tour « parfums d’Horus »
selon un texte des pyramides. De nombreuses peintures montrent Osiris,
Isis, Horus ou Thot présenter des vases de parfum au défunt pour le
régénérer et lui insuffler une énergie qu’il ne posséde plus. Etre en
« odeur de saintet¢ » provient de cette lointaine origine soulignant le
rapport entre une odeur et une pensée, une puissance personnelle ou une



activité. A I'inverse, le parfum était une des manifestations de la présence
des dieux (leur sueur ou leur émanation) dans les lieux ou on le répandait
(temples, cérémonies et tombeaux).

Selon Plutarque (in Isis et Osiris), le parfum Kyphi, aux vertus
euphorisantes, était composé de seize ingrédients, nombre magique
représentant « le carré du carré », une figure (un cube) dont « le
périmetre est €gal a son aire » ce qui signifie symboliquement que ce
parfum permettait a la pensée divine de s’incarner dans la conscience
humaine (le nombre quatre) sur les trois plans de I’expérience (plan de
I’énergie physique, Ka, plan de I’intelligence et de la conscience, Ba,
plan spirituel de la connaissance lumineuse Akh).

Voir : Fumigation, Myrrhe, Néfertoum, Onction, Parole, Pleureuse.

ParoLE

Le verbe en activité, 1’étre lui-méme en vibration. Parce qu’elle est une
énergie, la parole rend les choses réelles et les met en activité comme le
nom donné fait exister une entité. Ptah créa le monde « en son cceur et
par sa Parole » tandis que les hommes, prétres ou rois devaient prononcer
les paroles, noms et formules rituelles pour obtenir I’attention des dieux
dont le nom réel était inconnu de la plupart des Egyptiens.

La magie des prétres était contenue dans ces formules qui voulaient
que seule la connaissance du vrai nom des dieux, ou des démons,
permette d’obtenir les faveurs des uns et armait suffisamment pour
¢carter les autres. Plus simplement, ce processus amenait soit a la
bénédiction soit a la malédiction. Pour un défunt se présentant devant les
juges du tribunal d’Osiris, €tre « vrai de parole » était la premiere
exigence, comme on peut le lire dans les textes funéraires affirmant que
les paroles fausses sont les vrais ennemis du défunt.

L’Amentha, domaine des justifiés est parfois nommé le « Pays de la
vérité de parole » par opposition a I’ancienne Amentha (Atlantide) des
origines dont les dieux se détournerent lorsque le mensonge fut dans les
paroles des hommes.

Voir : Adyton, Amentha, Atlantide, Langue, Nom, Oreille, Parfum,
Ptah.



PasteUur

Comme le furent la plupart des dieux pendant leur adolescence, les
premiers rois égyptiens furent bergers et leur réle de pasteurs bons et
attentifs découla tout naturellement de cette situation originelle. Cette
qualification resta jusqu’a I’époque des Ramses ou il est dit que Ré lui-
méme « agit en pasteur dans ses paturages ». Un récit dans lequel
intervient le pharaon Khéops désigne I’humanité comme étant « troupeau
sacr¢ de Dieu » que I’on se doit de respecter. La Bible mentionnera aussi
les « verts paturages », ot « 1’Eternel est un berger », tandis que le Christ
lui-méme sera qualifié¢ de « Bon Pasteur ».

Voir : Abeille, Prétre.

PEavu

La renaissance et la transformation sont liées au changement de peau
selon une symbolique peut-€tre empruntée aux mues annuelles des
serpents, a quoi s’ajoute I’énergie représentée par I’animal dont on utilise
le pelage. C’est le cas notamment de la cérémonie de I’ouverture de la
bouche pendant laquelle les prétres se revétaient d’une peau de panthere
pour remplir leur office rituel.



Dans le mythe fondateur d’Osiris, Seth inaugura cette symbolique en
enfermant le corps d’Osiris dans une peau de taureau (d’autre part
symbole de fécondité¢), ce qui devint ensuite une pratique rituelle
d’initiation utilisée aussi pour les funérailles. Cette peau illustrait le
temps de disparition nécessaire avant toute renaissance féconde.

Le hiéroglyphe exprimant la naissance est constitu¢ de trois peaux (de
renard) accrochées ensemble, ce qui symbolise la mise en ceuvre des trois
plans de la personnalité (le K4, le Ba et le Akh, plan physique, plan de la
conscience et plan spirituel).

Voir : Imiout, Ouverture de la Bouche, Panthere, Serpent, Taureau,
Vetement.

PEcTORAL

Sorte de collier soutenant une plaque ornée sur laquelle €taient peintes
ou gravées les images d’Isis, d’Horus ou du disque solaire. Comme les
talismans, le pectoral avait un grand réle protecteur : « Je suis muni des
amulettes », annonce I’inscription du pectoral d’un défunt. Souvent le
pectoral était constitué par un vase en forme de cceur, siege de la
conscience. Il s’agissait alors, naturellement, de souligner et d’affirmer la
pureté¢ de I’ame de celui qui le portait puisque le cceur en est I’élément
mesurable, le représentant de I’€tre dans sa totalité.

Voir : Ceeur, Egide, Jugement, Madt, Talisman, Vase.

PuaLrLus

Visible sur les divinités ityphalliques telles que Min, ou sur les grands
dieux geénérant de nouvelles existences (Amon et Osiris), le phallus est
toujours le symbole de la fertilité et de la naissance, mais aussi de la
renaissance (Osiris) pour les défunts voyageant et expérimentant dans
I’au-dela, empruntant les chemins de la Douat. Hormis ces illustrations
symboliques, la représentation de phallus n’est jamais faite dans un sens
¢rotique ou plaisant comme cela sera le cas dans les cultures grecques et
romaines (Priape, faunes, culte de certaines pierres levées) bien que
méme dans ce cas 1’idée symbolique de fertilité n’ait jamais été absente.

Voir : Féecondite, Min, Poisson.



PHARrRAON

Per Aa, la Double Grande Maison, terme attribué autant a la personne
du roi qu’a la fonction royale, & I’Egypte et a la cour de conseillers et de
prétres qui accompagnaient le roi dans ses activités officielles et
sacerdotales. La personne de Pharaon est porteuse de 1’unité du royaume
constitué de la Haute-Egypte et de la Basse-Egypte. Arborant les deux
couronnes, Pharaon manifeste en toute occasion 1’alliance du nord et du
sud, I’équilibre et la justice en ces podles a la fois physiques et spirituels,
symboliques et initiatiques.

Pharaon est en priorité au service de la déesse Maat, justice et veérité
divines, personnifiée sur la terre par une plume d’autruche blanche. C’est
au nom de cette vérité et de cette justice universelles qu’il combat et crée
des temples, offre des présents aux dieux, annonce les différentes phases
des cycles cosmiques et leur obéit. Dans les multiples représentations qui
en sont faites, les cinqg noms de Pharaon sont inscrits dans des cartouches.
Il s’agit des noms qu’il choisit et qu’on lui accorde le jour de son
avenement.

Voir : Cartouche, Egypte, Maison, Nom, Roi, Roi (cing noms), Trone.

Puinix

L’oiseau Bénou de la Basse-Egypte que ’on associait au soleil car il
apparaissait dans les eaux du delta des 1’aurore. Cet oiseau (certainement
un héron) dont le nom signifiait « briller » ou « se lever » (a propos du
soleil), était considéré comme le Ba de Ré et la manifestation d’Osiris
renaissant aprés sa navigation forcée sur la mer. Le phénix (nom donné
par les Grecs au Bénou) en vint a représenter le principe de la renaissance
puis de la régénération ce qui amena les Grecs a voir en lui un oiseau
renaissant de ses propres cendres.

On remarque fréquemment le Bénou phénix se tenant sur la barque de
Ré, voyageant avec un défunt dans le fleuve de la Douat. Dans le Livre
de la sortie a la lumiere du jour, Ani le scribe déclare, afin de pouvoir
entrer et sortir librement de 1’occident : « J’étais entré en faucon, je suis
ressorti en phénix... » car le phénix symbolise les levers et couchers du
soleil, les transformations cycliques et régulicres, les navigations d’orient
en occident, d’occident en orient. L’éternel retour des cycles d’existence.



Voir : Barque, Benben, Bénou, Faucon, Héron, Oiseau, Saule.

Pieps

Se déchausser, mettre ses pieds a nu, montre un détachement des
choses terrestres, I’aboutissement d’une purification, de méme nature que
le lavement des pieds pratiqué depuis I’ Ancien Empire jusqu’aux rites de
baptéme du christianisme.

Le lavement des pieds de Pharaon, par un ami, pendant la féte Sed, est
une sceéne illustrant les salles funéraires royales, dans lesquelles on
remarque aussi I’entrée du roi pieds nus dans le temple lors de certaines
cérémonies.

Dans les textes hi€roglyphiques, les pieds représentent la marche (en
arricre ou en avant, dans le passé ou dans le présent), ’activité d’un étre
ou d’un principe, 1I’énergie en mouvement au service d’un but déterminé
par le contexte de I’illustration. Le pied est aussi la racine de I’homme, ce
qui lui permet d’expérimenter sur la surface terrestre.

Voir : Jambes, Sandales, Téte, Vétements.

PiERRE

A linverse des matériaux comme le sable et la terre, la pierre
manifestait 1’éternité de 1’existence, c’est pourquoi on en construisait les
temples et les monuments sacrés. Les statues de pierre personnifiaient les
dieux sur la terre, les pétrifiaient, ou prenaient la place du corps physique
des disparus, désagrégé ou susceptible de 1’étre malgré les soins des
embaumeurs.

Les pierres dressées (obélisque, pylone, pyramide et temple) étaient,
en réduction et symboliquement, de petites montagnes (collines)
permettant de s’¢élever, physiquement ou spirituellement vers le monde
céleste des divinités.

Voir : Colline, Montagne, Temple.

P LANTES MEDICINALES



Quelques plantes furent utilisées de tout temps par les Egyptiens afin
de soulager les souffrances, combattre les maladies des paysans du Nil
aussi bien que celles des pharaons et des prétres des temples ou des
notables du pays.

C’est ainsi que le ricin apaisait le mal de téte, faisait cesser les
diarrhées, permettait aux cheveux de repousser et, par son huile,
aseptisait les inflammations du systéme respiratoire. Si I’ail combattait
efficacement les vers intestinaux, le lotus, plante essentielle dans la
représentation du monde et de la spiritualité égyptienne, chassait par ses
vertus émollientes, le pus des plaies et des abceés et permettait de
pratiquer certaines anesthésies. Le lotus avait aussi quelques vertus
stupéfiantes qui justifiaient son utilisation dans bien d’autres domaines
que celui de la stricte médecine.

L’oignon entrait dans de nombreuses préparations (pommades et
baumes) et était utilisé (les premicres pelures) comme isolant sur les
plaies. La mandragore dont le Moyen Age se servit dans ses pratiques
magiques était simplement un anesthésiant au temps des pharaons. Les
¢légantes quant a elles en cueillaient les fleurs pour en faire de gracieux
bouquets.

Voir : Maladie, Médecine, Prétre, Végétation.

PLaTON

Platon serait resté trois ans en Egypte, période pendant laquelle il
aurait été initié et enseigné par les prétres. Cette connaissance qu’il
possédait explique la différence qu’il fait fréquemment entre les initiés et
les non-initiés devant qui il faut garder le silence. Dans le Théétete il fait
dire a Socrate I’initiateur : « Garde I’ceil ouvert et veille a ce qu’aucun
des non 1niti€s ne nous entende. »

Voir : Démocrite, Déluge, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Hérodote,
Homere, Jamblique, Orphée, Plutarque, Prétre, Pythagore, Solon,
Thales.

PLATON ET L’ATLANTIDE



En ce qui concerne le mythe et les récits relatifs a 1’ Atlantide, Platon
précise que Solon (v. -640 v. -558) est sa source, et souligne que c’est en
Egypte qu’un ancétre du vieux sage obtint la liste des noms des rois ayant
régné sur le peuple du continent disparu. Cette indication fait remonter
I’origine du récit grec de la disparition de I’ Atlantide loin dans le temps,
avant méme les chants de 1’initi¢ Homere. La plupart des lettrés hellenes
connaissaient cet événement devenu toujours plus légendaire au fil des
geénérations.

Voir : Atlantide, Ecole, Homére.

PLEUREUSE

Avoir les cheveux dénoués, flottants, ou couvrir quelqu’un de ses
cheveux, c’était communiquer et répandre son énergie. C’est de cette
maniere que Nout a la longue chevelure transmettait sa puissance a la
volte céleste, a la terre et aux humains. C’est la raison pour laquelle les
pleureuses avaient les cheveux défaits et la poitrine nue, afin que leur
énergie vitale (fécondité et allaitement) soit communiquée au défunt
démuni de ces principes dans 1’au-dela. Nephtys est parfois représentée
avec Isis, 'une pleurant devant et 1’autre pleurant derriére le cercueil du
disparu. Ainsi que les parfums, les larmes étaient considérées comme
I’expression intime de 1’€tre.

Voir : Boucles, Cheveux, Deuil, Lamentations, Osiris (Le meurtre),
Parfum, Sein, Sekhmet, Veuve (Fils de la), Voile.

PLumE



Manifestation de la déesse Maat, la plume symbolise la verité, la
justice et la lumiere solaire (la connaissance). Ces énergies sont les
véritables armes permettant aux dieux et aux ames des deéfunts de lutter
efficacement contre les ennemis séthiens qui les assaillent. Lumiere et
verbe créateur se confondent, c’est pourquoi la téte de Khnoum (potier
des origines) est parée d’une plume. C’est un symbolisme similaire que
dispensera beaucoup plus tard saint Michel (aux ailes de plume)
maitrisant un dragon venu du monde souterrain.

Deux plumes symbolisent les deux yeux d’Horus ou de Ré€, les deux
serpents uraeus et les deux sceurs Isis et Nephtys, c’est-a-dire deux
manifestations de la perfection lumineuse de Maat. Paré de ces deux
yeux spirituels et solaires, ’entité qui les porte est parfaitement équipée
pour affronter les adversaires cachés dans les ténebres, ou régner dans le
royaume terrestre de la double couronne.

Voir : Atef, Bandeau, Blanc, Couronne, Khnoum, Maat, il
Sarcophage, Serpent, Uraeus.

PrLutarQUE DE CHERONEE

(v. 46-v. 125). Ami de Trajan, éducateur du jeune Hadrien, gouverneur
de I’lllyrie puis enfin archonte et membre du colléege sacerdotal
d’Apollon a Delphes ou il fut grand prétre, Plutarque est un historien
moraliste puisant dans la vie des personnalités marquantes de I’Histoire
les modeles qu’il cite en exemple. C’est au cours d’un de ses voyages en
Egypte qu’il fut, ainsi que sa femme, initié a la connaissance et instruit
par Cléa, elle-méme prétresse d’Isis et Osiris.

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote, Homere,
Inceste, Jamblique, Orphée, Platon, Prétre, Pythagore, Solon, Thales.

Poisson

Parce que I’on pensait que le phallus d’Osiris avait ét¢ dévoré par un
ou des poissons, ceux-ci €taient jugés impurs et attribués au domaine
malfaisant de Seth. La loi punissait quiconque en offrait au roi, aux
prétres et aux defunts ayant terminé leur voyage funebre. Comme ce fut
toujours le cas dans les pratiques religieuses et symboliques, toute



énergie ¢€tait duelle, c’est pourquoi certains poissons du Nil étaient sacrés
et dédiés aux divinités Hator et Osiris, tandis qu’un poisson-pilote
prévenait les passagers de la barque de R€ de tout ennemi envoye contre
eux par le terrible Seth. Un poisson était aussi le symbole du seiziéme
nome de la Basse-Egypte.

Voir : Abdjou, Animal, Barque, Phallus.

Porc

Animal associé au domaine de Seth, le porc était jugé impur par les
Egyptiens car c’est en prenant 1’apparence d’un sanglier noir que Seth
combattit contre Horus et lui infligea une terrible blessure a 1’ceil.
Attaché au symbolisme lunaire, la truie ¢était considérée plus
positivement car elle manifestait la fécondité et la fertilité, une source
intarissable de nouvelles naissances. C’est pour cette raison que la truie
divine représentait la déesse Nout qui avait jadis avalé ses enfants avant
de les remettre au monde. Cette symbolique se perpétua a travers les
siecles et les continents puisque sous le nom irlandais de « Twrch Trwyth
la Blanche », cette truie sacrée et céleste fut une des principales divinités
féminines celtes tandis que le sanglier personnifiait le pouvoir sacerdotal.
Dans le cycle arthurien primitif, le roi Arthur pourchasse sans cesse
Twrch Trwyth qu’il ne peut jamais ni capturer ni tuer, car elle est comme
la vie, insaisissable et immortelle.

Voir : Animal.

PortE

Les portes, défendues par des gardiens, retenaient a I’extérieur des
temples les entités sé€thiennes qui tentaient de détruire les Suivants
(compagnons) d’Horus et les adorateurs d’Osiris. C’est pour cette raison
que les acces des temples étaient défendus par des lions tandis que les
fermetures des portes étaient ornées de la téte de ces animaux.

L’Egypte était protégée par neuf portes que défendaient neuf arcs sur
lesquels le roi reposait ses pieds, neuf ethnies sur lesquelles le pouvoir
royal était bati. Ces neuf portes filtraient les visiteurs venant des quatre
points cardinaux mais aussi du milieu de la terre, car elles avaient éte



faites par Horus et c’est Horus qui en assurait réellement la protection.
Lui seul pouvait les ouvrir ou les fermer.

Voir : Horus, Ihy, Nom, Sceptre, Vétement.

Porte (FaAussk)

Manifestation de toutes les formes de passage, la porte est parfois
fausse (sculptée ou peinte) dans les chambres funéraires quoique cette
apparence ne soit pas un leurre mais la mise en pratique du principe
voulant qu’un signe ou une image anime un fonctionnement 1a ou il se
trouve. Pour les défunts, la fausse porte est ainsi un véritable passage que
le B4 empruntera nécessairement lorsque les véritables portes seront
définitivement closes et qu’il s’en ira rejoindre les juges et assistants
d’Osiris.

Principe méme du passage entre le monde sensible et I’au-dela, la
porte peinte ou sculptée sur un mur ou derriére une niche d’offrande
symbolise le lien spirituel unissant les deux types d’existence. Celui des
vivants et celui des dmes poursuivant leur parcours dans les ténebres. Les
architectes médiévaux utilisérent a maintes reprises une symbolique
similaire dans la construction des églises romanes.

Voir : Thy, Porte.

Porres (GArbIENS)

Devant chaque entrée des sept « Salles d’Osiris », (les différentes
régions de la Douat), étaient postés un portier, un garde et un régent,
nommeés respectivement Renverseur des Faces, Passage du Feu et Celui
qui fascine par ses paroles (c’est-a-dire le dieu Osiris lui-méme).

Pour toutes les portes, le défunt, ou I’initié, devait connaitre le nom des
trois personnages, totalisant en fait vingt et une clés de passage, puis se
purifier avant de pouvoir s’instruire dans la région considérée, puis
franchir la porte suivante ou se trouvait a nouveau un triple
fonctionnement identique.

A chaque porte, le voyageur spirituel devait tenir en main un sceptre
différent et se recouvrir d’un nouveau vétement (ou d’une peau de béte)
correspondant au dieu auquel il rendait hommage. Apres les quatre



opérations rituelles, il pouvait déclarer : « Je me suis purifi¢, oint, et
revétu du tissu de.., j’al avec moi le sceptre fait du bois de... » « Passe, tu
es pur », répondait alors le responsable de la porte.

L’ensemble des portes de la Douat, ou des degrés initiatiques,
correspondait a trois niveaux d’enseignement, a savoir un temps isiaque
de connaissance, un temps osirien d’épreuves et un temps lumineux de
transformation relevant de la divinité d’Horus, manifestation de la
victoire de la lumiere sur les ténebres.

Voir : Purification, Sceptre.

PRECESSION DES EQUINOXES

De I’Egypte pré-dynastique au Moyen Empire (c’est-a-dire pendant
2 000 ans), I’ere cosmique s’appelait I’ere du Taureau, et le taureau sacré
Apis en fut 'image.

A compter du Moyen Empire, et jusqu’a la domination romaine (soit
de 2000 av. J.-C. a I’an 1), la terre et ’humanité vécurent 1’¢re du Bélier
que représenta le bélier Amon bientot assimilé a R€ (le soleil) lui-méme :
Amon-Ré. Akénaton tenta en vain d’interférer dans ce processus.

Actuellement, nous sommes a la fin de 1’ére des Poissons, débutée par
le message christique dont les poissons étaient précis€ément le symbole et
le signe de ralliement. Cette symétrie vérifiable sur plusieurs millénaires
montre combien, en son temps, la religion des Egyptiens s’appuyait sur
des réalités a la fois divines et physiques, dont les cycles célestes et
terrestres €taient le modele. C’est pour cela que la connaissance
¢gyptienne est a la base de la tradition spirituelle et initiatique de
I’ensemble des civilisations occidentales.

Voir : Astrologie, Zodiaque.

PriTRE



« Les prétres egyptiens sont supérieurs en science celeste. Mystérieux
et peu communicatifs, ils se laissaient decider, a la longue et a force
d’attention et de pricres, a révéler quelques-uns de leurs préceptes, mais
néanmoins ils en cachaient la plus grande partie. Ils dévoilerent aux
Grecs le secret de 1’année complete, que ceux-ci ignoraient comme
plusieurs autres choses. » Strabon, géographe grec, (58 av. J.-C.-21/25
ap. J.-C.).

Les prétres €gyptiens €taient naturellement des initiés et avaient seuls
le droit de dispenser la science sacrée par 1’enseignement de ceux qu’ils
jugeaient dignes de la recevoir. Parmi les nombreuses catégories de
prétres on peut reconnaitre, les médecins, les astronomes, les architectes
et les philosophes (théologiens) les lecteurs et les scribes, les prétres plus
particulierement attachés au service du temple, ceux de la pyramide, ceux
de Pharaon, ceux des sacrifices et des offrandes, ceux des fétes et des
grandes divinité€s, les prétres initiateurs nommes aussi Chef des Mysteres,
Grand des Voyants.

De nombreuses années se déroulaient avant qu’un éléve prétre puisse
étre admis aux initiations supérieures (entrée dans le naos du dieu), que
sanctionnaient des épreuves exigeant une connaissance s’étendant a tous
les champs de la connaissance, de la sagesse, et de la religion égyptienne.
Le grand prétre était de ce fait pratiquement toujours un sexagénaire.

A moins d’avoir été adopté (ou coopté) par une personne de grande
importance, aucun étranger a I’Egypte ne pouvait avoir accés a ces
niveaux supérieurs de connaissance (au moins jusqu’au régne des
Ramses). Le grand prétre Bakh-en-Khonsou (troisieme du nom), chef des



mysteres d’Amon-Ré, et grand architecte de Thebes, fit graver sur sa
stele funéraire : « Je suis celui qui énonce la vérite, développe la doctrine
de son dieu et I’approche a son tour, qui donne la douceur, qui tend la
main aux malheureux... », ce qui définit parfaitement son role
d’initiateur.

Voir : Blanc, Degrés, Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste,
Heérodote, Hi¢roglyphe, Homere, Jamblique, Magie, Maladie, Médecine,
Mystere, Naos, Orphée, Pasteur, Platon, Plutarque, Ptérophore,
Prétresse, Pythagore, Roi, Sem, Solon, Temple, Thales, Vétement, Veuve
(Fils de la), Zodiaque.

PRETRESSE

De nombreuses femmes prétresses participaient aux cérémonies
rituelles, cultes et initiations, et y tenaient un role essentiel. Manifestant
les déesses dans les pratiques religieuses, les prétresses égyptiennes
¢taient nommeées « parfaites », « épouses divines » car, initiées, elles
¢taient naturellement les partenaires des dieux du ciel. Il ne s’agissait pas
d’une illustration de la dualit¢ masculin-féminin mais d’une harmonie
spirituelle unissant un étre terrestre a la divinité créatrice et tutélaire.

Contrairement a une idée regue tardivement des Grecs, les prétresses
égyptiennes ne furent ni des prostituées sacrées comme elles 1’étaient a
Babylone, ni n’étaient destinées a servir de tentation (malgré la nudité de
leur poitrine) aux initiés participant aux épreuves des ultimes niveaux
initiatiques (ne serait-ce qu’en raison parfois de leur grand age). Elles
n’illustrérent pas non plus la rivalit¢ des sexes mais agissaient au
contraire pour harmoniser la totalit¢ de ces principes, renouveler le
mariage divin d’Isis et Osiris et offrir aux initiés admis dans 1’adyton,
I’enseignement que possédait seule la déesse Isis dont elles étaient filles.

Voir : Adyton, Déesse, Initiation, Prétre.

Procession

Les processions en I’honneur du roi (dite « escorte d’Horus »), a
I’occasion de son couronnement, de son jubilé ou de ses funérailles,
¢taient conduites par la banniere du dieu a téte de chien Ouapouaout



(celui qui ouvre le chemin), que suivaient un faucon assis, un ibis debout,
le dieu Seth et les attributs de Min et de Khonsou.

D’autre part, les processions publiques servaient a montrer aux fideles
I’image de leur divinité, bien qu’en réalité cette image n’ait été qu’une
allégorie qui ne dévoilait rien de la véritable nature du dieu concerné, ni
des mysteres qu’elle recelait. Cette connaissance était réservée aux
prétres et initiés du temple. Cependant, ces processions publiques avaient
un grand succes populaire et étaient toujours un sujet de réjouissances.

Voir : Banniere, Chien, Ouapouaout, Religion.

PscHENT

Pa-Sekhmet, La Puissante. Coiffure royale constituée des couronnes de
la Haute et de la Basse-Egypte, la Déshérét et la Hedjét, I’une de couleur
blanche pour le sud (fleur de lys), et ’autre de couleur rouge pour le
Nord (telle la fleur de nénuphar du delta). Par ses deux couleurs, le
pschent représente les deux dames (Nebty), meres primordiales
personnalisées par Nekhbet (Haute-Egypte) et Ouadjet (Basse-Egypte).
Cet assemblage rappelait ’union des deux pays et la souveraineté
physique et symbolique du roi sur les deux plans du royaume.

Selon I’enseignement initiatique, le pschent illustre aussi les aspects
(solaire et lunaire) de la personnalité de 1’initi¢ ou du défunt dans 1’au-
dela, commémore sa double origine, la meére universelle Hator et le
principe créateur Atoum. Un fonctionnement que manifestent
chronologiquement Nout et Geb, puis leurs enfants Isis et Osiris. Le
pschent était porté, hors du temple, lors de toute cérémonie populaire



montrant Pharaon dans sa gloire et sa puissance, comme une affirmation
de son pouvoir sur les deux Egyptes, son role entre son origine (les
sources du Nil de la Haute-Egypte) et 1’aboutissement de son parcours (la
Basse-Egypte).

Voir : Atlantide, Coiffure, Egypte, Haute-Egypte, Basse-Egypte,
Histoire mythique, Puissante (la), Sema-Taouy, Union.

Pran
Celui qui donne forme,
celui qui fait germer les minéraux dans le ventre de la terre,
celui qui organise les rivages.

Le créateur, potier et artisan du monde et le souffle précurseur du
logos. Personnage androgyne reconnaissable a son crane ras¢ comme
I’étaient ceux des prétres, toujours serré dans un vétement de lin blanc.
Issu et compris dans Noun, ayant donné vie aux étres par I’action de sa
parole et de son coeur, Ptah maitrisait la voix et les sons et ce qui provient
du coeur comme le montre le hiéroglyphe nefer (un cceur surmonte de la
trachée artere).

De Noun, Ptah fit jaillir (ou était lui-méme) la bulle de vie, I’ceuf
cosmique d’ou sortirent la lumiére et le soleil. D’une maniere plus
populaire, Ptah était personnifié par un potier assis devant un tour, car il



avait fagconné les étres (et leur double) au commencement du monde.
Ptah participait d’une triade comprenant son épouse Sekhmet (la lionne
mangeuse de sang) et Néfertoum, c’est-a-dire que les trois personnages
incluaient la vie, la mort et la renaissance comme le firent, dans la
génération divine suivante, Osiris, Isis et Horus.

Voir : Argile, Atoum, Corps, Egypte, Grenouille, Khéribakef, Langue,
Larmes, Lion, Maison, Méchénet, Memphis, Métempsychose, Néfertoum,
Nom, Parole, Sekhmet, Souffle, Vautour.

PrirOPHORE

Prétre qui portait deux plumes (sagesse et vérité) sur la téte et qui était
chargé de conserver les rouleaux des papyrus sacrés dans le temple.

Voir : Hiéroglyphe, Livre, Prétre, Temple, Thot.

ProLiEmEE

Un des principaux généraux d’Alexandre le Grand (367-285 av. J.-C.),
fils de Lagos, qui recut en partage I’Egypte a la mort de son chef. Il fut le
fondateur de la dynastie des Lagides (367-30 av. J.-C.). Ces rois furent
les constructeurs de nombreux temples dont Philae, Edfou, Dendéra,
Kom, etc., et de grandes cités telles que Ptolémais de Phénice (Acre) et
Ptolémais Hermiu. Cleopatre VII fut la derniere grande reine de cette
dynastie.

Voir : Histoire.

Puissante (La)

Qualificatif ajouté au nom de plusieurs déesses gardiennes des
couronnes de Basse et Haute-Egypte et de la couronne royale.

Sekhem Le Puissant était le nom du baton de puissance et de pouvoir
arboré par Pharaon.

Voir : Nekhbet, Ouadjet, Pschent, Sekhem, Sekhmet.

PuriricaTioN



Avant tout acte religieux, le fidele égyptien devait se purifier
rituellement dans des bassins placés prés de I’entrée des temples. Ce
préalable nécessaire a toute intervention était respecté aussi bien par le
roi qui avait sa Maison du Matin (sorte de salle de bains réservée), que
par les morts que 1’on baignait afin qu’ils soient purifiés avant d’entamer
leur parcours de transformation.

Le lieu de purification, qui porte différents noms tels que lac des
Souchets, champ des Roseaux ou des Bienheureux, mais aussi lac de
I’Oie ou du Chacal, est toujours celui dans lequel 1I’ame et le soleil se
purifient rituellement. A Dendérah, le bassin d’Atoum contenait 1’eau
sacrée réservee a la purification rituelle du roi. RE lui-méme ne
commengait sa journee d’illumination qu’apres avoir séjourné dans les
eaux de 1’océan.

Dans la 2° heure de son voyage dans I’autre monde, R¢€ et le défunt
I’accompagnant se purifient et changent de barque. Ce sont ces
lustrations, symbolisant mort et renaissance, qui furent a I’origine des
différents baptémes (immersion ou aspersion) que I’on pratiquait dans les
cultes isiaques et qu’intégra le christianisme dans ses pratiques.

Outre I’eau, le natron et le nitre étaient les produits de purification
rendant I’initi€ comme un nouveau-né : appliqué a un corps, le natron le
nettoyait totalement des souillures de I’existence. C’est pourquoi on
I’utilisait dans 1’apprét des momies. Il y a en réalit¢ deux types de
purification, par I’eau et par la lumicre. L’eau lustrale, associant les
principes de I’eau de Vie et du feu d’Horus est généralement représentee



par un fluide formé d’un trait tremblé €émanant d’une jarre ou d’une série
de petits ankh juxtaposés.

Voir : Ankh, Baptéme, Chou, Eau, Eléments, Emasculation, Feu,
Fumigation, Lac, Momie, Myrrhe, Océan, Portes (Gardiens des), Sable,
Sandales, Satis, Vie apres la Vie (la), Voyage.

PyLONES

Constructions en forme de tour, ¢levées devant les temples, dont la
signification est certainement du méme ordre que celle des obélisques.
Les deux pylones étaient dédiés aux sceurs divines Isis et Nephtys, toutes
deux soulevant le soleil Ré€, ainsi que le faisaient chaque jour les deux
montagnes au moment de son lever.

On a pu voir dans les pylones des antennes destinées a recevoir les
énergies divines comme le furent peut-€tre les mégalithes dans d’autres
régions du monde. Pour certains égyptologues, les pylones étaient un
rappel des colonnes (dites colonnes d’Hérakleés) qui marquerent le
passage des Suivants d’Horus entre 1’Atlantique et la Méditerrance,
d’autant plus que pour parvenir aux pylones, les fideles devaient
emprunter une voie débutant sur la rive du Nil ou se trouvait toujours
I’embarcadere de la divinité adorée dans le temple.

Voir : Colonne, Djed, Montagne, Nil, Obélisque, Temple.

PyramipE

Maison Divine, Horizon occidental, Colline primordiale et Montagne
de vie dont Isis est la Dame.

C’est le roi Djeser qui fit élever la pyramide de Saqqara (2800 ans av.
J.-C.), tandis que le nom de Khéops parait signer la plus prestigieuse
d’entre elles (au nombre total de 80), datée de 2650 av. J.-C. tandis que la
derniere fut élevée au terme du Moyen Empire (1750 av. J.-C.) soit,
statistiquement, une pyramide construite tous les douze ans. Quoique
grandioses, ces monuments ne furent pas seulement destinés a glorifier
un grand souverain ou un grand royaume. Ils furent un hymne
manifestant sur la terre la puissance et la splendeur du dieu créateur de



I’univers, ainsi qu’une glorification de la vie et de la connaissance qu’il
leur dispensait.

A la fois image de la butte primordiale et lieu contenant la caverne des
origines, la pyramide, dans ses dimensions, ses proportions et dans son
architecture, dans 1’organisation de ses couloirs, escaliers et chambres
dérobées, recelait plus d’enseignements et d’informations qu’aucun
manuscrit n’aurait jamais pu en contenir et en conserver, avec une telle
fidélité pendant autant de siecles. Sa base carrée, originellement entourée
d’eau, représente la terre tandis que ses quatre faces manifestent les
quatre horizons (points cardinaux terrestres) et les quatre directions de
I’univers au centre desquels se trouve Osiris. Symboliquement la terre est
le support des quatre piliers du monde qui I’ensemence.

Pour la pensée égyptienne, 1’organisation du monde évoluait, se
renouvelait cycliquement, bien que "univers créé et voulu par les dieux
reste immuable. C’est pourquoi les prétres architectes inscrivirent dans le
granit, le calcaire, et parfois sur les pierres précieuses, la foi et la
connaissance physique et spirituelle qu’ils avaient des dieux et du monde.
C’est la raison pour laquelle, aujourd’hui encore, les pyramides, les
temples, les tombeaux et les rouleaux des scribes sont les véritables
encyclopédies que chacun, idéalement, peut encore déchiffrer s’il le
désire.

« Rayon de soleil pétrifié¢ » (selon J.-P. Lauer), pyramide s’écrit M (un
lieu) et R (le verbe monter) dans la langue des hiéroglyphes. Ces deux
signes se prononcent MER et signifient, ensemble, le lieu ou I’on monte,
faisant de la pyramide une porte ou un escalier s’élevant vers 1’univers
céleste, reliant le royaume d’Egypte a la demeure des dieux. Un lieu
d’ascension initiatique ou 1’on peut cependant échouer. En ce cas la
pyramide devient « le gradin de la défaillance ».

Dans la suite des temps, Mer est devenu le mot signifiant « sépulture »,
puis désignant la houe, outil destiné¢ a creuser le fossé préliminaire des
fondations des temples. Observons que, signes du passage vers les dieux,
les lettres MR entrent aussi dans la composition du verbe aimer : MRI.

Voir : Benben, Echelle, Egypte (Formation de), Escalier, Fondations,
Horizon, Imhotep, Khéops, Mastaba, Mesure, Montagne, Obélisque,
Outil, Sagqarah, Sarcophages (Textes des), Terre d’Egypte.



Pyramioes (TexTES DES)

Les Textes des pyramides récapitulent, gravés par Ounas (V° dynastie)
sur les murs de sa pyramide a Saqqgarah, I’ensemble des actes et paroles
constituant les rites funéraires de I’Egypte de 1’Ancien Empire. Les rois
de la VI¢ dynastie (2600/2200 av. J.-C.) firent de méme. Ecrits sur les
parois et plafonds depuis I’entrée de la pyramide jusqu’a la salle noire
constellée d’¢toiles, ces 2 217 paragraphes explicitent le parcours fait
dans I’au-dela par le pharaon défunt (et par extension tous les défunts)
progressant courageusement vers la libération lumineuse. Ces Textes
servent de référence a toute tentative de compréhension de la religion
égyptienne, car ils sont issus de la tradition orale primitive dont 1’origine
est généralement datée de 5000 av. J.-C. selon G. Maspéro et A. Mariette.

Voir : Am-Douat, Chouabtis, Livre des Morts, Sarcophages (Texte des).

PYTHAGORE

Samos (vers 572 av. J.-C.). La principale originalité de Pythagore fut
de considérer comme primordiale la recherche de la vérité, d’affirmer
que se mettre au service de la déesse Maat était le seul moyen de se
diriger vers la lumiere divine. Pour cela, ainsi que l’enseignement et
I’initiation recus pendant plus de dix ans dans les temples €égyptiens le lui
avaient appris, il considérait la connaissance comme la clé de tout
parcours de conscience, et comme seul moyen de compréhension de
I’univers.

« On est d’accord pour admettre que Pythagore resta chez les savants
¢gyptiens bien longtemps... et qu’il a essayé¢ de se plier aux soins
religieux des abstinences. » (Plutarque) et « Pythagore enseigna par des
symboles d’une maniere exactement semblable aux éducations regues en
Egypte. » (Jamblique).

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote, Homere,
Jamblique, Orphée, Platon, Prétre, Plutarque, Solon, Thales.



Quarre ELiMENTS

Comme les quatre ¢léments air, eau, feu et terre, représentent le monde
créé, et les points cardinaux le champ de I’expérience humaine, le bélier
a quatre tétes personnifie le dieu créateur Khnoum. Ces tétes
symbolisaient le B4, I’énergie divine, des quatre dieux Osiris, R€, Chou
et Geb, c’est-a-dire I’éternit€¢ des cycles de vie, la lumiere divine, le
souffle divin et la vie terrestre.

Ce bélier quadricéphale préfigurait le tétramorphe illustrant Ie
christianisme primitif et les quatre évangélistes (Mathieu, Marc, Luc et
Jean) qui en ¢taient les messagers. Leurs caractéristiques ¢étaient
identiques, tous quatre €taient au service d’une révélation amenant a la
libération spirituelle lumineuse. On observe combien la constitution de
Khnoum contenant le Ba (dme) des quatre plus grandes divinités
égyptiennes était déja proche de la conception du dieu unique.

Voir : Air, Amon, Bélier, Eau, ¢léments, Feu, Nombre (4), Terre.



Re (RA)

Celui qui fait. (Fil du maitre du ciel par qui Atoum rayonne sur le
monde. Tout d’abord manifestation du dieu supréme, R€ devint, au fil des
millénaires, le dieu du soleil et de la lumiére. Avec Horus dont il a la téte
de faucon, il représente le soleil levant et I’est. Avec Atoum (Atoum-R¢),
il représente le soleil couchant et 1’ouest. Devenu le maitre de la
conscience spirituelle, R€ traverse le monde sur sa barque en compagnie
de Maat, la justice et de Thot, la connaissance. Sa ville était lounou, « la
ville du pilier » (en grec Héliopolis) située en Basse-Egypte au sud du
delta.

Chaque pharaon ¢tait naturellement fils de Ré, et en arborait les
emblemes, tandis que chaque défunt était désigné comme RE sur sa
barque nocturne, prét a revenir a la vie : « Je suis Ré a son
commencement. » Dans la totalit¢ du cycle de la lumiere (physique et
spirituelle) et des dmes, R€ et Osiris sont dans une mutuelle osmose car
dans Ré se repose Osiris (le jour) tandis que dans Osiris se repose Ré (la
nuit). C’est pourquoi « le soleil d’aujourd’hui a été enfanté par le soleil
d’hier », comme hier est Osiris et R€ est aujourd’hui. Spirituellement,
tout €tre vivant peut se préparer a devenir Osiris, et assurer qu’il
deviendra lui-méme Ré€ lorsqu’il aura quitté le monde terrestre, qu’il sera
suffisamment purifié pour devenir lumicre car : « Celui qui place Ré dans
son ceeur, Ré le divinise. »

Voir : Abdjou, Amentha/Atlantide, Amon, Amon-Ré, Atoum, Barque,
Etoile, Khépri, Khnoum, Loup, Nout, (Fil, (Eil de Ré, Routy, Soleil,



Thebes.

REBELLES

Surnom des Suivants de Seth, du serpent Apophis, et de leurs
compagnons qui lutterent contre Osiris et I’assassinerent dans le royaume
de I’Amentha. Cet acte meurtrier serait a 1’origine de la disparition
(engloutissement) de 1’Atlantide. Dans les textes funéraires, « rebelle »
est un terme générique désignant tous ceux qui s’opposent, sur la terre
comme dans la Douat, au principe lumineux personnifi¢ par R¢E, Osiris et
Horus, et par voie de conséquence aux défunts se dirigeant vers les
régions célestes.

Voir : Apophis, Atlantide, Douat, Osiris, Seth, Seth (attentat contre
Osiris).

RicHEF

Divinit¢ d’origine cananéenne apportant avec elle les épidémies et
dont I’éclair était le principal attribut. Par la suite, cette conception
négative laissa la place a un symbolisme plus serein et Réchef fut
honorée comme entité guerriére protectrice portant bouclier et massue.
Elle fut alors surnommée celle qui entend les prieres peut-€tre dans un
sens pratique tout d’abord, puis symbolique ensuite, car sa coiffure
portait les deux couronnes et une téte de gazelle (symbole de grace et de
vitesse) a la place de I’uraeus cracheur de flammes.

Voir : Gazelle, Sekhmet, Uraeus.



RiINCARNATION

Bien qu’il n’existe pas de doctrine spécifique concernant la
métempsychose, puisque le but de toute démarche religieuse est de se
libérer de I’incarnation, certains textes en énoncent cependant nettement
le principe. C’est ainsi que dans le Livre de ['au-dela de la vie, un défunt
déclare : « Je suis aujourd’hui, Je suis hier. Je suis demain. De naissance
en naissance, je demeure jeune et puissant. » Il apparait que les
réincarnations soient le fait d’ames ayant volontairement choisi de vivre
dans un but supérieur, ou d’ames refusées au moment du jugement du
tribunal de la Douat.

L’ame purifiée, justifiée et déifié¢e a de nombreuses possibilités
d’activité dans 1’autre monde car elle peut accompagner RE dans la
navigation de la barque solaire, tant dans son déplacement nocturne que
diurne, souterrain que céleste. L’ame d’un défunt peut aussi, lorsqu’elle
le désire, devenir un des juges du tribunal d’Osiris car des éléments
lumineux ou porteurs de lumiere sont nécessaires dans le monde des
téncbres.

Avant la déification de I’ame, de nombreuses « courtes venues » (vies
terrestres) ont été indispensables au point que le défunt déclare au
jugement : « J’ai fini mes courtes venues et je suis pur de toute
souillure. » On peut retenir que chaque ame libérée (et devenue égale des
dieux) choisit son emploi et sa place, voire sa réincarnation, afin de jouer
un role dans I’ensemble cosmique universel dont la terre est un des lieux.
L’expression « Je suis né de moi-méme » illustre ce processus que 1’on
rencontre aussi dans le Bardo Thodol tibétain. C’est certainement parmi
ces €tres particuliers que se rencontrent les « grands initiés », prophetes
et personnages d’exception qui ont marqué positivement ’histoire de
I’humanité. Ce qui justifie le fait que ’on considére Horus comme le
Seigneur de Million d’années.

Voir : Ame, Ame universelle, Bd, Douat, Héros, Juges, Temps, Vie
apres la Vie.

RELIGION EGYPTIENNE

La religion €gyptienne était fondée a la fois sur les événements ayant
permis la formation du pays, et sur I’histoire de ses dieux auxquels elle



s’identifia pendant prés de quatre millénaires. Quatre moments
constituent cette aventure autant spirituelle que physique et sociale.

Premier temps : Noun, Atoum, Ré, les potentialités des origines, la
création du monde, la naissance d’Osiris et son régne (I’age d’or).

Deuxiéme temps : la mort d’Osiris, la naissance d’Horus le vengeur
de son pere. Disparition de 1’Atlantide, 1’ille Temple. C’est la premiere
fuite en Egypte.

Troisiéme temps : harmonisation des neuf ¢éléments composant les
peuples de I’Egypte protohistorique. Formation de deux royaumes, Haute
et Basse-Egypte.

Quatriéme temps : Unification des royaumes nilotiques devenant un
pays unique, « la demeure qui plait a Atoum-Ra ». C’est aussi le terme
du premier parcours initiatique allant de la création du monde a son
¢quilibre et son harmonisation parfaite, le rendant de nouveau créatif. Cet
ensemble va de I’éveil de la conscience a la maitrise, puis a la
connaissance des mysteres du monde.

Ainsi, I’Egypte des temps primitifs unit deux principes fondamentaux
que symbolise 1’'universelle dualit¢ formée par la lune et le soleil ou,
cosmiquement, Isis et Osiris. Toute la liturgie religieuse égyptienne était
orientée soit vers I’astre des nuits, personnalisé par Isis que « doublait »
sa sceur Nephtys, soit vers 1’astre du jour, R€, manifesté par Horus, le
vengeur de son pére. Horus dans le monde visible et Osiris dans le
monde de I’au-dela.

Cette cosmogonie laisse penser que la religion égyptienne originelle,
celle qu’amencerent avec eux les Suivants (compagnons) d’Horus, les
survivants de 1’Atlantide, était une religion stellaire comme I’indiquent
les nombreuses références faites aux étoiles, aux lumiéres divines, dans
la plupart des Textes des pyramides ou des sarcophages. C’est aussi
pourquoi les anciens textes précisent que les divinités originelles Hator,
Nout, puis Thot, Osiris, Isis, Séchat, sont les veilleurs, ou les « lumineux
brillant a I’horizon du ciel ». Cela explique pourquoi le roi T¢éti souhaite
ardemment « briller comme une étoile » et non devenir un nouvel Osiris
ressuscité comme ce sera le cas dans les dynasties suivantes.

Quelles que soient les sources religicuses de I’Egypte, il est aisément
vérifiable que le but de son enseignement fut toujours d’¢lever I’ame vers



la lumiere et le plan céleste. C’est cela qui importait aux prétres de ses
temples, c’est certainement cela qui peut étre profitable a ceux qui
cherchent de nos jours encore le chemin vers les €toiles, ceux qui aspirent
a étre les enfants célestes de la déesse Nout.

Voir : Ame, Etoile, Harmonie, Héros, Hieroglyphe, Image, Jamblique,
Magie, Métempsychose, Monde, Neter, Nout, Procession, Symbole, Tarot,
Thédtre, Triade, Zodiaque, Zodiaque (signe).

REeLIQuES ’Osiris

Apres le démembrement d’Osiris, ses morceaux furent éparpillés (ou
cachés dans les iles du Nil) par Seth et ses suivants, mais les fideles du
dieu les retrouverent, et depuis chaque ville importante affirmaient
posséder un des morceaux du dieu selon la répartition suivante :

— la téte d’Osiris a Abydos,

— la jambe droite a Philae,

— la jambe gauche a Abaton,

— le phallus a Mendg¢s,

— la colonne vertébrale dans le pilier Djed de la ville de Bousiris.

Voir : Abydos, Cercle, Démembrement, Ile, Résurrection, Résurrection
(d’Osiris).

RiNENOUTET

Maitresse de la Terre fertile, maitresse des Greniers, Rénénoutet
(Rénen Qutet : nourriture et serpent) ¢était une divinité personnifiant
I’agriculture et les travaux saisonniers de la terre (proche de Déméter) a
qui I’on offrait les prémices des récoltes (moissons et vendanges) devant
des statues a téte serpentine. Proche de la déesse Isis dont elle est
certainement un des aspects, Rénénoutet était souvent représentée
nourrissant un enfant, Népri, divinité¢ du grain.

Voir : Ble, Min, Serpent, Vin.

RisurrecTIiON



Le drame de la mort physique oblige le défunt a une immobilisation
momentanée, dans une prison faite de bandelettes qu’il lui faut délier afin
de se dévoiler et de commencer son expérience dans 1’au-dela. « Je me
cache », dit ’ame, tandis qu’au moment de son réveil elle affirme : « Ma
face se découvre, mon cceur est a sa place [’embaumement laissait le
ceeur dans la cage thoracique], ’'uraeus est sur moi chaque jour. » La
durée de ce moment intermédiaire varie entre quelques jours a « des
quinzaines » selon les inscriptions funéraires et semble avoir été compris
comme un simple moment de transition permettant au défunt de se
ressaisir, de réaliser son nouveau mode d’existence.

Voir : Ceeur, Harpocrate, Ouverture de la bouche, Sarcophage.

J

N

o

\) \

7/ S
W

2/
\\““\

)
)

v
=

RESURRECTION MYTHIQUE p’Osiris

Lorsque 1’on déplaga le corps d’Osiris, ¢’est son fils Horus qui porta le
fardeau sur ses €épaules. Il emmena son pere mort jusqu’a I’arbre sacré :
« Osiris est placé sur les épaules d’Horus. L’arbre de Vérité qui est a la
porte du ciel, tend ses bras a Osiris. » (Texte des pyramides). Apres quoi
on le déposa dans une barque qui descendit le grand fleuve au gré du
courant jusqu’a 1’océan. Seule la téte du taureau Apis dépassait de la
barque.

« O Osiris ! Tu avances, ton visage est vers la mer ! Je suis le dieu qui
est dans le taureau, le Seigneur de tous tandis qu’il part sur les eaux de
turquoise. Mon cceur veille, ma téte porte la couronne blanche. Je suis



guidé vers les régions celestes et je fais fleurir celles de la terre. Il y aura
de la joie dans le cceur du taureau. » (7exte des pyramides).

Tandis que la barque glissait entre les roseaux, le soleil se leva, les
brouillards se dissipérent. Ce moment fut désormais commémoré comme
¢tant le « soleil levant sur le cercueil d’Osiris ».

Lorsque la barque ¢choua sur le rivage et que 1’on ouvrit le cercueil,
Osiris ressuscita.

« Je suis hier, aujourd’hui, et demain, et j’'ai le pouvoir de renaitre
[osiris]. »

Alors Seth, resté dans I’ Amentha/Atlantide, apercut depuis les fenétres
de son palais le rougeoiement du ciel et la cime i1lluminée des montagnes.
De sourds grondements lui annoncerent que la colere divine allait éclater.
Quelques heures plus tard, I’Amentha/ Atlantide disparut dans les flots.

Selon la conception héliopolitaine, Osiris est le roi ancien que
remplace Horus, le jeune roi, ce qui correspond au changement annuel et
rituel du souverain que I’on mettait a mort dans les anciens royaumes
voues a la grande deesse. Dans ces religions matriarcales, la reine €tait
inamovible et le roi remplacé annuellement, ce que semble rappeler le
mythe osirien ou Isis, la « régente du ciel », ne subit aucune
transformation ni aucun dommage de la disparition d’Osiris,
immeédiatement remplacé par Horus.

Voir : Abydos, Jardin, Reliques, Ro-Sétaou.

Rivace

L’Egypte embrasse le Nil, c’est pour cette raison qu’elle se nomme
tour a tour, « les Rivages », « le Pays du Double Rivage », ou « Rivages
d’Horus », bien que tardivement ce terme ait aussi désigné les pays ou
iles de la mer Méditerranée.

Voir : Egypte, Histoire, Iles, Mer.

Ro1 (PuaraoN)

Choisi et couronné par les dieux, Pharaon était celui qui par sa double
couronne maintenait la cohésion entre les dieux et les hommes, entre la



Haute et la Basse-Egypte dont il portait les symboles : disque solaire et
serpent uraeus, jonc et neénuphar, blanc et rouge. Son pouvoir se
manifestait par le fouet (Nekaka) et le sceptre crochu (Heka, sorte de
houlette de pasteur), c’est-a-dire par les qualités de vigilance et de
justice, de douceur et de force. C’était la le véritable role de Pharaon,
faire en toute circonstance régner les principes de Maat, 1’équilibre, la
vérité et la justice.

Chaque Egyptien se considérait comme partie intégrante du roi et de sa
maison Per-O (Pharaon), c’est-a-dire que chaque sujet avait en lui une
part du royaume. Cependant, parce que Pharaon manifestait la divinité
invisible, chaque membre du pays d’Egypte possédait une part du dieu
que représentait le roi sur la terre. Ce fut la premieére et certainement
unique fois dans I’histoire de I’humanité (hormis les douze tribus
d’Israél) qu’un peuple entier put €tre non seulement a 1’image du dieu
créateur mais encore une part spirituelle et physique de celui-ci.

Entre ce peuple et la divinité n’existait aucun contrat, aucune alliance
parce que chaque Egyptien était un dieu en puissance et que tout était
alliance et relation avec le divin. Pour cette raison, connaitre les dieux de
I’univers, c’était aussi se connaitre et se situer dans le monde. C’est
pourquoti le Livre de la sortie a la lumiere du jour (ainsi que I’ Am Douat)
demandait que I’on nomme chaque dieu et chaque énergie céleste. C’était
la premiere phase de I’aventure dans le monde invisible des divinités.

Pendant son régne, Pharaon, fils de Ré, était une manifestation du dieu
Horus, celui qui révele la lumiere et repousse les forces des téncbres,
tandis qu’apres sa mort, il devenait Osiris, dépositaire de la lumiere
¢ternelle, c’est pourquoi le roi était naturellement prétre, initié et
initiateur. Les premiers rois se nommerent naturellement Horus et les
différents états et avatars du dieu furent entierement suivis et vécus par le
roi et son peuple qu’il représentait toujours, de sorte que chaque Egyptien
participait a la naissance du jour et au parcours du soleil dans la nuit.
C’est un exemple rare montrant un peuple entier initi€ et participant a un
rituel individuel et collectif, particulier et national.

C’est certainement ce type de relation que tenterent de vivre,
successivement, les chevaliers de la Table ronde, les Parfaits cathares, les
ordres templiers, puis enfin les ordres magonniques modernes
régulierement constitués.



Voir : Barbe, Cartouche, Couronne, Fouet, Harpocrate, Initié, Jubilé,
Magie, Pharaon, Prétre, Sceptre, Sema-Taouy, Tourner autour, Trone,
Uraeus.

Ror (LEes cing Noms pu)

Bien que possédant un pouvoir unique, le roi d’Egypte avait cinq
appellations différentes, exprimant chacune une fonction particuliere et
essentielle de son régne. Le roi portait ainsi :

— Le nom d’Horus, qui était 1’affirmation méme de sa royauté divine,
puisqu’il incarnait Horus sur la terre. Cette assurance se manifestait par
le faucon protégeant le nouveau souverain. L’oiseau sacré se tenait posé
sur I’image du palais royal (serekh).

— Le nom de Nebty, compos¢ du double pouvoir créateur et protecteur
des meres primordiales, personnifiées par le vautour femelle blanc
(Nekhbet) et le cobra uracus femelle (Ouadjet). Les deux déesses
président a la formation du nouvel étre qu’est le nouveau roi, réunissent
les deux aspects de sa personnalit¢ puis lui permettent, de la méme
maniere, de lutter contre les ennemis qui attentent a [’harmonie
¢gyptienne (pays de la double couronne). Cette fonction est illustrée par
les neuf arcs sur lesquels reposent les pieds du roi dans certaines
compositions. Nekhbet et Ouadjet sont généralement placées sur les
corbeilles (en demi-lune) symbolisant la gestation originelle.

— Le nom d’Horus d’Or. Un vétement de lumiére recouvre le roi,
faisant de lui un symbole vivant du soleil victorieux manifesté par le
faucon divin. Pharaon est ici, comme Horus, I’héritier d’Osiris. Il
participe de 1’éclat universel, il sera désormais le protecteur de son
peuple et de I’'Egypte.

— Le nom de Ny-Sout-Bit (ou prénom du roi), « Celui qui appartient au
jonc et a I’abeille » (les symboles de la Basse et de la Haute-Egypte).
Cette appellation manifeste le role de gardien de l'union des deux
Egyptes. Pharaon est ainsi a la fois au service de Maat, principe universel
de vérité et de justice, et de I’harmonie des royaumes du Nord et du Sud,
les deux pays. Il peut désormais porter le dernier des cinq noms sacres :

— Le nom de Sa-Ré (son nom solaire), c’est-a-dire qu’il est devenu le
fils de R€, qu’il possede maintenant le plus haut secret de I’initiation, ce



qui fait de lui a la fois un roi et un grand prétre. Cette situation est
¢quivalente a la derniere épreuve subie par le défunt avant qu’il n’entre
dans la barque de Ré et renaisse avec lui dans le monde céleste.

Dans son aspect et son role social, politique et sacerdotal, le roi est
I’étre parfait que chacun peut entrevoir comme but de sa réalisation
personnelle. Tout chemin individuel initiatique est cens€¢ conduire a ce
résultat.

Voir : Abeille, Anneau, Bdaton, Couronne, Jonc, Nekhbet, Nom,
Ouadjet, Pharaon, Serekh.

Ro-Sktaou

Ce lieu, suivant immédiatement la salle du jugement et de la pesée de
I’ame, est a la fois une région céleste de la Douat, dans laquelle se
pratique la purification par le feu, et une double route secrete et sacrée.
Royaume d’Osiris, Ro-Sétaou avait une entrée garnie de deux pylones,
située symboliquement dans la nécropole d’Héracléopolis-Magna
(Fayoum). Par ses descriptions, Ro-Sétaou semble reproduire les couloirs
construits dans les pyramides et les hypogées royaux. Ro-Sétaou est le
lieu le plus mystérieux et difficile a percevoir des régions composant la
Douat, car il est compos¢ de deux chemins, I'un liquide et ’autre de
terre, séparés par un lac de feu, dans lequel le défunt recoit un
enseignement spirituel et initiatique en méme temps qu’il est purifié. Les
différentes phases de cet enseignement sont distribuées dans les salles du
temple pour celui qui traverse les épreuves de 1’initiation comme dans les
chambres du tombeau pour les défunts.

A sa sortie, I’ame est lumineuse car, assure un défunt : « les souillures
se sont ¢loignées de moi », ¢’est pourquoi elle pénetre enfin dans son lieu
de lumicre, 1’ Anrutef, le domaine de Ré&, la « demeure secréte » ou elle
est revétue d’un nouveau vétement lumineux, correspondant a I’initiation
supérieure.

Ro-Sétaou est le lieu ou I’ame est réellement initi€e et enseignée, car
c’est le royaume ou résident Osiris, Isis et Horus, c’est-a-dire la triade de
la vie et de sa transformation, du passage de I’expérience terrestre a la
navigation céleste, comme le montrent le chemin sombre et le chemin
bleu (terrestre et céleste) dessinés dans les papyrus. C’est donc sur le



mode spirituel que le défunt traversant Ro-Sétaou revit I’ensemble de la
création (I’ceuf des origines) depuis le passage de I’informe jusqu’a la
libération lumineuse située au dernier degré de I’escalier symbolique, au
moment ou précisément le soleil « ... brille dans I’ceuf qui est dans le
pays des mysteres. »

Voir : Abydos, Adyton, Astes, Astre, Chambre, Chemin, Douat, Double,
Escalier, Feu, Lumiere, Memphis, Monstre, Résurrection (d’Osiris),
Royaumes des morts, Salles, Sekhem, Sokaris, Temple, Tombeau, Triade.

Roucke

Couleur et embléme de la Basse-Egypte et de sa couronne, le rouge est
cependant la couleur des yeux et du corps de Seth, ce qui en fait un
symbole de danger et de feu. Le rouge était la couleur de la colere et de la
destruction, des niveaux les plus bas du monde souterrain, et des lieux
« lac de feu » que ’on désignait comme dangereux par des traits rouges
dans les Textes des sarcophages ou le Livre de [’au-dela de la vie. On
observe que les eaux du Nil en crue sont rouges apres avoir été vertes, de
sorte qu’elles sont a 1’image de Seth vainqueur (provisoire) d’Osiris
disparu.

Voir : Basse-Egypte, Couleurs, Nénuphar, Nil, Sang, Seth, Tit.

Roury

« Les deux lions ». Figuration du soleil dans ses deux principales
manifestations (levant et couchant), un des aspects du principe lumineux
divin. « O défunt Osiris, tu es le Lion, tu es Routy, tu es Horus, tu es le
quatrieme de ces dieux qui amenent I’eau et suscitent Hapi... » (c’est-a-
dire la fertilisation du Nil). Les deux lions (Routy) sont comparés a Chou
(le souffle) et Tefnet (I’humidité) bien qu’ils illustrent aussi les énergies
solaires de R€ et Amon, comme Isis et Nephtys, Nekhbet et Ouadjet,
montrent celles de la déesse-mere.

Voir : Aker, Amon, Chou, Lion, Ré, Souffle.

Rovaume (pes Deux-TErrEs)



Lorsque la Haute et la Basse-Egypte furent réunies, un hiéroglyphe
scella cette union et transforma 1’événement historique et social en un
symbole spirituel qui devint ainsi un ¢lément de 1’enseignement
traditionnel. Ce signe, Semat Taouy, constitué par une tige de jonc pour la
Haute-Egypte et d’une tige de papyrus pour la Basse-Egypte symbolise a
la fois la génération des especes et le monde naissant des eaux
primordiales. Ces tiges associant le blanc et le rouge (couleurs
représentées par les deux couronnes) sont nouées ensemble a un poumon
surmonté d’une trachée artére, c’est-a-dire reliées au souffle créateur de
I’Esprit divin, le Verbe originel. Celui que les esséniens puis les
gnostiques mettront aux origines du monde :

« Au Commencement était le Verbe, et le Verbe était tourné vers Dieu
et le Verbe ¢tait Dieu », ainsi que I’affirme 1’ap6tre Jean au début de son
Evangile. A la suite de 1’union extraordinaire du peuple du Nord et du
peuple du Sud, ce fut désormais Ptah le créateur de toute chose (lui-
méme principe de vie et de souffle) qui donna journellement la vie aux
Deux Royaumes et les tint réunis par une ligature en « un seul coeur »,
sous le signe d’une alliance éternelle.

Voir : Couleur, Couronne, Egypte (Haute), Egypte (Basse), Jonc, Lys,
Papyrus, Semat Taouy, Souffle, Union.

Rovaume pes Morts

Le monde souterrain nocturne est l’'inversion du monde sensible
lumineux. Cette symbolique se trouve naturellement exprimée dans les
représentations peintes et sculptées du monde de I’au-dela ou séjournent
les suivants de Seth et les monstres qu’il génere. De nombreuses images
montrent ces personnages, souvent sans téte (sans plus de libre arbitre et
d’individualité), se mouvant les pieds en 1’air comme si le sol terrestre
¢tait le plan fixe, la référence de toutes les expériences, physiques ou
spirituelles.

Pour les Egyptiens, c’était 1a une logique religicuse et symbolique
parfaitement cohérente. Le monde du dessous ne pouvait qu’étre
I’inversion symétrique du monde du dessus puisque Seth inversait les
valeurs d’Osiris.

Voir : Douat, Miroir, Ro-Sétaou, Sema-Taouy, Voyage.



Sa (Voir Hou et Sa)

SABLE

Appartenant au désert et ainsi au domaine de Seth, le sable est par
nature dépositaire d’une puissance que les Egyptiens utilisérent
longtemps lors des processions comme agent de purification et symbole
du dieu Sokaris, maitre des morts et du monde souterrain. Appartenant a
la fois a I’espece humaine et a la race divine, Pharaon marchait sur un
tapis de sable que I’on répandait devant lui au moment des processions.
Un texte déclare : « L’(Eil d’Horus est répandu pour toi, vois : Horus s’en
réjouit, pur, deux fois, trois fois, est Amon. » Ce qui montre a nouveau le
lien trés étroit qui liait Seth et Horus et le rapport permanent qu’ils
entretenaient avec la divinité primordiale (Amon).

Voir : Amon, Desert, Fondations, Purification, Sokaris.

SACRIFICE

Antilopes, beeufs, chevres, oies, taureaux et volailles étaient tués en
I’honneur des dieux soit comme offrandes, soit en lieu et place de Seth ou
d’une de ses créatures. Généralement, des sa mort, I’animal était découpé
avec un couteau de silex comme avait ¢t¢ démembré jadis le corps
d’Osiris par son frére meurtrier. Les images montrant des ennemis
sacrifiés ne doivent pas étre prises dans un sens réaliste car avant méme



la période historique, les Egyptiens ne pratiquaient plus de sacrifices
humains, a I’inverse des rites habituels des pays du Moyen Orient.

La plupart des sceénes peintes ou sculptées sont précisément destinées a
remplacer tout sacrifice d’homme qu’aucune divinité ne réclame dans
aucun texte.

Voir : Couteau, Offrandes.

Sa-Hou

L’essence de tout étre, la plus élevée des énergies composant ’homme.
Délicate a décrire, les scribes la représentent par un simple nceud, ce qui
caractérise sa fonction qui est de tenir ensemble tous les ¢éléments
constituant une entité (tant divine qu’humaine).

Voir : Ennéade (corps humain).

SAISON

Comme de nombreuses civilisations antiques, I’Egypte divisait son
année solaire en trois saisons correspondant symboliquement a la
tripartition de la lunaison, a savoir une premiere phase ascendante, une
phase de pleine lumiere et une phase descendante, le cycle débutant et se
terminant par quelques nuits d’obscurité absolue. Le calendrier égyptien
observait cette méme cadence mais débutait son année au moment de la
crue du Nil, le 19 Juin de chaque année.

La premiere saison était celle de I’inondation et comprenait les mois de
Thot, Paophi, Athyr et Choéac, la seconde saison était celle de la
végétation et comprenait les mois de Tybi, Méchir, Phaménith et
Pharmouti, la derniére était celle des récoltes et comprenait les mois de
Pachon, Payni, Epiphi et Mésori.

On trouvera naturellement 1’équivalence de cette périodicité dans la
cosmogonie ¢gyptienne ou les déesses primordiales sont en
correspondance avec le cycle des lunaisons. Ainsi 1l y eut tout d’abord
Noun (eaux primordiales), Osiris et Isis, soit Nil plus terre noire
(germination et végétation), et Min, divinité fertile des moissons.

Neith, Maat, Hator et Nout sont quant a elles des déesses primordiales,
des principes inamovibles dont on retrouve les caractéristiques dans



toutes les saisons. Les mysteres osiriens se déroulaient (de nuit) selon
une periodicité géneéree par les saisons et les crues du Nil.

Voir au nom des divinités citées et a : Calendrier, Déesses,
Epagonemes, Féte, Jour, Lune, Mois, Sed, Temps.

SALIVE

Un des premiers symboles des forces de vie. C’est de la salive de
Khépri, le scarabée divin, que naquit la terre tandis qu’il est dit que Thot
cracha dans I’ceil bless¢ d’Horus pour que 1’orbite éteinte s’accroisse de
nouveau (suivant le fonctionnement de la nouvelle lune). Cette partie du
mythe est & mettre en relation avec de nombreuses et anciennes pratiques
médicales utilisant la salive pour cautériser les blessures, ce que fit
précisément Isis rendant la vie a son fils Horus en lui injectant sa salive
mélée a la scolopendre broyée qui I’avait mortellement atteint. Dans les
Evangiles, le Christ utilise aussi sa salive avec de la terre pour rendre la
vue a un aveugle (Marc Ch. 8, v. 23 et Jean, Ch. 9, v. 6).

Voir : Khépri, Médecine, Scolopendre.

SaLLES (DU TEMPLE)

Le nombre des salles intérieures des temples €gyptiens variaient selon
les édifices et leur destination, mais on reconnait généralement outre
I’adyton (saint des saints), la salle d’or ou salle d’Osiris nommée aussi
Pa-douat, dans laquelle arrivait I’ame du défunt ou de I'initié, la salle
Tatcnesertet ou salle de I’embaumement, la salle Mesek, lieu des
épreuves initiatiques et de la purification, et la salle Quabit, réservée a la
purification du roi avant la cérémonie d’intronisation. A ces salles
principales s’ajoutaient les salles d’eau et de feu, plus spécifiquement
destinées aux eépreuves d’initiation.

Voir : Architecture, Astrologie, Chambres, Ro-Sétaou, Temple.

SANDALES

Symbole de pureté, les sandales sont portées soit par le pharaon qui
inscrit le nom de ses ennemis sous la semelle en signe de triomphe (ou de



mépris), soit par les défunts qui se protegent de toute impureté avant
d’entreprendre leur voyage dans 1’au-Dela.

Voir : Jambe, Pieds, Purification, Vétement.

SANG

V¢éhicule de I’ame et des énergies vitales, ¢’est du sang versé par Ré
que naissent Hou et Sa, tandis que le cedre nait de celui de Geb. Lorsque
Horus, divinité solaire, buvait du vin, on assurait qu’il buvait le sang de
ses ennemis, adversaires de la lumiére, ¢’est-a-dire qu’il leur retirait tout
pouvoir et toute force. De méme, Sekhmet, surnommée la lionne
(solaire), épouse de Ptah, était réputée pour boire le sang de ses
adversaires.

A Dinverse, Seth coupa les branches du sycomore parce que ’arbre
avait ¢té le témoin du meurtre d’Osiris. De la seve rougie par le sang du
dieu s’écoula alors des moignons de ses branches.

Le mythe soulignait ainsi qu’Osiris était un symbole intégral de vie,
comme I’illustrait le cycle toujours recommencé de la végétation et de la
crue du Nil. A sa maniére, le nceud Tit (proche du signe Ankh) teinté de
couleur rouge, attribuée au sang d’Isis, rappelait qu’il était un autre
aspect du symbole de la vie éternelle.

Voir : Corps, Hou et Sa, Rouge, Sekhmet sycomore, Vin.

SAQQARA

Nom de la nécropole (rive occidentale du Nil) ou I’illustre archéologue
Auguste Mariette découvrit (entre autres) le sérapéum, temple deédi¢ au
dieu Sérapis, le 12 novembre 1851. C’est a Saqgara que sont situés les
plus beaux mastabas de I’Ancien Empire, le complexe funéraire du roi
Djéser, la pyramide a degrés, ainsi que les tombes des premicres
dynasties. On y a découvert aussi les sépultures datées du Nouvel
Empire.

Voir : Histoire, A. Mariette, Mastabas, Pyramide, Sérapéum, Sérapis.

SARCOPHAGE



Appelé le Seigneur de la Vie, le Vivant, la Mere, le sarcophage est le
lieu ou s’effectuent les métamorphoses qui permettront au défunt de
renaitre. Sur les différents couvercles de ce lieu d’incubation sont décrits
les moments de ses transformations, son parcours dans la Douat. On y
représente aussi les divinités (neters) qui lui apporteront leur aide et leur
protection pendant son périple.

Dans les illustrations funéraires, on reconnait toujours les fils d’Horus,
Thot, Ré et Osiris ainsi qu’Isis et Nephtys, Nekhbet et Ouadjet. Le défunt
lui-méme est représenté soit revétu d’une robe de lin blanc, soit retenu
dans ses bandelettes de momie. Ses mains tiennent le pilier Djed qui le
relie symboliquement a la fois au monde terrestre et au monde céleste ou
il terminera son parcours s’il répond justement (une plume de Maat
I’accompagne) aux questions des juges de 1’au-dela.

Voir : Chambre, Funerailles, Momie, Plume, Résurrection.

SarcopHAGEs (TEXTE DES)

Livre de Justification, Livre pour proclamer juste quelqu’un dans la
nécropole. Réparti dans toutes les régions de I’Egypte, un ensemble de
29 400 lignes de textes peints et gravés sur des centaines de sarcophages
(cuves funéraires), apprend au défunt comment son ame peut franchir le
passage menant de la vie a la Douat, répondre avec vérité aux questions
que lui poseront les gardiens des portes afin d’atteindre le monde céleste
ou les attend, a I’exemple d’Osiris, une vie de lumiere.

Voir : Am-Douat, Défunt, Livre des Morts, Pyramides (textes des),
Voyage.

SATIS

Divinité des cataractes coiffée des cornes d’antilope, elle était
représentée comme 1’épouse de Khnoum, donnant de 1’eau aux défunts
afin qu’ils puissent se purifier. Maitresse d’Eléphantine, elle devint avec
le temps la déesse lunaire du principe féminin et de I’amour.

Voir : Antilope, Khnoum, Purification.



SAULE

Arbre d’Osiris participant des trois mondes puisque 1’arbre recouvre le
cercueil du dieu tandis que I’ame de celui-ci se pose sur ses branches,
métamorphosée en oiseau phénix (bénou).

Une féte portant le nom de « I’érection du saule » était I’occasion pour
le roi d’obtenir des dieux les promesses de fertilité pour ses champs, et de
croissance pour les arbres du pays.

Voir : Arbre, Bénou, Phénix.

SAULIEU

Dans ce haut lieu de I’art roman bourguignon, trois cultes semblent
s’étre associés de maniere insoupgonnable aux yeux de notre temps.
C’est ainsi que sous 1’actuelle église Saint-Andoche se trouvent encore
les restes d’un temple d’Apollon, dont les roues solaires et astrologiques
ont sensiblement influencé les chapiteaux romans, notamment la Fuite en
Egypte ou la Sainte Famille se tient précisément sur quatre roues solaires.
En effet, ’ane portant Marie et son enfant repose ses pattes (ou y puise
son énergie) sur des roues semblables a celles dont on ornait les
représentations du dieu solaire grec Apollon. Cette sculpture est la
marque de la continuité existant entre les cultes, égyptien, grec puis
chrétien, exprimée a Saulieu dans un contexte celte.

On peut observer dans 1I’église de Saulieu quarante-deux chapiteaux
illustrés de sceénes celtes (ours), chrétiennes de I’ancien Testament
(Balaam) et du Nouveau (Passion du Christ) exprimant, selon un
symbolisme connu en Egypte trois millénaires plus tot, I’ensemble de la
connaissance spirituelle, ainsi que le nombre des chapiteaux le souligne.
Si parcourir les quarante-deux chapiteaux de 1’église de Saulieu était se
préparer a un pelerinage intérieur, de méme les quarante-deux juges du
tribunal d’Osiris exigeaient du défunt se présentant devant eux qu’il
justifie son désir d’accéder au monde lumineux ou résidaient les dieux.

Par-dela les siecles, le voyageur égyptien dans la Douat et le pelerin
chrétien médiéval effectuaient un parcours semblable, partaient a la
recherche de la justice et de la vérité, de la connaissance et de la lumicre
divine.

Voir : Ecole, Jugement, Madt.



SCARABEE

Le scarabée, comme le taureau et le faucon, est une image
fondamentale de la religion égyptienne. Nommé Khépri, symbole de la
vie naissant spontanément, il est souvent représenté poussant une petite
boule de boue (illustration des potentialités contenues dans la maticre)
dont naitront des entités nouvelles. En ce sens, le scarabée illustre aussi
tout naturellement le sort posthume des défunts qui de leur corps
physique momifi€ renaitront a la lumiére divine a la maniere d’Osiris.

Divinité proche d’Atoum et de 1’océan primordial, qu’il pousse la
boule de terre ou navigue dans la barque solaire de Ré, le scarabée fut
assez rapidement assimilé au soleil dont il passait pour rouler le disque
dans le ciel. L’ensemble de la symbolique du scarabée fut trés souvent
utilis¢é dans les titres et noms des pharaons, notamment au Nouvel
Empire.

Voir : Atoum, Barque, Khépri, Occident, Terre, Vautour.

SCEPTRE

Le sceptre égyptien est généralement constitué d’un baton surmonté
des attributs d’une divinité (sceptre royal), manifestant son ¢€nergie
(neter) ou attirant celle-ci dans le lieu ou le roi (ou le prétre) a besoin de
sa puissance. C’est ainsi que les sceptres d’Amon ou d’Horus peuvent
étre placés au cceur d’une bataille afin de chasser des ennemis
naturellement séthiens et que le sceptre de Ré est visible dans le palais
royal. Le sceptre tel qu’il apparait sur les peintures murales égyptiennes
n’est peut-€tre que la stylisation des totems utilis€és avant la période
historique. Dans tous les cas, il participait d’une pratique magique
consistant a attirer une énergie propice dans un lieu donné. Souvent, le
sceptre royal était orné d’une téte de loup en raison du symbolisme
solaire de I’animal aussi surnommé « Ouvreur des chemins ».

Le sceptre n’était pas seulement un attribut symbolique car il était
aussi une arme destinée a repousser les ennemis d’Osiris, des défunts
dans la Douat et des initiés.

A chaque porte (au nombre de vingt et une) que le voyageur spirituel
franchissait dans la Douat, correspondait un sceptre de forme et de bois
différents. Parmi ceux-ci se reconnaissent cedre, palmier, sycomore,



auxquels s’ajoutent plusieurs autres dont la définition exacte n’est pas
toujours clairement €tablie. Dans la phase finale, lorsque le défunt ou
I’initi¢ avait terminé son parcours, les dieux lui offraient le baton d’or
annongant son futur séjour lumineux dans le monde céleste.

Voir : Bdton, Course, Douat, Fouet, Heqat, Initiation, Loup, Porte,
Portes (Gardiens des), Roi, Sekhem, Seth.

SCOLOPENDRE

Mille-pattes venimeux, parfois mortel, vivant en Afrique. Cet insecte
arthropode joue un role important dans le mythe d’Horus. Un jour, le
jeune dieu, fils d’Isis et d’Osiris, marcha sur un scolopendre qui le piqua
si cruellement que son pied enfla au point qu’lsis crut qu’il allait en
mourir. Elle écrasa I’animal, en fit une pate qu’elle humecta de sa salive
et qu’elle fit avaler a I’enfant presque mort. Lentement, son cceur reprit
ses battements réguliers et Horus revint a la vie. Il était sauvé. Pendant
des millénaires, la « médecine d’Isis » fut la seule utilisable contre les
morsures de scolopendre. Elle est toujours pratiquée dans certaines
régions d’Afrique.

Voir : Horus (naissance mythique), Médecine, Salive.

ScorpioN

Par le principe des inversions symboliques, un animal aussi dangereux
(mortel) que le scorpion d’Egypte est devenu un étre sacré doué de
capacités protectrices peu communes. C’est ainsi qu’il assiste Isis
lorsqu’elle lutte contre les adversaires d’Osiris, et que sous les traits
divins de Selket 1l garde le cadavre du dieu en compagnie de Neith, Isis,
et Nephtys. C’est dans ce role de protecteur qu’il est sculpté et peint sur
les canopes (petits vases destinés a recevoir les entrailles du defunt)
placés dans les tombes a coté des sarcophages.

Voir : Canope, Selket.

St.CcHAT



Celle qui dirige la Maison des Livres, Séchat était la déesse de
I’écriture, des scribes et des architectes. Sa fonction principale consistait
a noter jour apres jour les événements se déroulant pendant le régne d’un
pharaon. Séchat, représentée avec une étoile (a cinq ou sept branches) ou
une fleur sur la téte, tenait en main un nécessaire a écriture et le signe des
années, montrant ainsi le roéle attribué a I’écrit dans la civilisation
égyptienne. La peau de panthere qu’elle portait fréquemment sur le dos
en signe de protection illustre I’intégrité que doit revétir son office dans
la maison royale. Séchat présidait au rituel de fondation des temples et
connaissait les mystéres de Thot. Elle garantissait les secrets de
I’enseignement initiatique.

Voir : Anubis, Etoile, Fondations, Panthére, Singe.

Sep

Féte de commémoration du couronnement du roi pharaon, tout d’abord
jubilaire puis annuelle, Sed était surtout le moment du renouvellement,
celui pendant lequel on relevait le pilier Djed, c’est-a-dire que 1’on
remettait Osiris dans sa position verticale. Cette féte €tait une maniere de
revivre le mystere de la mort et de la résurrection du grand dieu tué par
les forces séthiennes. Pendant cette reconstitution, le roi tenait le role
d’Osiris mort puis recevant d’Isis, Thot et Anubis les rites sacrés destinés



a sa résurrection. Ainsi, chaque année, le roi était-il neuf et porteur d’une
énergie nouvelle qu’il redistribuait a ’ensemble du pays d’Egypte.

La féte Sed, féte du renouvellement, avait lieu le premier du mois de
Tiby, fin décembre (ou premier janvier) au moment solsticial ou se
célebre toujours I’apparition de la nouvelle lumiére (spirituelle et
physique), aux jours de la mise a mort du vieux roi précédent I’apparition
du jeune souverain de I’année naissante dans les cultes antiques.

Voir : Djed, Fétes, Mois, Osiris, Saisons.

SEIN

Sur les illustrations représentant une défunte (reine ou personnage de
la sociéte égyptienne), le sein dévoilé témoigne de la purification (ou
symboliquement de I’initiation) et annonce que la personne concernée est
en cours de libération. C’est ainsi que dans son papyrus funéraire, la
défunte Anhai, vétue dans toutes les autres sceénes, a la poitrine dénudée
lorsqu’elle est accueillie dans I’Amentha. La signification est a
rechercher dans le principe de fécondité (maintenant spirituelle) puisque
I’ Amentha est le lieu de régénération et de fécondité par excellence.

D’autre part, les pleureuses (déesses ou femmes €gyptiennes) avaient
la chevelure dénouée et la poitrine dénudée ce qui, associ¢ a leurs
lamentations, apportait symboliquement au défunt 1’énergie vitale
nécessaire a son parcours dans la Douat. Sekhmet est quelquefois
nommeée déesse de la « mamelle et de la chevelure ».

Voir : Cheveux, Emasculation, Pleureuse, Sekhmet, Vache.

SEKHEM

Le Puissant. Baton de puissance et de pouvoir, le Sekhem indiquait le
role intermédiaire joué par le roi placé a la téte de I’Egypte et a proximité
immediate des divinités célestes et terrestres. C’est pourquoi le Sekhem
se rapporte aussi bien a la puissance royale qu’a la puissance divine,
notamment celle d’Osiris et Anubis. Le Sekhem porte alors deux yeux
dans sa partie superieure.

Dans la Douat, lorsque le jugement est rendu en faveur du défunt,
Horus lui remet son ame, son esprit et son Sekhem (ou fluide vital),



comme le montre le papyrus d’Ani dans lequel il tient le sceptre de
puissance de la main gauche, celle qui recoit des dieux, car « Je suis
Horus qui te donne... »

Comme beaucoup d’autres symboles, le Sekhem est aussi une région
du ciel (Latopolis) constituée précisément de ceux a qui I’on a remis cette
marque de vie éternelle. « Je suis Thot et j’ai fait les choses de la nuit
dans Sekhem. » C’est-a-dire la connaissance spirituelle, secréte car
individuelle, acquise seulement par ceux qui ont vaincu les ennemis de la
lumiere. C’est pourquoi dans cette nuit Horus prépare et établit 1’héritage
des choses célestes de son pére Osiris.

Voir : Ennéade (corps humain), Puissante, Ro-Sétaou, Sceptre,
Sekhmet.

SEKHMET

e

/=1

La Puissante. Membre féminin de la triade de Memphis, Sekhmet est
I’épouse de Ptah et la mere de Néfertoum. Sekhmet faisait partie d’une
triade comprenant Ptah et Néfertoum. Redoutable guerriere, elle
accompagne le roi dans ses campagnes, faisant trembler de peur aussi
bien les ennemis de 1’Egypte que les suivants de Seth et d’Apophis,
ennemis déclarés d’Osiris. Cependant, la médecine et la chirurgie
faisaient partie de ses pouvoirs magiques, donnant un aspect plus
pacifique a son personnage.

Sekhmet marquait aussi le temps intermédiaire entre 1’année lunaire
(360 jours) et I’année solaire (365 jours) pendant lequel elle terrorisait les
populations par ses monstres agressifs lancés contre le pays, selon le



mythe de la bataille qui opposa Seth a Osiris, jadis dans I’Amentha. Pour
son role dans les rites funéraires, Sekhmet est parfois nommeée déesse de
la « mamelle et de la chevelure ».

Afin de s’en protéger et d’en faire une entité bienfaitrice et protectrice,
certains défunts faisaient placer dans leur tombeau 365 figurines
représentant la déesse. Sur chacune de ces statuettes €tait inscrite une
courte invocation afin que chaque jour soit sous sa tutelle puissante.

Certains voient en Sekhmet la préfiguration des déesses grecques
Perséphone et Déméter.

Voir : Anubis, Apophis, Bastet, Cheveux, Couteau, Désert, Basse-
Egypte, Hetep, Kématef, Néfertoum, Osiris, Ouadjet, Pleureuse, Ptah,
Puissante, Rechef sang, Sein, Sekhem, Serpent, Seth (attentat contre
Osiris), Seth (la bataille), Uraeus.

SELKET

Selket-Hétou, Celle qui fait respirer. Divinité protectrice du souffle,
c’est-a-dire de la vie, dont I’animal attribut €tait le scorpion, Selket fut
une des déesses gardiennes des défunts et des canopes contenant leurs
entrailles. Comme la plupart des divinités féminines, Selket possédait des
formules et des pouvoirs magiques qu’elle utilisait pour protéger les
naissances royales et assister R¢€ luttant contre ses ennemis.

Voir : Canope, Chou, Fondations, Scorpion, Souffle.

Sem

Prétre spécialement chargé de la cérémonie rituelle de 1’ouverture de la
bouche visible sur les illustrations funéraires car portant le masque
d’Horus et vétu d’une peau de panthére.

Voir : Anubis, Chacal, Funérailles, Ouverture, Prétre.

Sima-Taovy

Représentation symbolique des deux Egyptes (appelée le royaume des
Deux-Terres), montrant le lys (du Sud) 1i¢é harmonieusement au papyrus
(du Nord). Séma-Taouy est une image osirienne heureuse du monde



végétal toujours renaissant, protégé par les deux meres primordiales
Nekhbet et Ouadjet. Ainsi considére, le Séma-Taouy est 1’affirmation
officielle de la double personnalit¢ du roi, représentant sur la terre
d’Egypte le pouvoir physique et le dieu Osiris qui, disparu, active
cependant le principe des morts et renaissances, de 1’éternité de la vie a
laquelle aspire et prétend 1’ensemble du peuple €gyptien (a travers son roi
ou individuellement). Physiquement, ce principe €tait matérialisé par les
crues et inondations régulieres du Nil.

C’est pour I’ensemble de ces raisons, physiques, humaines et
spirituelles, que le Séma-Taouy est visible sur la plupart des trones et des
emblémes royaux, compose la décoration du mobilier funéraire de
nombreuses tombes du Moyen Empire. Le Séma-Taouy est un signe de
vie.

Voir : Couronne, Dualité, Egypte, Haute-Egypte, Basse-Egypte, Lys,
Ménes, Nénuphar, Papyrus, Pschent, Roi, Royaume, Souffle, Union.

SEMET

Jeu de dames (constitué¢ de trente cases) que 1’on pratiquait beaucoup
dans les demeures d’Egypte et auquel le défunt jouait aussi sans
partenaire, a moins de considérer qu’il avait une divinité invisible assise
en face de lui comme le Moyen Age représenta certains personnages
jouant au jeu des €checs avec la Mort. La fin du jeu, dans un cas comme
dans I’autre, ne pouvait qu’étre celle déja écrite par le destin (ou le dieu)
ou le parcours initiatique et spirituel du défunt.

Dans I’écriture hiéroglyphique, le jeu Semet correspond a la racine
men, que I’on trouve aussi bien dans le nom du dieu Amon, que dans le
mot monument, avec la signification de solide, robuste, stable, tel que le
montrent les pylones et les pyramides. Dans 1’écriture d’un nom, Semet
(men) souligne le caractere fort d’un roi ou d’un personnage.

Voir : Hiéroglyphe, Thot.



I

Serr (états d’Osiris)

Osiris roi, Osiris mort, Osiris pli€ en cercle, Osiris revétu d’une peau
de taureau, Osiris dans le tronc d’un sycomore, Osiris sur le dos d’Horus
et Osiris en barque sur I’océan. Le soleil matinal et Horus ressuscité.
Osiris dieu. Soit sept étapes avant la lumineuse et divine existence dans
I’ Amentha retrouvé.

Voir : Cycles, Osiris.

SErRAPEUM
Prés de Saqqgara se trouvait le sérapéum, nécropole réservée a partir du

Nouvel Empire aux sarcophages des taureaux Apis momifiés. Le
sérapéum fut découvert par Auguste Mariette le 12 novembre 1851.

Voir : Apis, Mariette, Saqqara, Sérapis.

SERAPIS

Association tardive des cultes d’Osiris et d’Apis. Sérapis possédait les
caractéristiques des deux divinités mais aussi celle de Dionysos,
Asclépios, Poséidon et Hades. Il ¢€tait a la fois le dieu guérisseur et le
dieu des morts, le dieu de la fertilité et le protecteur des marins. Ptolémée
de Macédoine introduit son culte pendant son regne entre 323 et 285 av.
J.-C.

Voir : Apis, Mariette, Saqqara, Sérapéum.



SEREKH

Nom du graphisme, hiéroglyphe, désignant le roi comme une
manifestation du dieu Horus. Il est constitué par un cube (ou un carré
long) surmonté du dieu faucon. Sur la partie basse de I’image se trouve
dessinés ou sculptés sur un méme plan trois cotés du palais royal. Au
Nouvel Empire ce symbolisme s’est perdu et Serekh n’a plus été qu’une
des multiples représentations du palais de Pharaon.

Voir : Roi (cing noms).

SERPENT

Sur la colline primordiale se tenaient quatre grenouilles (principe
male) et quatre serpents (principe femelle) a I’origine de tous les dieux
(c’est-a-dire de toute vie). Symbole chthonien appartenant au monde du
dessous et a celui du dessus, le serpent est a la fois bénefique et nefaste,
bienfaisant et dévastateur. Il protége et agresse les dieux et les hommes.

Né d’un ceuf réchauffé par le soleil, le serpent semble émerger de la
terre (la matiere) comme le monde naquit un jour de I’abime. C’est un
serpent que Seth envoya contre son frére dans une premicre tentative
d’assassinat. Par la suite, le mouvement ondulant du raz-de-marée qui
assaillit 1’1lle de I’Atlantide fut assimilé aux reptations d’un serpent
gigantesque. Cependant, c’est sur le dos de ce serpent (de mer) que la
barque funebre d’Osiris fut enlevée, et grace a lui qu’elle atteignit
finalement le rivage qui lui était destiné. Cette ultime séquence de la
disparition de 1’Atlantide montre la domestication des €nergies brutes
utilisée pour la réalisation d’un terme lumineux.

Au moment d’apparaitre sous la forme de Khepri le scarabée, Ré dans
la douziéme heure de son voyage nocturne doit parcourir en rampant un
tunnel en forme de serpent d’une longueur de 1300 coudées soit une
distance d’environ 730 metres. Comme le défunt au cours de son voyage
nocturne, le serpent subit de nombreuses transformations et mues tout au
long de sa vie, ce qui fait de lui le symbole des cycles de métamorphoses
de I’ame humaine, le modéle de I’ouroboros.

Voir : Amon, Apophis, Cobra, Colline, Desert, Basse—Egypte, Feu,
Grenouille, Hapi, Kéematef, Méhen, QOuadjet, Ouroboros, Peau, Plume,
Rénénoutet, Sekhmet, Sokaris, Uraeus, Vipere.



SETH

Grand en Puissance. Le Tueur de la lumiere, 1’Assassin d’Osiris, le
Déchiqueteur. Seth représente les ténébres, la haute et aride Egypte des
montagnes. Dieu des déserts (par opposition a Osiris, dieu du Nil et de la
vegetation), il est un des ennemis de I’équilibre et de I'union des deux

Egyptes.

Fils de Geb et Nout (terre et ciel), Seth ¢tait d’une grande force, plus
grand, et presque aussi beau qu’Osiris. Sa peau ¢€tait rouge et ses yeux
trés clairs. Il jalousait son freére car c’était a sa nature divine qu’Osiris,
fils d’Atoum-Ré et de la princesse Nout, né¢ hors mariage, devait d’avoir
recu le royaume d’Amentha alors que, selon les lois alors en vigueur,
c’est a Seth, ainé légitime, qu’il aurait dii revenir. Seth en congut une
terrible haine et n’eut de cesse de reprendre ce qu’il pensait lui revenir de
droit. Il fomenta une révolte avec ceux qui avaient perdu leurs privileges
et, ensemble, firent plusieurs tentatives pour éliminer le souverain.

D’une maniere générale, Seth, le dieu rouge, représente et personnifie
tout ce qui s’oppose a la lumicre terrestre et a la lumicre divine et
spirituelle. Seth est a la fois le désert et les animaux des déserts, les
montagnes inhospitalieres, les pays étrangers et les monstres (crocodiles
et hippopotames) du fleuve. Le domaine nocturne de la mort, et le feu
souterrain, ont a voir avec le dieu qui assassina Osiris. Maitrise,
convenablement et dignement honoré, chacun de ces ¢léments peut
devenir protecteur et vital en suivant le cours des transformations
initiatiques dans le monde terrestre et dans 1’au-dela.

Seth était primitivement représenté par un ane la queue dressée, puis
par un personnage humain a téte d’ane coiff¢ de la double couronne,
tenant le Ankh de la main droite et le sceptre Ouas de la main gauche. On
observe que ce sont la deux symboles exprimant respectivement la vie et
le bonheur !

Certaines 1illustrations montrent 1’ane séthien s’entretenant avec le
chat, ce qui permet au deéfunt de déclarer qu’il a entendu la parole
(perdue depuis) qu’ils échangeaient entre eux. Cette écoute justifie le
défunt aupres d’Osiris, car cette parole n’est autre que la connaissance
des principes fondamentaux de I'univers terrestre, la mani¢re de faire
cohabiter I’ombre et la lumiére. Par la suite, le défunt apprendra que pour
les dieux, Seth et Osiris ne font qu’un. C’est pourquoi Seth collabore



avec Horus pour aider les mortels a gravir les marches de 1’escalier
menant au royaume céleste. Cette coopération confirme que les deux
énergies sont solidaires dans la dimension spirituelle et cosmique. Ainsi,
le mythe des origines du monde prouve que I’ombre et la lumiere sont
fréres, que Seth améne chacun vers sa propre harmonie.

Voir : Ane, Chat, Couleurs, Crocodile, Désert, Escalier, Hdpi, Horus,
Horus (naissance mythique), Imiout, Orage, Osiris, Osiris (Le meurtre),
Ouas, Oudjat, Sceptre, Sekhmet, Suivants d’"Horus.

%

awn

SeTH (ATTENTAT CONTRE OSIRIS)

Tres régulierement Osiris, roi de I’Amentha (1’ Atlantide), se rendait
seul dans le jardin du centre de I’ile, au pied du sycomore ou jadis aimait
se reposer sa mere, la brillante Nout. Chaque fois qu’Osiris allait sous cet
arbre dont les branches accueillaient D’esprit céleste, ses sujets
remarquaient qu’il était plus beau et plus resplendissant qu’avant son
arrivée. A ce moment particulier, Osiris était autant marqué par la
luminosité de ’esprit que son frére Seth 1’était, dans son royaume, par la
couleur de la terre.

Une nuit, alors qu’Osiris se reposait sous le sycomore baigné par la
clarté¢ lunaire, Seth lanca contre lui des serpents afin qu’ils le mordent
pendant son sommeil. Il avait préparé une fosse pour I’enterrer lorsqu’il
serait mort. Eveillé par le cri d’une chouette cachée dans I’arbre, Osiris
donna 1’ordre aux serpents de ramper sur le sol mais d’autres arrivérent
en quantité et Osiris plia sous le nombre. Il tomba dans la fosse.



« O Atoum-Ré ! C’est Osiris qui mord la terre de Geb ! La terre du
pere de celui qui a mordu Osiris ! »

C’est alors qu’un chat (ou un lynx), Sekbet, sauta des branches du
sycomore, trancha la téte du serpent Apophis, mordit et arracha les tétes
des autres reptiles et en tua un grand nombre. Osiris était délivré. Puis
Sekbet se jeta sur Seth, le fit tomber a terre et le lacéra de ses griffes.

« Les griffes de Sekbet qui sont sur toi viennent de I’ Arbre de Vie, et ta
bouche est pleine d’écume ! Retire toi ! Va-t-en ! »

« Si Osiris leve la main sur toi, tu meurs ! Si le bras d’Osiris te frappe,
tun’es plus ! »

Mais Osiris ¢épargna son frere. Il se purifia et renvoya Seth sans
exercer contre lui sa vengeance. Il lui laissa la vie sauve : « Les ennemis
cachés prés du sycomore ou se trouvait Osiris avaient déchainé leur orage
en vain. »

Voir : Chat, Couteau, Lynx, Mysteres, Osiris (Le meurtre), Rebelle,
Sekhmet.

SetH T Osiris (Granpe BataiLLe)

L’histoire mythique de Seth et Osiris rapporte qu’a la suite de 1’attentat
perpétré contre son frére, Seth fut banni du palais d’Osiris par une
sentence prononcée devant le portique du temple, entre les colonnes des
Deux-Be¢liers. Furieux de son €chec, Seth souleva une partie du royaume
de I’Amentha (1’ Atlantide) par de fallacieuses paroles, et parvint a diviser
le peuple en deux parties, I’Est et I’Ouest. L’Est resta fidele au sage
Osiris, et 1’Ouest suivit les manceuvres méchantes de son frére.

Ayant réuni de nombreuses troupes, Seth marcha contre le pays
d’Osiris, allumant partout des incendies et détruisant villes et villages,
massacrant ceux qui ne voulaient pas le suivre. Le pays ¢€tait dans une
grande désolation. Les habitants fuyaient se réfugier dans la montagne :

« La Majesté d’Atoum-R¢ dit : Voyez-les fuir a travers la campagne et
I’effroi serrer leur coeur ! »

Osiris prit la téte de ses troupes et devint « le Seigneur de tous lorsque
fut livree la bataille sous le commandement d’Osiris. »



La bataille qui opposa les deux freres et leurs armées dura vingt-neuf
années (le temps symbolique d’une lunaison ou d’un cycle complet de la
planete Saturne). Des milliers d’hommes moururent frappés par les
fleches. Ce fut le plus grand massacre de toute I’histoire de I’humanité
mais, finalement, les guerriers que les papyrus nomment « Fils de la
Révolte impuissante » prirent la fuite tandis que les troupes d’Osiris
couraient a leur poursuite. Seth et quelques-uns d’entre eux furent faits
prisonniers mais au moment d’exécuter son frére criminel, Osiris une
nouvelle fois et malgre les cris de la foule, reposa son couteau et mit a la
place de Seth des taureaux et des be¢liers dans une sorte de lointaine
prefiguration de la Paques :

« Lorsque Seth et ses suivants viennent, ils sont remplacés par des
bétes, et les princes suzerains les égorgent, et leur sang coule parmi eux,
a mesure qu’on les frappe. »

Voir : Mysteres, Osiris (meurtre).

SINGE

Une des personnifications de Thot, protecteur avec Séchat de 1’écriture
sacrée (hiéroglyphes) et des scribes, le singe (généralement le babouin)
surveillait le travail de ceux qui gravaient les tablettes ou inscrivaient la
connaissance sur les papyrus. On observe parfois les petits singes sur les
¢paules ou sur la téte tonsurée des scribes.

Force primitive de la nature (aspect encore instinctif de la conscience
et de la nature humaine se dirigeant pourtant vers la lumicre), les singes
avaient aussi pour office de saluer le lever du soleil depuis le haut des
deux montagnes, piliers du monde.

Voir : Hapi (Fils d’Horus), Horus (Fils d’Horus), Ogdoade, Sechat.

Sirius. Voir SortHis.

SISTRE

Deux formes de sistres se reconnaissent dans les illustrations
¢gyptiennes, celle du sistre arqué (parce que constitu¢ d’un manche



surmonté¢ d’une lame meétallique en forme d’arc) et celle du sistre
naoforme, représentant une porte monumentale par ou devait renaitre une
ame disparue, ou apparaitre une nouvelle année, une nouvelle crue du Nil
aux eaux fécondantes.

C’est vraisemblablement au bouquet de papyrus que 1’on agitait en
I’honneur de la déesse Hator lorsque I’on en coupait les tiges dans le
delta que le sistre arqué succéda. En effet, primitivement, il était un
instrument au manche orné de la double téte d’Hator, dont la musique
¢tait destinée a accompagner les chants dédiés a la déesse. Appartenant
au symbolisme lunaire, le sistre arqué avait plusieurs autres fonctions
telles qu’éloigner par ses vibrations les ennemis cachés dans les ténebres,
reproduire la rumeur des feuilles de papyrus agités par le vent et appeler
’attention de la déesse.

Le sistre dit naoforme, ou porte, était une illustration du mystere de la
résurrection d’Osiris, de la renaissance de I’ame et du renouvellement du
don des dicux, la bienfaisante crue du Nil. Associés, les deux sistres
montraient I’ceuvre de vie de la grande déesse-mere. Représentés avec la
menat (collier), ils constituaient les trois ¢léments compréhensibles de la
vie éternelle (commencement, continuité et aboutissement).

Hator, appelée par la musique du sistre arqué assistait et protégeait les
nouvelles naissances par la musique du sistre porte. Ainsi le jeune étre
montré parfois sortant de la porte monumentale du sistre naoforme était
I’ccuvre de la mére universelle, la lointaine Maitresse du ciel et du
monde.

Voir : Harpe, Hator, Thy, Lune, Menat, Musique.

Sosek (Souknos)

Crocodile. « ... Sorti de la Cuisse de la Grande Queue (Voie lactée) qui
est dans la splendeur. » Vénéré et craint comme tous les animaux
appartenant au domaine de Seth, ce crocodile sacré était le protecteur du
roi et I’un de ses attributs. Au cours de I’histoire, le roi prit parfois le
nom du crocodile tel Sébekhotep « Sobek est clément ».

Dieu du Nil, Sobek est parfois coiffé du disque solaire, car son pouvoir
purificateur I’assimile a la puissance solaire, bien qu’il porte aussi le nom
de Dieu-Lune. Sobek était considéré comme un Osiris reverdissant les



prairies inondées. Il participa des lors, apres la purification, au principe
de la régénérescence des défunts pénétrant dans I’au-dela. « Le défunt
c’est I’Amentha, aux plumes vertes, levant la téte, dressant la
poitrine... »

Voir : Crocodile, Etoile, Hetep, Hippopotame.

UMY

)

" s

SoKARIS

Celui qui se tient sur le sable. Dieu de la fertilit¢ agraire devenu,
comme de nombreuses divinités de ce type, dieu du monde nocturne et
souterrain (la ou précisément le grain meurt et se transforme en nouvel
étre). Sokaris réside dans un lieu secret de I’autre monde (une caverne) le
faisant assimiler a Osiris dans sa phase nocturne.

Dans le domaine de Sokaris, deux chemins s’offraient au défunt. Une
voie rapide et une voie lente, toutes deux semées d’embiiches et
d’épreuves. Sokaris était représenté de fagon anthropomorphique avec
une téte de faucon, mais aussi sous la forme de deux serpents, I’un male,
le Caché, et I’autre femelle, possédant une téte humaine regardant vers sa
queue. Dans le lieu d’épreuve ou réside Sokaris, le défunt doit montrer
un grand courage car Osiris et le soleil repoussent ceux qui sont faibles et
timorés (ceux que I’Evangile appelle tiédes).

Voir : Chambres, Chemins (souterrains), Ro-Sétaou, Sable, Serpent.

SoLEIL



Manifestation de la vie et symbole de la conscience. Principe éternel
agissant aussi bien dans le monde cosmique, que terrestre et ténébreux.
La lumiere est son principe, autant physique que symbolique, ainsi que la
lune, sa complémentarité naturelle, représentée par toutes les divinités
féminines selon une graduation progressive.

Le royaume d’Egypte, fait de deux pays, illustre le principe de la
dualité¢ cosmique que le soleil manifeste avec la lune, I’un et 1’autre étant
les yeux du dieu universel. Pour la symbolique €gyptienne, la course
circulaire du soleil était composée d’une partie diurne et celeste, et d’une
partie nocturne effectuée dans les ténébres ou l’astre se purifiait, se
régénérait puis renaissait, toujours nouveau, tel un néophyte ayant recu le
baptéme, ou un profane nouvellement initié et un défunt finalement
justifié devenant un nouvel Osiris.

On observe que dans I’€criture égyptienne, le hiéroglyphe du soleil (un
cercle avec un point a I’intérieur) annonce un ¢lément lumineux du temps
présent des hommes, tandis que le hiéroglyphe de 1’étoile indique la
lumiére appartenant a 1’éternité divine. Il existe trois soleils représentant
les trois phases du cycle de la lumicére : Khépri, le soleil naissant a
I’aurore, R€, le soleil diurne et au z€énith pour qui combat
continuellement Horus, et Atoum, le soleil nocturne dont Osiris est le
fils. L’ensemble du principe solaire était personnifie par Amon le Caché.

Voir : Akénaton, Amon, Aton, Atoum, Cercle, Couronne, Dualite,
Egypte, Geb, Heure, Horus, lle, Isis, Lune, Noir, Occident, (Eil, Or
Osiris, Ré, Sphinx, Taureau, Tourner Autour, Uraeus.

SoLei. (VOYAGE NOCTURNE)

Des son départ de la vie terrestre, 1’ame souhaite se fondre dans la
lumiére solaire, devenir un Osiris lumineux. « Je deviens un soleil... »,
s’écrie une ame libérée. Certains défunts justifiés, libérés, et devenus
lumineux, peuvent accompagner le soleil R€ pendant les douze heures de
sa navigation diurne.

Voir : Apophis, Cercle, Heure, Jour, Ré.

SoLoN b’ ATHENES



(640-549 av. J.-C.) « Je vieillis, en apprenant tous les jours quelque
chose de neuf », aurait déclaré le vieux sage d’Athénes qui fit plusieurs
séjours en Egypte. Dans les temples de Sais, Héliopolis, ainsi qu’aux
bouches du Nil prés du rivage de Canope, il s’entretint de philosophie
(c’est-a-dire de pensée religieuse) avec les prétres. C’est de lui et d’un de
ces ancétres que Platon tenait les récits concernant I’ Atlantide.

Voir : Atlantide, Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote,
Homere, Jamblique, Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore,
Thales.

Sotuis (Sirius)

Nom grec de 1’étoile Sopdet, La Pointue, La Maitresse de I’année
nouvelle, que nous nommons Sirius. Son lever annuel annongait la crue
bienfaisante et nourriciere du Nil. Cette étoile (qui manifestait Isis)
symbolisait a la fois les eaux primordiales d’ou provenait toute vie et
I’année nouvelle égyptienne qu’elle marquait par son apparition.

Pendant plus de trois mille cinq cents ans, I’Egypte a vécu au rythme
des levers de 1’¢étoile Sothis (Sirius) et des crues du Nil, personnifi¢es par
Hapi et Osiris, alors qu’un décalage toujours plus grand séparait les deux
phénomenes qui ne coincidaient exactement qu’une fois tous les
1 460 ans.

Il ne s’agissait pas la d’une application dogmatique d’une observation
céleste, mais d’une ritualisation d’un symbole liant Sothis au Nil, de la
perpétuation d’une tradition spirituelle associant la fertilité du ciel a celle
de la terre, Isis et Osiris, dans une dualité harmonieuse. L’image inverse
de ce que fut le déluge primitif de I’ Amentha (I’ Atlantide).

Le calendrier égyptien était fondé sur le temps de Sothis, ¢’est-a-dire
Isis, la déesse du ciel, I’Ame universelle du monde.

Voir : Calendrier. Etoile, Horus (Fils d’Horus), Isis, Nil, Orion, Osiris
(Naissance), Temps.

SOUFFLE

Ptah est le dieu Créateur, le potier du monde, celui qui congut les
hommes et les anima de son souffle. Il est le souftle précurseur du logos



tandis que Chou, fils d’Atoum, personnifie ce souffle sous la forme de
I’air et du vent. De méme, sa sceur Tefnet personnifie I’humidité et non
I’océan et la mer. Tous deux sont une humanisation du principe originel
que sociabilisent encore les deux lions (Routy) qui les représentent
parfois. On doit leur ajouter aussi la déesse Selket, Celle qui fait respirer,
protectrice du souffle, ¢’est-a-dire de la vie.

Le Semat Taouy, représentant I’union des deux Egyptes, est composé
de deux tiges nouées a un poumon surmonté¢ d’une trachée artere, c’est-a-
dire qu’il montre les deux terres relices au souffle creéateur, au Verbe
originel. Symbolisant I’ensemble de la vie terrestre animée par le souffle
divin (Atoun-R¢), Osiris est comparé au vent de la vie émanant lui-méme
du souftle de la déesse Hator.

Dans certaines représentations, on observe que 1’ame, devenue barque,
tient une voile pour avancer et mieux recevoir et aspirer le souffle
céleste. Quel que soit le contexte ou il est inscrit, le souffle est toujours le
symbole de la vie, primordiale, terrestre ou spirituelle. Le moteur de
toute transformation.

Voir : Ame, Atoum, Chou, Hétor, Ptah, Routy, Royaumes, Selket, Semat
Taouy, Tefnet.

SPHERE TERRESTRE

De nombreuses représentations exposent la conception qu’avaient les
Egyptiens de la sphéricité du monde et de la terre qu’ils imaginaient
comme un globe entouré d’un océan. Dans cette illustration, I’Egypte
jouait sur la terre un rdle central, comparable a la pupille au centre de
I’ceil. Selon cette représentation, I’Egypte n’était pas le nombril mais
I’ce1l de la terre, I’(Eil de R€ lui-méme.

Voir : Egypte.

SPHINX

Sheshep ankh « statue vivante ». A la fois humain et animal, le sphinx
est surtout marqué par le symbolisme royal du lion, ce qui 1’associe au
roi d’Egypte au point que celui-ci devienne lui-méme 1éonin. Premiére
construction qu’auraient fait les survivants de 1’Atlantide s’installant en



Egypte, protecteur des hommes, et peut-étre des dieux, le sphinx porte
une couronne royale qu’orne et défend 1’uraeus cracheur de feu.

Le sphinx (si vieux qu’au temps de Khéops on ne savait plus qui
réellement 1’avait fait construire) est certainement I’image du roi du
monde auquel s’identifiaient les pharaons. C’est peut-étre ce monarque
que voulurent servir a leur suite de nombreux personnages, de mystiques
ermites aussi bien que les maitres templiers qui s’en réclamerent sans
cesse.

Dans I’image du sphinx, sont liées et sublimées les vertus du lion, du
roi et du soleil, en faisant un principe unique structurant et sous-tendant
les différentes phases de transformation de la conscience. C’est ce qui fit
du sphinx, Grand Maitre de la nécropole, le symbole de la protection
divine, dans ce monde et dans 1’autre monde, a laquelle se référaient
toujours les Egyptiens.

Les Grecs obtinrent le mot sphinx en adaptant le nom de 1’oiseau
Bénou, c’est-a-dire I’oiseau qui assistait chaque jour a la renaissance du
soleil perché sur la pierre Benben.

Voir : Bénou, Ecoles, Egypte (Formation de), Initiation, Isis et la
France, Lion, Soleil, Templiers, Uraeus.

SPIRALE

Représentation la plus simple des cycles de vie et d’expériences
multiples, ou chaque moment est en analogie avec le précédent et le
suivant, la spirale symbolise la vie dans son éternel mouvement et sa
stabilité naturelle. Ce que souligne la coiffure de Méchénet (divinité des
briques d’accouchement) ou se remarque a la fois une spirale et un €pi.

Voir : Baton, Briques, Cycles, Méchénet, Oudjat.

Survants b’ Horus (compaGNONS)

Selon les scribes, apres 1’engloutissement de 1’Atlantide survenu a la
suite de la mort d’Osiris, de nombreuses luttes opposerent ceux qui
suivaient la voie des commandements divins et ceux qui n’avaient que la
volonté de pouvoir pour objectif. Les premiers se voulaient les Suivants
(compagnons) d’Horus symbole de lumiére et de vie, et les seconds se



voulaient les Suivants de Seth, les ténebres et la destruction, le pouvoir
de la matiere. Ce conflit, qui deébuta pendant le régne d’Osiris sur
I’Amentha, 1’age d’or de la cosmogonie égyptienne, dura plusieurs
millénaires et continua, sous d’autres formes, aprés la formation du
royaume d’Egypte.

Ceux qui échapperent a I’anéantissement de I’Atlantide furent a
I’origine de 1’union de la Haute et de la Basse-Egypte. Ils installérent le
roi Ménes sur son trone puis formerent et initierent les premiers prétres
des temples €gyptiens, selon ce qu’écrivit Diodore de Sicile (100 av. J.-
C.) « Les prétres égyptiens ont regu, depuis les temps reculés, la 1égende
sur la mort d’Osiris sous le sceau du secret. » C’est de ces rescapés que
les prétres recurent 1’enseignement des pratiques rituelles, les secrets des
degrés initiatiques et les techniques permettant la construction des
temples et des pyramides.

Des les premicres dynasties, les successeurs des Suivants
(compagnons) d’Horus, furent les initiés, ¢’est-a-dire les rois, quelques
grands prétres qui transmirent de charge en charge les connaissances dont
ils étaient les gardiens. En ce sens, ils furent la premiére suite historique
d’Horus le Lumineux.

A leur insu, les ordres initiatiques modernes prolongent cette tradition
puisque leurs membres initiés se disent Fils de la Veuve, comme le fut
précisément, et le premier, Horus le Lumineux, le Vengeur de son Pére.

Voir : Atlantide, Deéluge, Initiation, Isis, Osiris, Pyramide, Seth,
Templiers, Veuve (Fils de la).

SYCOMORE

Arbre sacré a travers lequel I’esprit d’Atoum congut Osiris dans le
corps de Nout, et sous lequel le dieu fut tué¢ par Seth. Apres cela, le
meurtrier évida le tronc de ’arbre et y enferma le corps de son frére.
Arbre de vie, le sycomore devint ainsi le premier cercueil, lieu mythique
amenant a une renaissance apres les transformations contenues dans les
Mysteres osiriens. Dans les branches du sycomore, se trouvaient les
envoyes célestes (oiseaux et chat). Bien que cet arbre soit une
manifestation de la fertilit¢é de Nout, déesse du ciel, c’est Hathor la



Grande D¢esse qui en ¢tait la déesse, ce qui soulignait encore son
symbolisme d’arbre de vie universelle.

Voir : Acacia, Arbre, Hator, Nout, Osiris (Naissance), Végétation.

SyCcoMORE
(LE MYTHE OSIRIEN INITIATIQUE)

A coté du corps d’Osiris assassiné, replié sur lui-méme, s’élevait le
sycomore, unique témoin de la passion du dieu, portant seul les marques
du drame. De la séve rougie par le sang coulait des moignons de ses
branches coupées. Ne pouvant supporter qu’il subsiste quelque chose
ayant connu la nature divine de son frere, Seth fit abattre 1’arbre, tandis
que par le feu, ses serviteurs évidérent son tronc qui devint ainsi le
cercueil d’Osiris. « Salut a toi, 6 Sycomore, Grand Tet, compagnon du
dieu dont les branches ont ét¢ coupées, dont I’intérieur a éteé brilé ! Ta
téte est sur ton €paule, pleurant Osiris ! » On fit entrer le corps enveloppe
de la peau de taureau dans le creux de I’arbre puis Seth disposa la téte de
I’animal sur I’orifice.

[’opération consistant a évider le tronc de 1’arbre de vie sera celle que
firent pendant des siécles les prétres embaumeurs d’Egypte lorsqu’ils
¢visceraient un défunt. Symbolisant ’ensemble de la vie terrestre animée
par le souffle divin (Atoun-R¢€), Osiris est ainsi montré tour a tour comme
martyr, taureau et arbre qui saigne. Le mort égyptien sera pareillement un
Osiris pendant tout le rituel mortuaire qui 1’accompagnera dans son
passage vers 1’au-dela. Comme lui, il pourra revivre dans la lumicre
¢ternelle. Il en ira de méme, symboliquement, pour 1’initi¢ des mysteres
d’Osiris dans le temple.

Voir : Arbre, Imiout, Osiris (Le meurtre), Osiris (arrivée en Afrique),
Sang, Végétation.

SYMBOLE

Dans la Grece antique, il était fréquent que deux personnes (initiées ou
liées pour de multiples raisons) cassent une piece de céramique avant de
se séparer, emportent chacun un morceau afin que plus tard, eux, un
messager ou leurs descendants puissent reconstituer la piece entiere



d’origine, se reconnaissent et s’associent dans une amiti¢ ou activité
commune. A cette signification exotérique s’ajoute un sens ésotérique car
le symbole est aussi un moyen de suggérer ce qui n’est pas transmissible
par I’enseignement ou la représentation (illumination intérieure,
révélation spirituelle, etc.). Le symbole permet de retrouver et d’intégrer
ce qui est notre part d’intuition et de spiritualité, d’aller a la découverte
de notre vérité secréte. Notre lumicre. Le symbole devient ainsi un
principe initiatique.

La plupart des mythes fondateurs, des peintures, sculptures et textes
funéraires égyptiens sont symboliques et recelent au dela de leur
signification premiére un enseignement qui ne peut étre regu que par
I’expérimentation individuelle. C’est dans ce sens trés précis que les
termes symbole, symbolisme et symbolique sont utilisés dans notre
dictionnaire.

Voir : Ecole, Enseignement, Religion, Tarot.



Tair

La déesse Tait, « divine tisseuse », avait confectionné le vétement de
lin blanc, la tunique osirienne, qui enserrait et « embrassait » celui qui en
¢tait recouvert d’une protection de lumicre et de pureté. La déesse
transmettait ainsi au prétre, a 1’initi€ ou au défunt, son énergie vitale en
enveloppant son corps du plus pres qu’il était possible. Tait €tait nommeée
pour cela « Nuage enveloppant le défaillant [embrassant le défunt comme
le fait la Lumiére de R€ et d’Horus] », car elle était considérée comme
I’Eil d’Horus tissant un vétement de lumicre. « Revéts-toi de I’(Eil
d’Horus qui est [a] Tait », recommande un 7exte des pyramides au
defunt.

Voir : Embrasser, Funérailles, Momie, (Eil d’Horus, Vétement.

T ALISMAN

Objet destiné a protéger les défunts contre les ennemis les plus
terrifiants, ou servant a le recommander aux divinités accueillantes de
I’au-dela. Sur les talismans et amulettes que 1’on a retrouvés en grande
quantité dans les tombes, se trouvent généralement gravés le hiéroglyphe
d’Isis et d’Osiris, I’Ankh, I’(Eil de Ré et I’(Eil d’Horus, ou les animaux
protecteurs comme le scarabée Khépri, le lion et le bélier.

Voir : Ankh, Egide, Menat, Pectoral.



TaroT (DE MARSEILLE)

Le Tarot de Marseille (aux figures traditionnelles et symboliques)
donne peut-Etre une clé aux deux séries de nombres constituant les nomes
des deux pays d’Egypte. En effet, 22 (nomes de Haute-Egypte)
correspondent a la totalité des arcanes majeurs, tandis que I’arcane
portant le nombre 20 (nomes de Basse-Egypte) se nomme le Jugement et
représente les trompettes du ciel ressuscitant un nouvel étre d’un
tombeau.

Le premier nome de Haute-Egypte a pour nom 7a-Seti — « la terre » et
symbolise I’expérimentation, la mise en place de I’expérience, tandis que
le 22¢ nome de Haute-Egypte a pour nom Medenyt — « le couteau », et
symbolise la traversée du pays d’Egypte, du sud au nord, c’est-a-dire la
totalité du cycle d’expérience. Aller du premier nome de Haute-Egypte
au dernier nome (22), ¢’est avoir travaillé la matiere, avoir terminé son
individuation. C’est le premier temps de 1’ceuvre initiatique. Le premier
nome de Basse-Egypte, Ineb-Hedj, « le mur blanc », était placé sous la
maitrise divine de la triade Ptah, Sekhmet et Néfertoum et annongait la
premiere renaissance Initiatique devant mener a la libération et
justification que 1’on rencontrait dans le dernier nome de Basse-Egypte,
Seped-Sopdou, 1a ou précisément est né le jeune Horus au cceur des
marécages.

Suivre le Nil, comme un cours de vie osirien, traverser les deux pays
de I’Egypte, c’est donc expérimenter la totalité des phases de
I’enseignement religieux et initiatique égyptien. C’est vivre 1’ensemble
du cycle d’incarnation menant de la naissance a la mort puis a la
résurrection.

Le Tarot dit de Marseille, ¢’est-a-dire de Phocée, naquit apres que les
Grecs, missionnaires de la connaissance égyptienne eurent apporté en
Occident une connaissance initiatique déja vieille de plusieurs
millénaires. Aller de la premicre carte a la dernicre, c’est peut-Etre suivre
la partie du chemin qui mene vers les transformations définitives, celles
qu’expérimenterent les Suivants d’Horus et les ames justifiées qui
accompagnaient le disque solaire sur la barque de Ré€. Une navigation de
lumiere a travers les ténebres.

Voir : Ecole, Enseignement, Nombres, Nomes, Religion, Symbole.



T AurEAU

La force primordiale et génitrice de la nature, I’Ame splendide de Ptah,
¢tait personnifié par le taureau Apis, car c’est dans la peau d’un taureau
noir, marqué d’une étoile blanche au front, que le corps d’Osiris fut replié
et enfermé apres sa mort. Pendant les fétes des moissons, on honorait
aussi Min-Kamoutef, le Taureau (blanc) de sa Mere, le jour de la
procession de Min dont il personnifiait la fécondité, mais ce taureau
blanc était en fait une forme tardive du taureau noir (le Negre de Pount) a
’origine de la procession de Min. Par ailleurs, le sixiéme nome de Basse-
Egypte avait le taurcau de montagne pour embléme, le dixiéme nome
¢tait représent¢ par un taureau noir, tandis que le taureau Héseb
symbolisait le onziéme nome.

[lustrant le principe de 1’eau fertilisante, le taureau est certainement a
regarder comme le partenaire indispensable du lion solaire et royal. Le
mot taureau est souvent ajouté au nom d’un dieu ou d’un pharaon car
toute divinité ou personne humaine masculine était féconde et créatrice
(spirituellement et physiquement).

Voir : Animal, Eau, Kamoutef, Lion, Lune, Min, Montou, Noir, Peau,
Soleil, Vache.

Taureau (corrs 0’ Osiris)

Lorsqu’apres son assassinat, le corps d’Osiris fut plié et transformé en
cercle (ceuf), Seth captura deux taureaux, Mnévi et Apis, et se servit de la
peau du premier pour confectionner la barque funébre, tandis qu’avec
celle du second, noire avec une étoile blanche sur le front, il fit une
enveloppe dans laquelle il cacha le corps d’Osiris. Ainsi disposé€, Osiris
devenait taureau (force vitale) lui-méme :

« Voici le grand taureau sauvage ! Taureau du sacrifice, baisse ta

corne ! Laisse passer Osiris ! C’est Osiris ! Ou vas-tu ? Osiris va au
ciel ! »

« Qui donc es-tu ? Le puissant esprit, paré comme le Grand Taureau.
Osiris est le Seigneur de la nuit, le Taureau sans lequel la vie cesserait »
(Deux Textes des pyramides).

Voir : Apis, Etoile, Imiout, (Euf, Osiris (Le meurtre).



TerNET

Issue de la substance de 1’é€tre primordial Atoum, Tefnet (1I’humide)
manifeste 1’eau d’ou naitront toutes les possibilités de vie sur terre et
dans le ciel. Avec son frére Chou (le souffle et 1’air), ils symbolisent tous
deux le soleil et la lune et leur application terrestre, bien qu’on ait pu
tardivement attribuer leur paternité a R€ et en faire les enfants du soleil
(Atoum s’¢étant transformé en dieu solaire R¢€). Tefnet et son frere Chou
sont également une manifestation des puissantes déesses (Nekhbet et
Ouadjet) protectrices de la double couronne, et naturellement d’Isis et
Nephtys, les meres divines de la cosmogonie égyptienne. Tefnet et Chou
sont la premic¢re manifestation terrestre de 1’eau et de [D’air, et
correspondent aux deux premiers jours de la création du monde.

Voir : Air, Atoum, Chou, Couronne, Jumeaux, Nekhbet, Ouadjet,

Souffle.

TemrLE

Maison du ciel, « pleine de mystere comme le ciel, et couvert comme
lui », faite a ’'image de Dieu et a I’image de I’homme, cette construction
sacrée, réalisée selon les axes nord-sud et est-ouest, représentait aussi le
monde cosmique et la terre, si bien que I’homme se tenant a 1’intérieur du
temple €tait au centre d’une croix (ou €toile) lui proposant la totalité des
champs de conscience de I’univers. Dans ce lieu central, ’homme ¢tait
véritablement en relation avec la divinité si les rites préparatoires
d’ouvertures des sens avaient été parfaitement réalisés et si son degré
d’initiation était suffisant. Le rituel de I’ouverture de la bouche était, pour
un défunt, la réplique des pratiques religieuses en usage dans le temple
des vivants.

C’est dans ses différentes salles que se révélait, ou se cachait, une
connaissance qu’un enseignement initiatique pouvait seul dispenser.
Dans ce lieu, la grandeur des salles était inversement proportionnelle a
leur luminosité. L’architecture était telle que de piece en picce, les
plafonds étaient plus bas et les sols plus hauts, afin qu’ils symbolisent
parfaitement la rencontre du ciel et de la terre. Dehors, 1’entrée
flamboyante du temple était protégée par deux pylones attribués a Isis et



Nephtys. Ils manifestaient les collines soutenant le dieu soleil, et
naturellement les deux luminaires du ciel, le soleil et la lune.

Aprées avoir traversé une cour au milieu de laquelle était placé un autel
fait d’une pierre cubique, le fidele entrait dans une salle plus petite
hypostyle, c’est-a-dire meublée d’un grand nombre de colonnes
symbolisant la végétation primordiale dans laquelle I’homme pouvait se
perdre et se reconnaitre. Apres cet espace labyrinthique, venait le
pronaos, plus petit encore et plus sombre que les autres salles, puis enfin
le naos, une si petite picce que Ramses III dit I’avoir faite dans un seul
bloc de granit. La se trouvait la statue du dieu honoré dans le temple.

Une porte de bronze en fermait I’acces et ne s’ouvrait que pour les
initiés du dernier degré (le pharaon et quelques rares ¢€lus). La, chaque
matin, le grand prétre dévoilait la statue de la divinité, la lavait et la
recouvrait de parfum. Selon un rituel que nous ne connaitrons peut-€tre
jamais, le visiteur participait au grand mystere du monde, mourait et
renaissait au moment de sa sortie vers la lumiére.

Spirituellement, c’est un chemin identique que peuvent vivre, s’ils le
désirent, les visiteurs des cryptes enténébrées des €glises romanes.

Il faut observer qu’un temple égyptien ne recevait pas les fideles
comme le fait une église chrétienne, car il était exclusivement destiné a
attirer le dieu (c’est-a-dire son €nergie active, son Ka), afin qu’il anime et
apporte sa protection a la ville, au nome ou a ’Egypte entiére. On peut
ainsi affirmer que le temple était une centrale spirituelle et physique mise
en place rituellement pour distribuer un principe (neter) a chacun. Seuls
quelques rares initi€s ou pontifes avaient donc acces, apres de longues
années d’enseignement, aux ultimes chambres proches du naos et du
cceur du temple.

Changer le nom d’un temple, le déplacer ou en créer un nouveau
pouvait avoir des conséquences imprévisibles, c’est la raison pour



laquelle une série de rites mettant en relation le ciel et la terre étaient
scrupuleusement respectés a chaque fondation de temple comme étaient
respectés les rituels funéraires recréant un étre dans le monde de la
Douat.

Voir : Abeille, Adyton, Architecture, Chambres, Chemin, Corps,
Décoration, Degreé, Energie, Enseignement, Esclave, Fondations,
Homme, Jardin, Lac, Livre, Mesure, Naos, Obélisque, Offrande, Outils,
Pierre, Prétre, Ptérophore, Pylone, Ro-Sétaou, Salles (du temple), Thot,
Tombeau, Vivant, Zodiaque.

Temps (SIGNE ET HIEROGLYPHE)

Le dieu Héh personnifiait I’éternité, mais les années égyptiennes
¢taient marquées par les pousses de palmier que les dieux offraient
symboliquement au roi le jour de son avenement. Seth et Horus
souhaitent de cette maniere longévité et prosperité au nouveau souverain.
Dans I’Egypte ancienne, le jour de I’année nouvelle, le 19 juillet, ainsi
que le premier jour de chaque mois, était sous la maitrise de Thot.

[’ame est un principe d’éternité sur lequel le temps humain n’a pas de
prise, ¢’est pourquoi le défunt du Livre de la sortie a la lumiere du jour
déclare aux dieux qui ’accueillent : « Je suis muni de millions d’années
par mon propre pouvoir », ce qui signifie qu’il a vécu de nombreuses et
riches incarnations lui permettant de siéger enfin parmi les étoiles et les
dieux, sa famille retrouvée. La notion de temps s’abolit pour les justifiés
devenus les enfants des étoiles, des lumineux.

Voir : Calendrier, Heh, Jours, Lumineux, Mois, Réincarnation,
Saisons, Sothis, Thot.

TENEBRES

Opposées polaires de la lumicre, dans tous les sens du mot, les
ténebres contiennent ce que la conscience ignore mais aussi les principes
rendant toute vie et toute conscience possible. Cette situation rend parfois
difficile la compréhension des généalogies divines ou un enfant apparait
tantot comme issu d’un dieu et tant6t comme son propre pere quand il ne



s’est pas manifesté de sa propre volonté selon qu’il est montré de jour ou
de nuit, dans la barque diurne ou nocturne de Re€.

C’est de nuit que naissent les dieux, et les enfants de Nout (les étoiles)
ne sont visibles que lorsque le soleil expérimente sur sa barque nocturne
I’autre versant du monde. Le voyage des défunts égyptiens montre
combien les ténebres étaient importantes dans 1’au-dela de la vie.

Symboliquement, on observe que la vie égyptienne de tous les jours ne
nous est connue que parce qu’elle était décrite comme un vade-mecum du
s¢jour dans 1’autre monde. Ainsi la connaissance solaire (nommeée
initiation) donne la lumiére indispensable a tout parcours nocturne. Ce
qu’affirmera Homere : « Heureux les initiés car ils boivent 1’eau de
mémoire », ce qui était I’affirmation grecque du symbolisme appris dans
les temples égyptiens.

Voir : Enseignement, Homere, Lumiere.

TERRE

Dans la pensée égyptienne, la terre est le lieu de toute expérimentation,
c’est-a-dire que c’est seulement sur elle que se réalisent, s’actualisent les
potentialités contenues dans la matiere et dans D’esprit (ou énergie
céleste). En effet, c’est Geb la terre qui donne a Nout (le ciel), les
enfants, ou divinités principales de 1I’expérience humaine, et non I’inverse
comme c’est le cas dans de nombreuses autres religions ou mythologies.
Il s’agit d’Osiris, d’Isis, de Nephtys et de Seth.

[Mlustration des phases de vie ou les valeurs semblent s’inverser, c’est
Nout qui chaque soir (crépuscule) absorbe le soleil a ’extréme occident
et ’ac couche chaque matin au moment de sa renaissance (aurore). Le
principe terre est masculin et féconde le ciel féminin, bien que le créateur
de toutes choses, qu’il s’agisse de Ptah ou d’Atoum soit toujours, et
naturellement, androgyne. Quelle que soit I’analyse, on observera que la
terre (c’est-a-dire I’homme et sa conscience) est un ¢lément toujours
associ¢ au ciel, qu’elle est son partenaire indispensable.

Voir : Air. Eau, Eléments, Feu, Quatre élements, Homme, Scarabée,
Sphere (terrestre).



Terre 0’ EcyrTE

C’est trés longtemps apres le terrible engloutissement de 1’ Atlantide
que les survivants du continent disparu arrivérent en terre d’Egypte.
Celle-ci devint alors le Chateau de I’ame de Ptah, le fief Atoum-Ré, le
Pays qui plait a son cceur.

L’Egypte n’était pas le centre de la terre, elle était la Terre, comme son
nom : Khem, le signalait a tous les peuples.

Elle fut aussi, pour des millénaires, la mére initiatrice du monde. Celle
vers laquelle se dirigérent de nombreuses « fuites en Egypte », physiques
ou symboliques, culturelles ou initiatiques. Ils avaient nom Démocrite,
Eudoxe, Hermes Trismégiste, Hérodote, Homere, Jamblique, Orphée,
Platon, Plutarque, Pythagore, Solon et Thales pour les penseurs grecs
mais aussi Joseph, Moise et Jésus pour le monde biblique, auxquels
s’ajouterent les milliers d’Européens qui franchirent la Méditerranée pour
aller, curieux et émerveillés, contempler des pyramides qui regardaient le
ciel.

Voir : (aux noms cités), Atlantide, Ecole, Napoléon, Pyramide.

Tere

Posséder sa téte était une condition indispensable pour conserver la vie
¢ternelle, c’est pourquoi on mettait une téte de bois ou de pierre dans la
tombe a coté du sarcophage, afin qu’elle serve de forme de remplacement
si besoin ¢tait. C’est dans le méme but que des masques (parfois d’or
comme ce fut le cas pour Tout-Ank-Amon) recouvraient le visage de la
momie afin de la garantir contre toute atteinte des ennemis d’Osiris ou
plus simplement des dégradations du temps, ou d’un embaumement
défectueux.

C’est naturellement 1’idée d’un corps intact que I’on tentait de
conserver ainsi et non une matiere physique particulicre.

Les illustrations des livres de la Douat montrent certains defunts
décapités marchant les pieds collés sous la surface terrestre. C’était ainsi
que l’on caractérisait ceux qui n’avaient pu franchir les épreuves du
tribunal des juges d’Osiris. « Que je ne marche pas la téte en bas comme
un antipode », implore précisément un défunt anxieux de sa survie
posthume.



Voir : Corps, Douat, Pieds, Thot.

TuaarLks pE MILET

Penseur, sage, (640-548 av. J.-C.), le premier des Sept Sages, « Thalés
fréquenta les prétres d’Egypte et mesura les pyramides » affirme Diogéne
Laérte qui cite une lettre que Thales expédia a Solon dans laquelle il
affirmait « Solon d’Atheénes et moi avons traversé deux fois la mer pour
aller nous entretenir avec les prétres et astronomes du pays [I’Egypte],
tandis que Plutarque déclare que « la géométrie a ¢€té découverte,
primitivement, par les Egyptiens mais c’est Thalés qui la porta au
Grecs ».

De nombreux autres témoignages confirment ses affirmations montrant
ce que le premier sage de Grece dut a I’Egypte au point qu’il n’aurait
¢écrit que peu de chose.

Voir : Démocrite, Eudoxe, Hermes Trismégiste, Herodote, Homere,
Jamblique, Orphée, Platon, Plutarque, Prétre, Pythagore, Solon.

THEATRE

S’il n’y eut pas en Egypte de théatre au sens moderne du terme (d’une
maniere profane), il y eut cependant des Mysteres qui pendant plusieurs
millénaires commémorerent les principaux temps de la cosmogonie,
permettant aux néophytes sur le chemin de I’initiation de vivre les
mysteres de la passion osirienne.

Voir : Mysteres, Religion.

ThiBES

Celle qui est devant son Seigneur, nom donné par les Grecs a la ville
d’Amon (citée par Homére qui la chante sous le nom de Thebes aux Cent
Portes), la cité principale du quatriéme nome (Ouaset) de Haute-Egypte.
Le culte d’Amon revétait un caractére tout particulier comme en
témoignent encore les ruines de Louxor (la Citadelle) et Karnak (la
Forteresse). A Thébes se trouvaient encore les sanctuaires de Montou, de
Mout et de Maat.



Voir : Amon-Ré, Héliopolis, Karnak, Khonsou, Louxor, A. Mariette,
Montou, Mout, Reé.

Thort

Calculateur des années. Maitre de la Maison de Vie et Seigneur du
Temps, Thot personnifie 1’écriture, la magie, la médecine, 1’astronomie et
les arts, protege les scribes et tient le compte des généalogies royales. Dit
aussi Seigneur de la Lune ou Aton Argente, Thot proviendrait de la téte
de Seth ayant absorbé par inadvertance la semence d’Horus. Cette
légende symbolise la naissance de la lumiere lunaire dans la nuit la plus
obscure, telle que le montrent les premiers jours de la lunaison et tous les
parcours symboliques de I’Egypte ancienne.

Ainsi Thot est la lumiere de R€ dans son aspect nocturne, la lumiere
secrete des initiations et des mysteres, car Thot est un mystagogue
(initiateur). Il personnifie pour cela la connaissance. Son importance dans
la cérémonie de la pesée des Ames est primordiale puisqu’il déclare dans
le Livre de la sortie a la lumiere du jour : « Je suis Thot, le Seigneur du
Droit et de la Vérité ; celui qui juge juste pour le dieu, [je suis] le juge
des mots dans leur essence. » Cette affirmation est naturelle car un autre
texte assure que Thot est I’époux de Maat, précisément déesse de la
Connaissance, de la Mesure et de la Justice.

Dieu dont on a mal mesuré I’importance parce qu’il appartient au
domaine de la conscience spirituelle, Thot personnifie la connaissance
purificatrice « j’ai enlevé les souillures », les mysteéres initiatiques, les
révélations des mystiques et des poctes, ainsi que tous ceux a qui la nuit
offre sa nourriture. « Je suis Thot qui fait étre vérité la parole d’Horus »,
c’est-a-dire « qui fait éclater la lumicre. »

Il fut assimilé a Hermes par les Grecs qui lui attribuerent encore
certaines des caractéristiques d’ Anubis (son role de psychopompe).

Thot est peut-étre devenu, en Occident, cet ami Pierrot qui préte sa
plume (attribut de Maat) a I’amoureux (initi¢) de la lune (le dieu
Khonsou), afin qu’il écrive un mot (art enseigné par Thot). Ce « mot »
est alors un hiéroglyphe, un signe compréhensible par les dieux, un signe
de vie. La chanson enfantine devient ainsi la pricre d’un initi¢ demandant
la vérité au dieu de la connaissance.



Voir : Anubis, Architecture, Cceur, Fondations, Hiéroglyphe, Horus,
ibis, Initiation, Inceste, Juges, Jugement, Khonsou, Langue, Livre,
Lunaison, Lune, Maat, Mois, Palmier, Ptérophore, Semet, Temple, Temps,
Tete, Tribunal.

THoukris

Divinit¢ féminine plus spécialement préposée a la protection des
parturientes, Thouéris ¢€tait représentée debout sous les traits d’un
hippopotame, tenant le Ankh ou la boucle Sa, un éventail pour rafraichir
les nouveau-nés ainsi qu’une torche afin de chasser les ennemis des
nouvelles naissances. Son image était reproduite sur de nombreux objets
de toilette ou sur de meubles domestiques.

Voir : Ankh, Briques d’accouchement, Eventail, Hippopotame, Maison
de Naissance, Mechénet.

Tir (LE N&UD)



Nceud de couleur rouge attribu¢ au sang d’Isis ressemblant au signe
Ankh dont les bras seraient rabattus a la maniere dont on ramenait les
bras le long du corps pendant la momification, bien que ce mode n’ait
pas toujours eu cours dans ce rite funéraire. C’est sur le thorax des
défunts que 1’on déposait ce signe aux vertus universelles, alliant la force
spirituelle et la force physique au point que I’on parlait de magie a son
¢gard. Comme le Ankh et le sceptre ouas, le nceud Tit est présent dans
toutes les illustrations égyptiennes, tant dans le monde des vivants que
dans I’autre monde, dans les scenes représentant des dieux que dans
celles glorifiant la personne royale.

Voir : Ankh, Neeud, Ouas, Rouge.

ToLERANCE

« Convaincu de I’unite¢ essentielle de tous les cultes, Plutarque, comme
Hérodote d’ailleurs, croyait que tous les types divins, quels que soit leur
pays d’origine, leurs formes variables et leurs noms différents, ne
pouvaient étre qu’identiques, car ils ne manifestaient, et ne pouvaient
manifester, que les aspirations et les conceptions de la méme ame
humaine. Aussi, quand les Grecs identifiaient leurs dieux avec les dieux
étrangers, ils se basaient moins sur leur apparence que sur I’idée qu’elle
représentait. Il en était de méme dans les initiations. Substantiellement
identique, I’initiation était une. Elle avait partout le méme objet, et tous
les 1nitiés, en quelque lieu qu’ils céleébrassent leurs mysteres, aspiraient
en principe, bien que par des rites divers et par la grace de formules
différentes, au méme but. » Mario Meunier, Isis et Osiris, Prolégoméne,
L’ Artisan du Livre, Paris, 1924.



TomBEAU

Comme de nombreux ensembles symboliques, le tombeau égyptien
¢tait composé de trois parties comprenant la chambre funéraire
proprement dite, le lieu de culte et une piece (quelquefois plusieurs)
entierement close (le serdab), ou se trouvait une statue du défunt a qui
I’on avait cependant laissé quelques trous dans le mur, prés de sa téte,
afin qu’il entende les prieres et sente les parfums brilés pour lui dans le
lieu de culte.

Le tombeau égyptien est la reproduction d’un temple (nombre de
picces et orientation) dont le dieu principal est remplacé par I’image de
pierre du disparu, enfermé dans un naos souterrain que n’auront
contemplé que les quelques prétres autorisés a célébrer les ultimes rituels.
Ainsi dispose, le regard tourné vers 1’est, le mort était prét a entamer le
parcours nouveau qui se révelait a lui.

Les tombeaux étaient généralement constitués de maniere a ce que le
deéfunt accomplisse le plus aisément et rituellement possible son parcours
de libération une fois installé dans sa demeure funéraire. C’est pourquoi
les textes et illustrations, les objets pratiques ou cultuels étaient disposés
aux endroits du parcours correspondant au voyage effectué¢ dans la Douat
par le défunt, ou dans les salles du temple par I’initié. Suivre un tel
cheminement dans une tombe ouverte c’est, aujourd’hui encore,
parcourir le chemin de la vie apres la vie, celui de notre devenir.

Voir : Astrologie, Canope, Cercle (Osiris), Cercueil, Chambres
(funéraires), Champ, Chouabtis, Décoration, Enseignement, Funérailles,
Mastaba, Momie, Naos, Ro-Sétaou, Salles, Temple.

TourNer AuTOUR

A D’instar des objets célestes et du soleil paraissant, nuit et jour tourner
autour de la terre, de nombreux rituels imposaient aux processions et
participants des cérémonies religieuses une giration autour d’une statue,
celle d’Osiris dans les cultes funéraires, ou celle du dieu particulier d’un
temple. La circumambulation se faisait aussi dans la grande enceinte du
temple, ou encore a I’extérieur de I’enclos sacré, et parfois autour de la
ville au moment des grandes fétes. Parmi ces girations rituelles se
reconnait celle de la barque contenant le cercueil du défunt que trois



hommes faisaient tourner autour de la chapelle d’Osiris tandis que le
prétre purificateur tournait lui-méme quatre fois autour de la momie pour
la parfumer.

Au moment de I’adoration du dieu principal d’un temple, le roi
tournait quatre fois autour de sa statue, incarnant ainsi pour tout le pays
la lumiere ou le principe spirituel manifest¢ par la divinité. Tourner
autour de quelqu’un ou d’une représentation d’un principe équivalait
symboliquement a embrasser cette entité, a s’unir a elle comme les rites
de fécondité I’illustraient par les danses des époux.

Dans sa course apparente, le soleil embrassait la Terre, c’est pourquoi
les papyrus le nomment quelquefois « I’embrasseur ». De méme, Horus
embrasse le ciel dans son entier. Isis tourne autour d’un buisson
lorsqu’elle cherche Osiris, puis tourne autour de lui (certainement dans
un sens inverse) lorsqu’elle pratique le rite de sa résurrection.

Tourner autour intensifiait I’énergie de 1’élément situé au milieu du
cercle ainsi formé et avait aussi pour conséquence de fertiliser celui qui
tournait. Cette symbolique est certainement a la base des spirales et
labyrinthes mystiques tendant a unir le fidele au point central qui I’attire
et ’enrichit. La reine tournait autour du roi, en absorbait 1’énergie, en
¢tait enceinte, ce qui intensifiait la puissance du roi.

« ... la reine Hatschepsout, favorite des deux déesses, fait le tour du
mur de la féte Sed... »

Voir : Cercle, Corde, Course, Danse, Droite, Embrasser, Gauche, Roi,
Soleil.

TriaDE

L’histoire cultuelle de I’Egypte est d’une trop longue durée pour que
les principes de base n’aient pas évolug, et que des subdivisions ne se soit
pas ajoutées (enfants des divinités) aux dieux des origines. Entre les
premieres dynasties et le Nouvel Empire aucune triade n’est restée
intacte ; c’est pourquoi il est arbitraire de les restituer dans une intégrité
que nous ne pouvons pas réellement déterminer.

On reconnait cependant les triades formées par :

— Osiris, Isis et Horus (honorés dans toute I’Egypte)



— Ptah, Sekhmet et Néfertoum (divinités du temple de Memphis)

— Amon, Mout et Khonsou (divinités du temple de Karnak), bien qu’il
soit possible d’en recenser beaucoup d’autres de moindre importance,
plus localisées, ou dont les lieux de culte furent de moindre influence. En
outre, la tolérance religieuse étant la régle dans 1’Egypte ancienne,
chaque village, chaque famille pouvait parfaitement adorer une triade
formée de Apis, Isis et Horus ou de toute autre association qui lui
semblait répondre le mieux a ses aspirations, aux réalités de son
existence, aux besoins de sa conscience. Une triade est d’autant plus
honorée qu’elle correspond au principe d’une ville, d’un lieu ou d’une
institution humaine cherchant a se relier, étre justifié par un ensemble
cosmique et spirituel.

Voir : Déesse, Nombre, Religion, Ro-Sétaou.

TriBunaL (DES DEFUNTS)

Selon le Livre de la sortie a la lumiere du jour du scribe Ani, le
tribunal chargé d’examiner les ames des défunts égyptiens se composait
de douze dieux destinés a son propre enterrement. Horus coiffé du disque
solaire, Atoum (le dieu créateur) coiffé¢ des deux couronnes, Chou (dieu
du souffle et de I’air), Tefnet (déesse de la fécondité céleste et de ce qui
est humide), Geb (dieu de la terre et du monde sensible, fils des
précédents), Nout coiffée d’un vase réceptacle de la vie universelle, Isis
et Nephtys les sceurs pleureuses qui insufflent une énergie nouvelle au
défunt (comme elles le firent pour Osiris) afin qu’il se régénere et
revienne a D’existence, Horus en tant que principe de métamorphose,
Hator régnant sur la porte de I’occident et enfin Hou et Sa, la sentence et
la connaissance, personnification des fonctions indispensables pour
reconstituer 1’ceil disparu de la conscience spirituelle.

Loin d’étre terrifiantes, ces divinités, ou ¢énergies cosmiques et
terrestres, tiennent dans leur main droite (activité) le sceptre Ouas,
symbole de la vie heureuse, c¢’est-a-dire de ’harmonie universelle. Elles
ceuvrent donc a 1’équilibre du monde, et apportent leur soutien aux
defunts aspirant a I’état de lumineux justifié.

Voir : Anubis, Jugement, Madt, Monstre, Thot, Voyage.



TroNE

C’est toujours la divinité féminine qui offre le trone a son époux, ainsi
que le montre la coiffure d’Isis. C’est ce qu’affirment les représentations
murales ou Nout met au monde I’enfant Osiris (nouvel initié ou nouveau
roi) tandis qu’Isis lui offre le trone éternel. Le trone cubique, symbole de
I’incarnation, devient ainsi un esprit, une entité céleste participant a
I’ordre du monde de la matiere, la matérialisation d’une énergie qui
s’incarne.

Parce que le trone est Isis, s’asseoir sur le trone est donc s’asseoir sur
les genoux, les cuisses de la déesse, dans une attitude a la fois mystique,
initiatique et amoureuse. Une intimité totale unit le roi et son trone, le
monde éternel des dieux et 'univers des hommes. C’est peut-€tre 1a une
image parfaite du bonheur conjugal.

A 1’image d’Osiris ressuscité et d’Horus amenant la lumiére, le roi est
lui-méme Osiris et Horus, faisant régner la vie, la force et la lumiere sur
I’ensemble du royaume, le protégeant de ses ennemis et des entités
surgissant des ténebres.

Dans la cérémonie du couronnement du nouveau pharaon, c’est le dieu
Geb qui assied le roi sur son trone, afin de manifester le pouvoir qu’il
détient sur les étres et choses du monde terrestre. En fait, les différents
papyrus montrent que tous les dieux participent a cette installation
puisqu’ils ont tous particip€ a la création du trone lui-méme.

Chaque prise de trone est ainsi un renouvellement, I’initiation d’une
énergie neuve, le début d’une nouvelle expérience de vie. Ce sont des
symboles de vie et de pouvoir qui parent les trones représentés dans les
peintures et sculptures égyptiennes. On y distingue en effet le sceptre
ouas et le pilier Djed, des figures de lions, le hiéroglyphe du temple et de
son enclos, ainsi que le Ankh et le signe de I’'union des deux royaumes
sur lesquels reposent 1’Egypte tout entiére (Sema-Taouy). Devenu
« Cuisses d’Isis », mais aussi Maison d’Horus (autre nom d’Hator), le
trone devint pour les Egyptiens un objet de culte aussi important que le
pilier djed ou I’(Eil oudjat.

Pour les pharaons, les initiés, et les défunts dans la Douat, accéder au
trone était 1’aboutissement, le but supréme de 1’ensemble d’un parcours
menant a la pure lumiere, transformant I’étre a la fois en Osiris et en



Horus, c’est-a-dire en frere, époux et fils d’Isis. L’amour le plus parfait
qu’il se puisse concevoir dans un esprit d’homme.

Voir : Baton, Corbeille, Cuisse, Geb, Isis, Pharaon, Roi.



Union (pes pEux EGyprEs)

Réunion dans un seul principe des deux terres, la Haute et la Basse-
Egypte comme le symbolisent de nombreux hiéroglyphes, objets sacrés
et royaux. La double couronne (pschent) les divinités protectrices
Nekhbet et Ouadjet, le vautour et le cobra, le jonc et le papyrus, le lys et
le nénuphar.

L’union des deux Egyptes symbolise aussi la compréhension des deux
aspects de la personnalité, I’ame lunaire et la conscience solaire, 1’origine
et le développement, 1’équilibre permanent qui doit présider a leur
association.

Voir : Couronne, Nekhbet, Neeud, Ouadjet, Pschent, Royaume (Deux-
Terres), Sema-Taouy.

URrakus

Iaret, Celui (celle) qui se cabre. Représentant la Basse-Egypte, le
serpent cobra femelle était montré dressé et gonflé, prét a ’attaque, la
gueule langant, symboliquement, des flammes (en relation avec le venin
briilant qu’il crachait lorsqu’il était furieux ou en danger). Modele de
vigilance, le cobra reste des heures entiéres immobile a guetter sa proie
qu’il atteint alors infailliblement. Considéré comme fils et (Eil de Ré, il
¢tait un signe de force et d’énergie combattante. C’est pourquoi le roi
d’Egypte le portait toujours au-dessus de son front au c6té du vautour,
illustration de la Haute-Egypte.



Dans la langue hiéroglyphique, le mot « cobra » entre dans la
composition du mot « déesse » ce qui associe les deux entités selon une
analogie propre a la pensée egyptienne. En effet, dans les écrits
mythologiques, il est fréquent de voir les divinités féminines prendre
I’aspect ou se dissimuler sous I’apparence du cobra (Isis, Hator,
Sekhmet). En ce sens, I’uracus montre la violence défensive du principe
féminin, son pouvoir de mort et de protection. En Egypte, comme dans le
monde celte, les déesses, reines ou personnages féminins, sont souvent
des entités guerrieres et protectrices.

Voir : Abeille, Apophis, Atef, Bandeau, Cobra, Couronne, Basse-
Egypte, Feu, Hetep, Jumeaux, (Eil de Ré, Ouadjet, Plume, Rechet, Roi,
Sekhmet, Serpent, Soleil, Sphinx, Vautour.



V AcHE

Personnification des déesses Hator et Isis, la vache apparait tres tot
dans la cosmogonie €gyptienne en raison de son caractere fécond et
nourricier, ce qui 1’associe naturellement aux cycles de naissance et de
résurrection, au ciel, d’ou tout semble provenir et ou tout retourne. C’est
pour cette raison qu’une vache était la mere symbolique du roi, et que la
vache Hesat mit au monde Apis et Anubis, assurant ainsi un role divin, et
dans les deux mondes, a cet animal qui était aussi le symbole du
douziéme nome de la Basse-Egypte.

De nombreuses représentations de vaches grasses conduites par un
taureau figurent les années pendant lesquelles I’inondation avait été
satisfaisante pour les plantations et les récoltes de la vallée du Nil. Les
textes se félicitent alors de la bonté du dieu Hapi c’est pourquoi le défunt
doit pouvoir citer le nom de chacune de ces vaches nourricieres (toutes
manifestations de la déesse Hator) constituant le troupeau de Ré. A
I’inverse, des vaches maigres illustrent les années de mauvaises
inondations (trop ou trop peu) et de pauvres récoltes (celles concernées
par le réve de Pharaon, qu’aurait expliqué Joseph dans le récit biblique).

L’égyptologue Ch. Desroches-Noblecourt constate que le phénoméne
de ’alternance septennale de bonnes et de mauvaises années ¢€tait connu
depuis l’origine des dynasties et qu’il fut toujours d’une parfaite
régularité. Le réve ne nécessitait donc pas une interprétation pour le roi
d’Egypte et les experts qui l’entouraient. D’autre part, quelques
¢gyptologues avancent I’hypothese que ce songe signale un roi non initié



aux mysteres des rythmes agricoles, ce qui ne pouvait étre le cas d’un
pharaon égyptien mais plutdt d’un usurpateur tel que I’était un chef
hyksos (ou un membre de sa descendance) installé dans le nord de
I’Egypte. Ce qui correspond parfaitement au temps ou Joseph aurait été a
la cour royale d’Egypte.

Voir : Animal, Hator, Isis, Lait, Nil, Sein, Taureau.

Vask

La pratique de briser un vase, commune a de nombreuses cultures
religieuses, consistait a libérer le neter (I’ame) d’un objet pour qu’elle
aille s¢journer dans le monde céleste. Cette maniere de meubler I’univers
persiste dans de nombreuses coutumes toujours vivantes dans nos pays
(années de bonheur ou de malheur, etc.).

La symbolique du vase brisé correspond, pour celui qui I’exécute, a se
briser soi-méme afin de pouvoir se reconstituer, dans une dimension
différente, comme Osiris est redevenu un nouvel étre apres sa destruction
physique. L’initi€ devient dans ce geste le propre sacrificateur de sa
personne terrestre, tient le réle d’Osiris et de celui qui le contemple selon
la triple affirmation : « Je suis celui qui était, qui est et qui sera. »

Apres avoir bris¢ le vase, I’exécutant jetait les morceaux dans 1’un des
bassins sacrés du temple, afin de procéder (comme il le faisait avec le
pain) en une fécondation solaire de 1’océan primordial (le Noun) assurant
la pérennité symbolique des cycles de vie en Egypte et dans 1’univers.
C’est peut-Etre une telle signification que 1’on doit chercher dans le fait
de jeter son verre apres avoir porté une santé. On projette ainsi dans une
autre dimension un moment d’amitié ou de joie afin de le rendre
immortel.

Voir : Double, Noun, Océan, Pectoral.

Vautour

Personnification de la déesse Nekhbet, dont la coiffure s’ornait de la
téte de cet oiseau, le vautour représentait la Haute-Egypte comme
I’uraeus représentait la Basse-Egypte. La dualité masculin-féminin était
manifestée par le scarabée des dieux et le vautour des déesses, en sorte



qu’ensemble, scarabée et vautour pouvaient signifier les divinités
créatrices intégrant ces deux principes en elles-mémes, tel Ptah le
créateur du monde.

En régle générale, le vautour est associ¢ a 1’uraeus sur le front des
pharaons. On leur adjoint les emblémes du pouvoir royal égyptien.

Voir : Egypte (Haute), Nekhbet, Oiseau, Ouadjet, Ptah, Scarabée,
Uraeus.

ViGETATION

Toutes les plantes sont 1I’image et le symbole de 1’ensemble de la
végétation existante, laquelle est I’illustration des cycles de vie, de mort
et de renaissance personnifiée par Osiris dans ses mysteres. C’est
pourquoi tant de divinités sont représentees pres d’arbres ou de buissons,
et que Néefertoum, Horus ou Harpocrate sont solidaires de papyrus ou de
plantes aquatiques, tandis que le nénuphar, le jonc et leurs fleurs sont les
emblémes de la Haute et de la Basse-Egypte.

Voir : Arbres, Jonc, Lotus, Lys, Nénuphar, Palmier, Plantes
médicinales (au nom de toutes autres plantes et arbres), Sycomore, Vert.

VENT

Contrairement & la Gréce, I’Egypte ne personnifia pas les vents. Tous
dépendaient de Chou, le principe air de la cosmogonie des prétres du Nil,
auquel s’ajoutait parfois le vent de la vie, €manant du souffle de la déesse
Hator. Généralement, tout mouvement d’air (notamment les quatre vents)
est occasionn¢ par les gestes de Chou, ou les battements d’aile d’Isis,
auxquels le défunt doit d’€tre revivifié pendant son parcours nocturne.

Symboliquement, le vent du nord apportait avec lui la fraicheur et la
vie, le vent du sud annongait la crue fertile du Nil, celui de I’est ouvrait la
voie a R€é entamant sa course diurne, tandis que le vent d’ouest rappelait
le pays de l’autre monde, celui d’ou vinrent jadis les Suivants
(compagnons) d’Horus, exilés de I’ Amentha (1’ Atlantide).

Voir : Air, Chou, Orientation.



VERT

En regle générale, nos cultures utilisent comme principes duels les
couleurs noire et blanche. Pour les Egyptiens, cette dualité s’exprimait
aussi par les couleurs verte et rouge, I’une donnant les bonnes choses et
le bien, personnifi€s par Osiris, le Serpent vert (la déesse Outo, nourrice
d’Horus enfant) et la Basse-Egypte, et 1’autre, activant les pulsions, les
actions violentes, personnifiés par le désert, la Haute-Egypte et le dieu
Seth. Toutes deux cependant manifestaient la vie, de sorte que ces
couleurs se trouvaient trés souvent réunies, harmonisées ou en voie de
I’étre, dans les couronnes royales et les enseignes des nomes du pays.

C’est un symbolisme identique qu’illustraient le noir et blanc du
gonfanon (drapeau) des templiers. Pour les défunts égyptiens, le « champ
vert » (parce que fait de malachite) représentait un lieu idéal de repos et
de f€licit¢. D’une manicre génerale, la couleur verte est celle de la
régénération et de la renaissance.

Voir : Couronne, Osiris, Outo, Rouge, Serpent, Végétation.

VETEMENT

L’ame du défunt justifié devient lumineuse soit par un rayonnement
personnel, soit par les vétements que lui remettent les divinités. « Horus a
revétu le défunt du tissu sorti de lui », « le défunt est équipé comme un
dieu, il est vétu par les étoiles impérissables. » Ce vétement et cette
luminosité lui permettent d’€tre assimilé aux autres entités demeurant
dans le monde céleste. Le défunt est ainsi un « lumineux » a son tour,
selon un processus qu’il a pu connaitre dans le temple de son vivant (s’il
a €t¢ initi¢), puisque apres sa purification on lui a retiré ses anciens
vétements, pour le revétir d’une tunique de lin blanc, symbolisant aussi
bien la pureté et I’incorruptibilité que la vie spirituelle et divine.

Dans le temple, le grand prétre portait, a I’image d’Osiris, une robe de
trés fin tissu de lin blanc, dite aussi « tunique osirienne ». Devenu
initiateur il offrait a son tour une tunique au nouvel adepte. « Tu regois un
vétement de lin fin des mains du ministre de R€ », lui déclarait-il alors.

Vétement aussi ancien que les premieres dynasties, la tunique
osirienne embrassait, enserrait, celui qui en était recouvert d’une
protection de lumiere. La déesse Tait 1’avait tissée et transmettait son



énergie vitale en enveloppant le corps du défunt ou de D'initié. La
blancheur de ce vétement signifiait que seule la lumiere osirienne
participait a la renaissance du défunt.

Le lin a fleur bleue se préte parfaitement a un usage symbolique
puisqu’il associe la pureté¢ de ’ame a la couleur du ciel. Dans le monde
chrétien, ce sont ces couleurs que les illustrateurs utiliseront dans leur
représentation de la Vierge Marie.

Voir : Bandeau, Blanc, Cercueil, Embrasser, Lumineux, Peau, Pieds,
Portes, Sandales, Tait.

Veuve (FiLs bE LA)

C’est en mémoire de la divine Isis, veuve éplorée de son €époux Osiris,
que les initiés des ordres traditionnels d’ou émane [’actuelle franc-
magonnerie, prirent cette dénomination funebre. Constructeurs de
cathédrales ou gardiens des secrets templiers, les Fils de la Veuve se
voulaient héritiers des grands prétres et architectes sacrés d’Egypte,
dépositaires des mathématiques divines et des proportions cosmiques
inscrites dans leurs édifices.

Voir : Deuil, Funérailles, Hiram de Tyr, Horus, Isis, Pleureuse, Prétre,
Suivants d’Horus.

ViE aprics LA ViE (LA)

Pour les Egyptiens, les défunts avaient trois destins possibles. Soit ils
¢taient détruits par les flammes, décapités, marchant pieds en 1’air ou
¢taient dévorés par des monstres séthiens, soit ils erraient dans une sorte
d’intermonde semblable au champ grec des asphodeles (royaume
d’Hadeés et Perséphone), soit enfin, et c’¢tait 1a le but de toutes les
initiations et de tous les rituels funéraires, ils devenaient lumiére et partie
du corps d’Osiris. Ils étaient alors autorisés a accompagner Ré aussi bien
dans sa course diurne que dans son voyage nocturne, ce qui en faisait les
¢gaux des divinités.

Voir : Ame, Ammit, Douat, Jugement, Justifiés, Lumineux, Purification,
Réincarnation.



Vin

Le Seigneur du Vin était Osiris, tandis qu’une légende tardive assure
que c’est en mangeant des fruits de la vigne (un des aspects de 1’arbre de
vie) qu’lsis congut Horus. Le couple Isis et Osiris représente les forces de
vie, végétation et humanité, il est donc naturel qu’il soit aussi personnifié
par la vigne et le vin, associant I’énergie divine avec 1’eau du Nil et la
terre d’Egypte, comme c’est le cas avec le blé qui meurt et se régénére au
coeur de la terre génitrice.

Pendant le rite de I"ouverture de la bouche, on présentait devant la
bouche de la momie une grappe de raisin et une coupe de vin car le vin
maintenait les défunts en vie alors qu’on assurait simultanément qu’en
buvant du vin, Horus buvait le sang de ses ennemis, adversaires de la
lumiére. Ainsi, dés ’ancienne Egypte, le vin amenait a la connaissance
et, supprimant des barrieres mentales, laissait apercevoir les dieux. Cette
derniere signification ¢€tait aussi la marque de la protection divine
puisque connaitre les dieux c’était naturellement se prémunir contre
les ténébres.

Voir : Ble¢, Coupe, Ouverture de la bouche, Rénénoutet, Sang.

VipiRE (DE MONTAGNE)

Animal séthien symbole des douziéme, treizieme et quatorzieéme
nomes de la Haute-Egypte.

Voir : Animal, Haute-Egypte, Serpent.

VIVANTE, VIVANT

La nécropole est souvent désignée sous le nom de Vivante (ou la Vie)
tandis que les défunts eux-mémes sont nommeés « Vivants » des lors
qu’ils sont justifiés et en présence d’Osiris. Ce terme ¢tait également
celui d’initiés ayant recu les mysteres dans le temple.

Au dela de la définition de la vie physique, il faut voir dans le terme de
« vivant » I’expression de la vie spirituelle et de la conscience que
possede tout €tre aussi bien dans le monde sensible que dans le monde
céleste et infini. Dans son Apocalypse, saint Jean utilise fréquemment le
mot « Vivant » pour désigner Dieu ou son ange.



Voir : Ame, Initiation, Justifies, Temple.

Voire (p’Isis)

Le tissu, ou filet, joue un grand réle dans la symbolique initiatique
égyptienne, et depuis dans la tradition occidentale, car il représente la
nuit recouvrant le monde et cachant ses mysteéres aux yeux des profanes
(deux symboles devenus cabinet de réflexion et bandeau opaque dans les
ordres modernes).

C’est dans la nuit que la déesse Isis donne 1’enseignement initiatique
au nouvel adepte en quéte de lumicere, la téte recouverte d’un voile noir.

Voir : Cheveux, Deuil, Initiation, Isis, Lumiere, Nout, Nuit, Pleureuse.

Vovace (pans L’ Aurre MonbpE)

Le Livre de la sortie a la lumieére du jour du scribe Ani (1420 av. J.-C.,
XVIII® dynastie, dit aussi Livre des Morts), énumere les activités se
déroulant dans la Douat (le monde inférieur) pendant les douze heures
nocturnes (douze phases) que dure le voyage de I’ame avant qu’elle ne se
réveille et renaisse comme un nouveau soleil.

— I heure : L’heure du passage. R€ entre avec sa barque sous
I’horizon, a I’extréme occident.

— 2¢heure : RE€ se purifie, change de barque, et utilise une embarcation
nocturne qu’accompagnent quatre autres barques (les quatre horizons).

— 3°heure : Le domaine d’Osiris ; R€ est accueilli avec allégresse.

— 4¢ heure : Territoire ténébreux ou regne Sokaris. R€ ne voit rien mais
est entendu par les habitants de cette contrée hostile.

— 5¢ heure : Méme région. La barque de Ré doit se transformer en
serpent pour avancer sur le sable ou elle se trouve. Les ténebres sont
absolues mais R€ en sortira régénéré.

— 6° heure : Un fleuve est disponible pour que la barque de R€ navigue
normalement et traverse une région ou repose le cadavre d’Osiris. En ce
lieu, des déesses tiennent dans leurs mains les yeux d’Horus tandis qu’a
leurs cotés volent les ames-oiseaux. Le parcours de RéE vers la vie
commence.



— 7¢ heure : Avec la septieme heure arrivent les moments les plus
pénibles et les plus dangereux. Le terrible serpent Apophis guette depuis
une colline remplie des spirales de son corps. R€ le contourne mais se
trouve alors sans eau pour naviguer. Seuls les pouvoirs d’Isis permettent
de franchir les obstacles de cette région ou régne, invisible, Osiris. Trois
tertres conservent les restes de dieux disparus. Ce sont les différents
aspects de R€ lui-méme.

— &8 heure : RE€ traverse maintenant une contrée dans laquelle se trouve
toute I’humanité. Les €tres crient vers le soleil qu’ils n’ont pas revu
depuis longtemps. Le bruissement de leurs voix est comparable au
bourdonnement d’un essaim d’abeilles ou au miaulement d’un chat. Cet
endroit est semblable au champ des Asphod¢les grec (et a son épigone, le
purgatoire chrétien).

— 9¢heure : Moment de détente dans cette région ou les rameurs de Ré
débarquent et repartent vers leurs demeures (des cavernes) respectives,
situées dans le monde inférieur, la Douat.

— 10° heure : R€ n’a désormais plus besoin d’aide car sa transformation
a déja commencé. C’est le moment ou apparait un scarabée (symbole de
renaissance) aupres du soleil.

— 11° heure : Les ennemis d’Osiris sont terrassés, les réalités
apparaissent et la corde qui permettait jusque la de tirer la barque
redevient le serpent qu’elle n’a jamais cess¢ d’€tre. Les yeux s’ouvrent a
la vérité.

— 12¢ heure : La grande transformation. Ré abandonne son corps dans
le monde souterrain et renait au monde céleste sous la forme du scarabée
Khépri. Chou 1’accueille tandis qu’il s’installe dans sa nouvelle barque
sur le sein de Nout, la grande déesse du ciel. Les défunts restés dans la
Douat contemplent la métamorphose de Re€.

Le voyage nocturne du soleil est ainsi le modele que voudront suivre
tous les défunts et tous les adeptes parcourant le chemin initiatique
traditionnel. Apres lui débute la premiere heure du parcours diurne de
I’astre lumineux. C’est le temps de Néfertoum, le moment que contemple
I’oiseau Bénou posé sur la pierre Benben. C’est un nouveau cycle de vie.

Voir : Am-Douat, Ame, Apophis, Chambres, Douat, Feu, Géographie,
Heure, Initiation (chemin de), Jambe, Kématef, Livre des morts, Lumiere,



Mysteres, Purification, Pyramides (Textes des), Royaume (des morts),
Sarcophages (Textes des), Tribunal.



Z.0D1AQUE

Le zodiaque égyptien, ou Cercle des étres animés (ou animaux), nous
est connu surtout par celui qui fut sculpté sur le plafond de la chapelle
osirienne du temple de Dendérah. L’écliptique était divisé en trente-six
portions que les Grecs nommerent décans, et chacune de ces parties (de
dix degrés d’arc valant dix jours calendaires) était placée sous la maitrise
d’une étoile ou d’une divinité, toutes appelées, de facon générique, les
Trente-Six Dieux du Ciel. Cette conception amenait a un calendrier de
360 jours, soit une journée par degré d’arc, alors que 1’année de 365 jours
était réguliérement utilisée en Egypte.

C’est pendant ces cinq jours intermédiaires (€pagonemes) préceédant
I’inondation et le jour de ’An que la lionne Sekhmet déchainait ses
troupes d’animaux agressifs, les maladies et autres nuisances que le roi
pharaon repoussait par des offrandes et des rites particuliers. Ces jours
que Thot avaient fixés étaient consacrés aux fétes grandioses du jour de
I’An. Finalement, comme apreés I’anéantissement de 1’Amentha
(I’Atlantide), Horus retrouvait son ceil et Osiris ressuscitait. Le monde
reprenait sa marche éternelle.

On observe que c’est en s’orientant, de nuit, sur les étoiles
(surnommees les Infatigables ou les Indestructibles), que Pharaon et les
prétres architectes égyptiens marquaient sur le sol les fondations de leurs
futurs monuments.

Voir : Astre, Astrologie, Epagonémes, Etoile, Fondations, Iched,
Indestructibles, Infatigables, Lunaison, Lune, Nout, Nuit, Précession,



Prétre, Religion, Temple.

Z.0DIAQUE (SIGNES)

Hormis le Capricorne, mi-poisson mi-caprin, aux origines incertaines
(peut-étre babyloniennes), les signes de notre actuel zodiaque
proviennent des calendriers astronomiques égyptiens. Ils illustrent la
succession des mois et des saisons, rythmée par les fluctuations des
différents niveaux et mouvements du Nil. Crues, inondations, disparition
des eaux ainsi que semailles, floraisons et récoltes, sont ainsi
représentées comme autant de moments privilégiés de 1’activité terrestre,
eux-mémes pur reflet de la vie cosmique.

C’est ainsi que I’on peut distinguer les figures zodiacales modernes
comme issues des divisions et saisons déja distinguées par les Egyptiens
de la maniere suivante :

— Signe du Bélier : Amon, le dieu caché qui demeure en toute chose.
Le principe de I’apparition de la vie issue de transformations invisibles
aux yeux des hommes. C’est pourquoi on peut y déceler la présence des
dieux Khnoum, Atoum, Ptah et R€. Début de cycle, le Bélier est aussi
I’aboutissement d’un ancien cycle d’expériences.

— Signe du Taureau : Image primordiale de puissance et de fécondite,
manifestation virile et incarnation d’Hator. Le soleil et la lune furent
considérés comme taureaux célestes dans les textes de 1’Ancien Empire.
Ils étaient, comme Pharaon, les enfants de la vache nourriciére et
créatrice a ’origine du monde et de I'Egypte.

— Signe des Geémeaux : Peut-étre Chou et Tefnet, les principes du
souffle et de I’humidité issus du dieu primordial Atoum. On voit aussi
dans le signe des Gémeaux les deux collines au milieu desquelles se leve
le soleil, et les deux pylones du temple.

— Signe du Cancer : Le scarabée Khépri, celui qui amene le soleil a
I’horizon de I’est. Signe symbolisant le devenir et la renaissance dans
lequel se rencontre aussi le principe nourricier de la déesse Hator.

— Signe du Lion : Principe solaire illustré par Sekhmet, déesse lionne
protectrice et purificatrice, indispensable a I’intégrité des principes divins
adorés par I’Egypte, c’est pourquoi le lion solaire est le gardien des



portes des temples et des lieux sacrés. Il deviendra pour cela une des
nombreuses dénominations de Pharaon.

— Signe de la Vierge : La déesse Isis, épouse et sceur d’Osiris, que
symbolise le blé. La vierge de ce signe sera souvent montrée avec un épi
(de blé) a la main, principe de vie universelle toujours renouvelée et
immortelle.

— Signe de la Balance : A la fois objet mesurant la richesse de la
récolte (don des dieux) et pesant la valeur de I’ame humaine dans la
scéne du jugement, la balance illustre une phase de bilan spirituel et
physique. C’est un lieu de partage et d’amour. La divine Isis y trouve
naturellement sa place.

— Signe du Scorpion : Protecteur et mortel, illustrant la mort d’Osiris et
le soin apporté par Isis a sa résurrection, le scorpion est un passage vers
la nuit dont ressortira Osiris vainqueur.

— Signe du Sagittaire : Illustré par Pharaon chasseur, le Sagittaire
montre I’ame des défunts combattant ce qui I’attache au monde terrestre,
ce qu’il doit abandonner pour se diriger vers la lumicre.

— Signe du Capricorne : Certainement une image de la transformation
(poisson devenant bélier) nocturne avant un cycle futur que préparent
invisibles les deux signes suivants. C’est ici le lieu ou se remarque le
triomphe d’Osiris. Le faite de la montagne.

— Signe du Verseau : Le Nil dans sa grotte, versant les eaux
fécondantes a 1’origine de ’Egypte.

— Signe des Poissons : ’ame que péche Pharaon dans les illustrations
funéraires. L’ame dans son devenir, ses aspects d’hier et de demain, un
symbole de I’éternité de la vie. L’ame préparant sa nouvelle et éternelle
existence.

On observe combien le zodiaque égyptien est fidéle dans sa
symbolique au déroulement du voyage de la barque de R€ dans la Douat.
C’est une méme remarque que 1’on peut faire des appellations, nombres
et titres des nomes de Haute-Egypte et Basse-Egypte.

(Sur la répartition des signes et leur symbolique lumineuse dans I’art
roman chrétien, lire notre Symbolique des apotres, de la Légende dorée
au zodiaque, Ed. Dervy, 1993, chapitre XVII).



Voir : Astrologie, Chambres, Dendérah, Basse Egypte, Haute Egypte,
Religion, Voyage.



BIBLIOGRAPHIE

Paul Barguet, Le Livre des Morts des anciens Egyptiens, Editions du
Cerf.

Paul Barguet, Textes des sarcophages égyptiens du Moyen Empire,
Editions du Cerf.

A. Barrucq, F. Daumas, Hymnes et priéeres de I’Egypte ancienne, Editions
du Cerf.

C. Desroches-Noblecourt, Amours et fureurs de la Lointaine, Stock
Pernoud.

C. Desroches-Noblecourt, Vie et mort d’un pharaon, Tout-Ank-Amon,
Hachette.

A. Erman, L ’Egypte des Pharaons, Payot.

Adolphe Erman, Hermann Ranke, La Civilisation égyptienne, Payot.
G. Goyon, Le Secret des bdtisseurs des grandes pyramides, Pygmalion.
Georges Jouven, La Forme initiale, Dervy.

Grégoire Kolpaktchy, Livre des Morts des anciens Egyptiens, Dervy.

S. Mayassis, Mystére et initiation de 1’Egypte ancienne, Arché Milano.

S. Mayassis, Le Livre des Morts égyptiens, livre d’initiation, Athenes,
1955.

E. Meyer, Chronologie égyptienne, trad. A. Moret, Biliothéque d’Etudes,
Paris, 1912.

Pierre Montet, L ’Egypte éternelle, Arthéme Fayard, Marabout.



Alexandre Moret, Le Nil et la civilisation égyptienne, La Renaissance du
Livre, Paris, 1926.

Platon, Critias, Timée (et autres ceuvres), Garnier.
S. Sauneron, Les Prétres de I’ancienne Egypte, Perséa.
R. A. Schwaller de Lubicz : Le Temple de [’Homme, Dervy.

Fernand Schwarz, [Initiation aux Livres des Morts égyptiens, Albin
Michel.

Robert-Jacques Thibaud, Pluton, itinéraire de la Vie éternelle, Dervy.

Ouvrages d’intérét plus général

Paul Balta, « Mystérieux Hyksos », Diagrammes, numéro 86, Avril 1964.
Thierry Bardinet, Papyrus médicaux de I’Egypte pharaonique, Fayard.
Charles Bokor, Prince Moses d’Egypte et son peuple, Beauport.

Marthe de Chambrun-Ruspoli, L Epervier divin, Mont-Blanc.

J.-F. Champollion, Principes généraux de [’écriture sacrée égyptienne,
Institut d’Orient.

J.-F.Champollion, Panthéon égyptien, Inter Livres.

Paul Couderc, Le Calendrier, « Que sais-je ? », Presses universitaires de
France.

Dell Monica, La Classe ouvriere sous les pharaons, Maisonneuve.

C. Desroches-Noblecourt, La Grande Nubiade, Stock.

C. Desroches-Noblecourt, La Femme au temps des pharaons, Stock.
Ephémérides Chacornac, Editions traditionnelles.

Isabelle Franco, Rites et croyances d’éternite, Pygmalion.

Paul Ghalioungui, La Médecine des pharaons, Robert Laffont.

Robert Graves, Les Mythes celtes, la déesse blanche, Le Rocher.
Robert Graves, Les Mythes grecs, Artheme Fayard.

Etienne Guillé, L Energie des pyramides et |’Homme, L’ Originel.
Hermine Hartleben, J.-F. Champollion, sa vie et son ceuvre, Pygmalion.

Homere, Les Hymnes, Les Belles Lettres.



Georges Jouven, L 'Architecture cachée, Dervy.

Ange-Pierre Lecat, Les Momies, Hachette.

René Lachaud, Itinéraire pour une Egypte intérieure, Dervy.

René Lachaud, Magie et initiation en Egypte pharaonique, Dangles.
Jean Laloup, Dictionnaire de litterature grecque et latine, PUF.
Manfred Lurker, Dictionnaire des dieux et des symboles, Pardes.

Plutarque, Isis et Osiris, Trad. Mario Meunier, L’ Artisan du Livre, Paris,
1924.

Edouard Schuré, L’Evolution divine du Sphinx au Christ, Perrin, 1921,
Le Rocher.

Edouard Schuré, Les Grands Initiés, Perrin, 1922,

Isha Schwaller de Lubicz, Her Bak, Pois-Chiche/Disciple, « Champs »,
Flammarion.

R. A. Schwaller de Lubicz, Le Roi de lathéocratie pharaonique,
Flammarion.

Fernand Schwarz : Géographie sacrée de I’Egypte ancienne, Néo.
J.-F. Sers, Le Secret de la pyramide de Khefren, Le Rocher.
Albert Slosman, La Trilogie des origines, Robert Laffont.

Albert Slosman, Le Livre de [’au-dela de la vie, Beaudoin.

Robert-Jacques Thibaud, Dictionnaire des symboles de [’art roman,
Dervy.

Robert-Jacques Thibaud, Saulieu : 42 symboles de [’ésotérisme chrétien,
Arbre de Jessé



	Couverture
	Titre
	Copyright
	Du même auteur
	Dédicace
	Exergue
	Introduction
	A
	Abeille
	Abdjou
	Abou-Simbel
	Abydos
	Acacia
	Adyton
	Aile
	Air
	Aker
	Akh
	Akhénaton
	Am-Douat
	Âme
	Âme universelle
	Amentha
	Amentha/Atlantide (l’effondrement)
	Ammit
	Amon
	Amon-Rê
	Androgyne
	Âne
	Animal
	Ankh
	Anneau
	Antilope
	Anubis
	Anubis (la naissance de)
	Apis
	Apophis (Apopis)
	Arbre
	Arc
	Architecture (du temple)
	Argile
	Arme
	Astes
	Astre
	Astrologie
	Atef
	Atlantide
	Aton
	Atoum

	B
	Bâ
	Bandeau
	Bannière
	Baptême et naissance du monde
	Barbe
	Barque
	Barques (Les Trois)
	Bastet
	Bâton
	Bélier
	Benben
	Benou
	Bès
	Blanc
	Blé
	Bois
	Boucle
	Bouclier
	Bouto
	Bras
	Briques d’accouchement

	C
	Calendrier
	Canard
	Canope
	Cartouche
	Caverne
	Cercle
	Cercle (Corps d’Osiris)
	Cercueil
	Chacal
	Chambres (funéraires)
	Champ
	Champollion
	Chasse
	Chat
	Château
	Chemins (célestes)
	Chemins (souterrains)
	Cheveux
	Chien
	Chou
	Chouabtis
	Ciel
	Cobra
	Cœur
	Coiffure
	Colline
	Colonne
	Corbeille
	Corde
	Corne
	Corps
	Couleurs
	Coupe
	Couronne
	Course
	Couteau
	Crocodile
	Croix ansée (voir Ankh)
	Cuisse
	Cycles (de vie et de conscience)

	D
	Damnés
	Danse
	Décoration
	Déesse-Mère
	Défunt
	Degrés (hiérarchie initiatique)
	Déluge
	Démembrement d’Osiris
	Démocrite d’Abdère
	Dendérah
	Désert
	Desroches-Noblecourt (Christiane)
	Deuil
	Dieu (unique)
	Djed
	Douat
	Double
	Droite
	Dualité

	E
	Eau
	Échelle
	École (d’Égypte)
	Éducation
	Égide
	Égypte (Formation de l’)
	Égypte
	Égypte symbolique
	Égypte (Basse)
	Égypte (Haute)
	Éléments
	Émasculation
	Embrasser
	Énergie
	Enfant
	Ennéade
	Ennéade (Corps humain)
	Enseigne
	Enseignement
	Épagonèmes
	Escalier
	Esclavage
	Est
	Étoile
	Eudoxe de Cnide (409-356 av. J.-C.)
	Éventail

	F
	Faucon
	Fécondité (statuettes de)
	Femme (égyptienne)
	Fêtes
	Feu
	Flèche
	Fleur
	Fondations (du temple)
	Fouet
	Fumigations (Fumée)
	Funérailles

	G
	Gadire
	Gauche
	Gazelle
	Géant
	Geb
	Geb (Mariage du roi)
	Géographie (physique, initiatique)
	Gestes
	Gouvernail
	Grenouille
	Griffon
	Guerre

	H
	Haou-Nebout
	Hâpi
	Hâpi (Fils d’Horus)
	Harakhté
	Harmonie (du monde)
	Harpe
	Harpocrate
	Harpon
	Hâtor
	Héh
	Héliopolis
	Hemsout
	Heqat
	Hequet
	Hérichef
	Hermès Trismégiste
	Hermopolis Magna
	Hérodote
	Héron
	Héros
	Hetep. es-Khou. es
	Heures
	Hiéroglyphe
	Hippopotame
	Hiram de Tyr
	Histoire (mythique) de l’Égypte
	Histoire de l’Égypte
	Homère
	Homme
	Horizon
	Horus
	Horus (Fils de)
	Horus (Naissance mythique)
	Hou et Sa
	Huile
	Hyksos

	I
	Ibis
	Iched
	Ihy
	Île
	Image
	Imhotep
	Imiout
	Inceste (l’amour et la dualité)
	Indestructibles
	Infatigables
	Initiation égyptienne
	Initiation (chemin de l’)
	Initié
	Isis
	Isis (et la France)
	Israël

	J
	Jambe
	Jamblique (260-325)
	Jardin
	Javelot
	Jeu de dames
	Jésus
	Jeûne
	Jonc
	Jours (Tripartition)
	Jubilé
	Juges
	Jugement
	Jumeaux
	Justifié

	K
	Ka
	Kamoutef
	Karnak
	Kématef
	Kharma
	Khat
	Khékérou
	Khentamentiou
	Khéops
	Kheperou
	Khépri
	Khéribakef
	Khnoum
	Khonsou
	Kundalini

	L
	Lac (sacré)
	Lait
	Laitue
	Lamentations
	Langue
	Lapis-Lazuli
	Larmes
	Léopard
	Lièvre
	Lion
	Livre
	Livre des Morts
	Lotus
	Loup
	Louxor
	Lumière
	Lumineux (les)
	Lunaison
	Lune
	Lynx
	Lys

	M
	Maât
	Mafdet
	Magie
	Main
	Maison
	Maison de Naissance
	Maladie
	Manéthon
	Mariette (Auguste)
	Maspéro (Gaston)
	Massue
	Mastaba
	Méchénet
	Médecine
	Méhen
	Membre
	Mémoire
	Memphis
	Ménat
	Ménès
	Mer
	Mesure
	Métempsychose
	Miel
	Min
	Miroir
	Mois (Fêtes du)
	Moïse
	Momie
	Monde (Les Trois)
	Monstres
	Montagne
	Montou
	Mort
	Mouche
	Mout
	Musique
	Myrrhe
	Mystères (initiatiques)

	N
	Naos, pronaos
	Napoléon Bonaparte(Campagne d’Égypte, 1798-1801)
	Navire
	Néfertoum
	Neith
	Nekhbet
	Nénuphar
	Nephtys
	Neter
	Nil
	Nœud
	Noir
	Nom
	Nombre (symbolisme)
	Nombres (symbolisme)
	Nomes
	Noun
	Nourritures
	Nourritures sacrées
	Nout
	Nuit

	O
	Obélisque
	Occident
	Océan
	Œil
	Œil d’Horus
	Œil de lune
	Œil Oudjat
	Œil de Rê
	Œuf
	Offrandes
	Ogdoade
	Oie
	Oiseau
	Ombre
	Onction
	Or
	Orage
	Oreille
	Orient
	Orientation
	Orion
	Ornement
	Orphée
	Osiris
	Osiris (Naissance)
	Osiris (l’âge d’or)
	Osiris (Le meurtre)
	Osiris (arrivée en Afrique)
	Ouadjet
	Ouas (Sceptre)
	Oudjat
	Ouest
	Oupouaout
	Ouroboros
	Outils
	Ouverture de la bouche

	P
	Pain
	Palmier
	Panthère
	Papyrus
	Parfum
	Parole
	Pasteur
	Peau
	Pectoral
	Phallus
	Pharaon
	Phénix
	Pieds
	Pierre
	Plantes médicinales
	Platon
	Platon et l’Atlantide
	Pleureuse
	Plume
	Plutarque de Chéronée
	Poisson
	Porc
	Porte
	Porte (Fausse)
	Portes (Gardiens)
	Précession des équinoxes
	Prêtre
	Prêtresse
	Procession
	Pschent
	Ptah
	Ptérophore
	Ptolémée
	Puissante (la)
	Purification
	Pylônes
	Pyramide
	Pyramides (Textes des)
	Pythagore

	Q
	Quatre Éléments

	R
	Rê (Râ)
	Rebelles
	Réchef
	Réincarnation
	Religion égyptienne
	Reliques d’Osiris
	Rénénoutet
	Résurrection
	Résurrection mythique d’Osiris
	Rivage
	Roi (Pharaon)
	Roi (Les cinq noms du)
	Ro-Sétaou
	Rouge
	Routy
	Royaume (des Deux-Terres)
	Royaume des Morts

	S
	Sa (Voir Hou et Sa)
	Sable
	Sacrifice
	Sa-Hou
	Saison
	Salive
	Salles (du temple)
	Sandales
	Sang
	Saqqara
	Sarcophage
	Sarcophages (Texte des)
	Satis
	Saule
	Saulieu
	Scarabée
	Sceptre
	Scolopendre
	Scorpion
	Séchat
	Sed
	Sein
	Sekhem
	Sekhmet
	Selket
	Sem
	Séma-Taouy
	Semet
	Sept (états d’Osiris)
	Sérapéum
	Sérapis
	Serekh
	Serpent
	Seth
	Seth (attentat contre Osiris)
	Seth et Osiris (Grande Bataille)
	Singe
	Sirius. Voir Sothis.
	Sistre
	Sobek (Soukhos)
	Sokaris
	Soleil
	Soleil (Voyage nocturne)
	Solon d’Athènes
	Sothis (Sirius)
	Souffle
	Sphère terrestre
	Sphinx
	Spirale
	Suivants d’Horus (compagnons)
	Sycomore
	Sycomore(le mythe osirien initiatique)
	Symbole

	T
	Taït
	Talisman
	Tarot (de Marseille)
	Taureau
	Taureau (corps d’Osiris)
	Tefnet
	Temple
	Temps (signe et hiéroglyphe)
	Ténèbres
	Terre
	Terre d’Égypte
	Tête
	Thalès de Milet
	Théâtre
	Thèbes
	Thot
	Thouéris
	Tit (le nœud)
	Tolérance
	Tombeau
	Tourner Autour
	Triade
	Tribunal (des Défunts)
	Trône

	U
	Union (des deux Égyptes)
	Uraeus

	V
	Vache
	Vase
	Vautour
	Végétation
	Vent
	Vert
	Vêtement
	Veuve (Fils de la)
	Vie après la Vie (la)
	Vin
	Vipère (de montagne)
	Vivante, vivant
	Voile (d’Isis)
	Voyage (dans l’Autre Monde)

	Z
	Zodiaque
	Zodiaque (signes)

	Bibliographie

