ATy

1

fication du M

élier

lor



SYMBOLIQUE DES OUTILS
ET
GLORIFICATION DU METIER



DU MEME AUTEUR

Les Initiations et I'Initiation magonnique, Edimat, 2000.

La symbolique magonnique du IIF millénaire, Paris, Ed. Dervy, 2001,
3¢ édition revue et augmentée de 150 p. en 20006.

Symbolique des grades de perfection et des Ordres de Sagesse, Paris, Ed.
Dervy, 2003.

De la symbolique des chapitres en franc-magonnerie. Rite Ecossais Ancien
et Accepté et Rite Frangais, Paris, Ed. Dervy, 2005.

Amélie Gedalge, Des Contes de fées a l'opéra : une voie royale, textes
présentés par André Gedalge et Iréne Mainguy, Ed. Dervy, 2003.



IRENE MAINGUY

SYMBOLIQUE DES OUTILS
EI
GLORIFICATION DU METIER

Avec 172 illustrations

Jean-Cyrille Godefroy



(Der, Bfetrmtens’

Waé,grrﬁrcuef feheint, wird Sitd o Mpereints

ct‘bm oﬁ:fbc Ravs

st
mr:- anurf;uhmm ,
 trdenmim ‘fJ fasd e nedef Sfatt
50, prm‘ﬂ%lt}/“F uﬂ&fmwfﬁre‘fronmr,
Die Sitdent(ehorte t(_cmvd outitest,
der (%oizf‘ St i i

‘yrebfem

'trt fm*

Vrielfehat:

Christoph Weigel, Der Steinmetz (Le tailleur de pierre).
Gravure sur cuivre XVI/133, 1698 représentant un tailleur de pierre utilisant les mémes
outils que le charpentier : un maillet et un cisean.

Ce qui parait épars sera finalement réuni.

Les pierves seront taillées pour batir une solide maison
dans laguelle ne peut se trouver aucun paresseux.
Laffliction éprouve aussi les hommes de foi
qui viennent dans ce beau sanctuaire
dont ['Eternel est le fondement.

De cette maniére, vous aussi, comme des pierres vivantes,
Vous parviendrez a faire une maison spirituelle.

© SELD Jean-Cyrille Godefroy 2007.
ISBN : 978-2-86553-198-1
Site Internet : www.editionsjcgodefroy.fr



Préface

La franc-magonnerie utilise un systeme d’attitudes corporelles et de
symboles mis en scéne comme des représentations dramatiques.

Il en résulte qu'il est impossible d’appréhender la franc-magonnerie de
fagon intellectuelle ; C'est exclusivement par la gestuelle corporelle que 'on
peut en faire 'expérience. Pour cette raison, I'acces a la dynamique com-
plexe des rituels magonniques reste fermé aux observateurs extérieurs.

Les gestes et le déroulement des actes symboliques expriment d’une
maniére spécifique, unique et marquante, | habitus, cest-a-dire le mode de
vie, I'art de vivre. Ils sont I'outil par lequel un nouveau membre est initié
et intégré dans le groupe (la confrérie).

Le fait d'accepter et d’adopter un habitus est un processus culturel fon-
dateur. A la fin de ce processus s'installe une nouvelle identité culturelle
ainsi que le sentiment et la conviction d’étre devenu une partie d’'un nou-
veau tout. Dans le cas que nous considérons ici, il sagit de la nouvelle
identité que I'on possede en tant que franc-magon.

La mise en ceuvre de I'habitus est réalisée dans les lieux de travail des
francs-magons. Selon leur compréhension des symboles, ils nomment
« Temple » 'espace dans lequel ils « travaillent » de maniére symbolique.

Pour I'observateur extérieur, ce travail est réalisé physiquement 4 I'aide
des outils traditionnels que I'on trouvait dans la Bauhiitte' des tailleurs
de pierre.

Cependant, pour celui qui y participe, sa disposition pour ce genre de
travail présuppose qu'il pourra également déclencher en lui des processus
dynamiques. Pour lui, les outils utilisés sont donc plus que de simples

1. On appelle en Allemagne la Bauhiitte une fraternité picuse de tailleurs de pierre, a qui
I'on ateribue la paternicé des cathédrales qui pointent leurs fleches vers le ciel, notam-
ment celles de Strasbourg, de Vienne, de Cologne, de Ratisbonne, d'Ulm, de Fribourg,
montrant le caractére sacré de leur art. Cette organisation « opérative », qui a subsisté jus-
qu'a la fin du XviIr° siécle, se réclamait traditionnellement d’une origine de la plus haute
antiquité, rattachant son art tout spécialement 4 la construction du Temple de Salomon et
a la constitution d’une association dirigée par le maitre phénicien Adonhiram.

7



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

maillet, truelle ou fil & plomb. Ils sont les substituts d’'une idée intériori-
sée, une idée dont les outils sont la représentation.

Ainsi la Regle devient pour 'apprenti, non seulement un instrument
destiné 2 mesurer I'espace, mais encore un moyen de diviser le temps et,
dans I'univers multidimensionnel qu’il postule, un outil pour estimer
les vertus.

Néanmoins reste ouverte la question du fonctionnement psycho-
dynamique et technique de ce qu'est la franc-magonnerie !

S'agit-il seulement d’une interaction entre acteur et spectateur ou bien
d’'un mythe qui se développe par des compléments légendaires vers le but
que I'on espere pour sa propre vie.

Dans le premier cas cela signifie qu'il ne pourrait y avoir de franc-
magonnerie sans que des fréres y participent. La tradition magonnique
n'est perceptible de facon certaine qu'a travers le vécu des rituels. Chacun
des participants est a chaque instant aussi bien acteur que spectateur. Cela
veut dire que sans spectateurs, quoiqu'ils restent apparemment passifs, le
rituel ne pourrait pas étre pratiqué, mais cela aussi qu'il n'aurait aucun
sens sans participants actifs. Tout réside dans notre confiance exclusive-
ment altruiste en nos ainés francs-magons qui ont eux aussi mis en pra-
tique ce processus et en ont reconnu la richesse.

Le second cas dynamise le rituel comme mythe raconté. Ce my(he
gagne d'autant plus en force et en intérét qu'il est compris cormme étant
une action non terminée et pas considéré comme le produit achevé de la
raison logique. Le mythe n'est pas le contraire de la parole, mais il en est
simplement un autre aspect. Il crée un monde fictif d’événements et
d’émotions sans que I'auditeur ait besoin de les avoir ressentis lui-méme.
Il rend merveilleux le monde et lui donne une qualité émotionnelle non
mesurable.

Que celui qui observe la franc-magonnerie le veuille ou non, il n'en
reste pas moins que celle-ci constitue encore I'un des systemes initiatiques
les plus anciens du monde, qu'elle enthousiasme et transporte les hommes
dans une dynamique de la connaissance vécue, qui les rend plus riches
d’expériences et plus dérachés.

On peut appeler cela les « exercices corporels de I'esprit »! De méme
que la bicyclette d’appartement n'emmene le corps nulle part, et pourtant
renforce ses muscles, de méme la force narrative entraine notre imagina-
tion dans les mondes lointains. Nous en revenons avec des idées nouvelles
et renforcés dans nos idéaux et dans I'actualité de notre époque.

Irene Mainguy effectue ici de maniere intelligente et intéressante un
parallele entre la structure des gestes magonniques et les outils utilisés

8



PREFACE

dans les rituels. Elle apporte 2 la franc-magonnerie un éclairage sur le
déroulement des gestes que celle-ci transmet et sur le bien-fondé de leurs
actions. Ainsi cette gestuelle physique conduit a une transformation spiri-
tuelle d’ou sortira une éthique de vie.

Dr Roland Martin Hanke

Président du Musée allemand de la franc-magonnerie, 2 Bayreuth en Allemagne.
Conseiller aux Affaires culturelles de la Grande Loge A.FA.M. d’Allemagne.

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.
Embléme N° 111,
avec la devise : « Sum Damnis Perfecta meis ».
(Par ma progression, je suis débarrassé de mes défauts).
(La Vertu est représentée et exaltée par une statue en train d étre sculptée).



Réception en franc-magonnerie des hommes du métier sur un chantier
que certains attribuent & la Bauhiitte.
Gravure sur cuivre, Francfort sur le Main, 1735.
Ce frontispice, probablement d'origine anglaise,
provient de Pocket Companion for Free-masons.
Au premier plan, outre les outils de l'architecte, on voit un tableau
avec des constructions géométriques, dont celle relative au théoréme de Pythagore.



Avant-propos

Jeton de présence en argent de forme ennéagonale,
de la Loge « la Sincére Amitié » & Rouen, face avers.
Représentation inspirée des emblemes de la Renaissance, représentant
une « bonne foi »,
deux mains sortant de nuages, se serrent devant un autel ; celui-ci supporte un feu.
Au sol & gauche une pierre cubique i pointe et une truelle ;
a droite un compas et une pierre brute.
En exergue : Orient de Rouen/1822. Signé Desnoyers. F
En haut est inscrit le vers de Virgile en devise « Coeunt in foedera dextrae »
(1Ils sunissent par lalliance de lewrs mains).
Photo Marc Labouret.

En général, toute personne qui se rattache activement a une Tradition
en érudie les textes originels de référence pour s'en pénétrer, les méditer et
les vivifier par la pratique de son comportement au quotidien.
Il est regrettable qu'en franc-magonnerie, cette démarche traditionnelle
soit cxceptionnelle La plupart des magons se contentent de textes dévita-
lisés, qui ont perdu de leur substantifique moelle par trop de retraits ou
ajouts arbitraires faits aux rituels au cours du temps, au point qu'ils en sont

11



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

pour la plupart complétement dénaturés, comme c'est le cas pour les deux
rites les plus pratiqués en France: le Rite Frangais et le Rite Ecossais Ancien et
Accepté. Par contre, si 'on se réfere au Rite Anglais de style Emulation, fruit
de l'union des Anciens et des Modernes en 1813, ou au Rite Ecossais
Rectifié, le dommage est moindre. Ces rituels sont restés quasiment a I'état
originel sans avoir subi des altérations de toutes sortes. Ils sont demeurés
remarquablement cohérents, d’oti leur intérér.

Les deux premiers grades de la franc-magonnerie, apprenti et compagnon,
proposent de réaliser une ceuvre fondée sur les outils de la construction.

Linitiation magonnique est une initiation par le métier (Craft), du fait
de l'origine de I'Ordre. Elle revér d’abord un caractere artisanal, puis, par
la suite, prend un caractére chevaleresque. A l'origine, l'artisan était assi-
milé 2 l'artiste, selon I'expression d’Anderson du « Magon qui entend bien
PArt ». D’ou la qualification, nécessaire pour étre recu magon dans la
confrérie de 'homme du métier. Cette démarche permet de ne plus limi-
ter les pensées aux formes matérielles et extérieures de la vie, mais d’avoir
le désir croissant de connaitre le sens réel que sous-tendent les préceptes
de I'Ordre magonnique.

Lenseignement magonnique propose une régle de conduite basée sur la
méditation d’une géométrie dans I'espace oli tous les gestes se font par
équerre, niveau et perpendiculaire. Quand la marche nest plus d’équerre,
elle se fait en traant des courbes qui correspondent & des demi-cercles. Clest
ce qui est appelé passer de [équerre au compas. Clest dire la prééminence de
['usage des outils dans cette forme traditionnelle et la nécessaire compréhen-
sion de leur utilisation dans cette voie de réalisation constructive.

De nos jours, 'appréciation d’un outil reste limitée a son usage pra-
tique, ainsi qu'a son aspect utilitaire. En magonnerie, la plupart des inter-
prétations dégagées des outils s'arrétent le plus souvent & un point de vue
moral et a des considérations psychologiques.

Lapprofondissement du sens des différents outils permet d’accomplir
une ceuvre de perfectionnement de soi en favorisant I'ouverture de la
conscience. Lceuvre fondamentale du magon est une construction archi-
tecturale d’ensemble puisqu'il s'agit d’élever un Temple, et par consé-
quent, sur un plan plus global, sa démarche sappuie sur la construction et
les méthodes spécifiques a toute mise en ceuvre d’un chantier.

Au fur et 2 mesure de son cheminement, le magon prend conscience
que les outils recus sont des moyens symboliques qui favorisent sa trans-
formation intérieure et que le modele du temple recherché se situe dans le
sanctuaire de son étre. Le Maitre, passé de I'équerre au compas, a regu
tous les outils nécessaires 2 'ouverture de son entendement. Ils sont la
direction de sa vie active et de son action.

12

L



AVANT-PROPOS

Cette démarche, en s'appuyant sur les directives harmonieuses de
lesprit de la construction, suggere des pistes de réflexions cohérentes et
développe une signification et un symbolisme de I'outil qui dépassent lar-
gement le cadre limité de l'utilitaire ou de la morale. Chaque outil est lié
aux potentialités d’'un ensemble de forces dont il faut connaitre I'énergie
pour savoir la réguler et la maitriser avec discernement, afin de parvenir a
ériger un temple de lumiére dans le sanctuaire de son cceur, clef de la réa-
lisation individuelle et collective.

Le temple & ériger, proposé au départ, est un temple de pierre autour
duquel le magon médite sur les arcanes de la construction par le biais des
outils qui lui ont été remis au cours de ses différents voyages, outils sem-
blables 4 des clefs d’ouverture du ceeur.

Ainsi qu'il est affirmé dans le manuscrit Cooke (1410), la Géométrie
est au centre de toute chose, dont la magonnerie :

La géométrie vient, disais-je, de geo
qui ::gng?e en grec terre, et de metrona
qui signifie mesure. C'est pourquaz ce
nom de géométrie
signifie la mesure de la terre.
Ne vous étonnez pas si jai
dit que tous les arts nexistent
que par Lart de géométrie.
Car il nest aucun artifice
ni métier manuel faits
de main d’homme qui ne soient
réalisés par géométrie. La
cause en est remarquable, car si un homme
travaille de ses mains, il
@uvre avec un certain outil, et
il nest pas d'instrument de quelque
matériau en ce monde
qui ne provienne dune maniére ou d'une autre
de la terre, et ne retourne entiérement @ la terre
de nowvean. Et il n'y a aucun instrument ou autre outil
de travail qui nait
plus ou moins de proportion.
Or la proportion est la mesure,
et loutil ou l'instrument
est la terre. La géométrie est dite mesure de la terre,

13



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

d it je peux dire que les hommes vivent
tous grice a la géométrie. Car tous

les hommes ici-bas dans ce monde vivent
grdce au travail de leurs mains. ..

Vous devez vous rappeler que
parmi tous les métiers du
monde qui sont des métiers d’homme,
la magonnerie a la plus grande
réputation, et que la plus grande partie de ce

métier est lart de géométrie, comme cela

se trouve noté et dit dans des récits
Comme la Bible...'

Le grade de maitre comporte un autre aspect de I'enseignement
magonnique. Les outils y sont montrés sous leur aspect destructeur lors-
qu'ils sont dévoyés de leur utilisation premiere. Ils peuvent alors devenir
des armes meurtrieres. Lambivalence de ['utilisation des outils montre que
tout instrument positif peut se révéler négatif s'il n'est pas utilisé selon la
régle avec une intention droite et le sens du métier.

Page de titre de Jachin et Boaz, Londres, 1776.

1. Textes fondateurs de la tradition magonnique, le manuscrit Cooke, 1410, traduits et
présentés par Patrick Négrier, Ed. Grasset, 1995, p. 64 et 65, vers 94 a 139.

14



AVANT-PROPOS

II ne suffit pas d’avoir été « fait magon », c'est-a-dire « créé » dans cet
état de btisseur par la connaissance des mots, signes et attouchements
d’un grade, pour se dire et étre magon.

Ce qui constitue réellement un authentique Magon, c’est le fait de par-
venir 2 faire croitre et vivifier en lui toutes les vertus. Les outils recus ser-
vent de révélateurs a ces qualités et vertus qu'il faut cultiver en soi.
Lorsque le compagnon a requ tous les outils, il lui est révélé la philosophie
méme de la vie, représentée par la glorification du travail de homme du
métier. Celle-ci se fait en persévérant honnétement, grace aux efforts labo-
rieux et constants de celui qui est inspiré par les différents outils mis a sa
disposition pour réaliser son chef-d’ceuvre. Toute réalisation d’un chef-
d’ceuvre matériel est le symbole d’une transformation intérieure, d'un per-
fectionnement individuel qui sest effectué parallelement. Il ne faut pas
oublier que la Géométrie et I'art du trait sont la base de la Magonnerie,
C’est pourquoi, il est nécessaire de méditer intensément et longuement sur
les symboles de la construction. Ces symboles expriment de grandes véri-
tés 4 approfondir.

Jeton de présence de forme octogonale de la Loge « la Céleste Amitié » & Rouen.
Il représente un autel portant un ceeur brilant avec un ensemble d'outils
de la construction : compas — équerre — régle et truelle (xviIr siécle).
Photo Marc Labouret.

Le véritable chef-d’ceuvre, ou quintessence de I'ceuvre a réaliser, est
soi-méme. Cest par la qu'il est possible de devenir un étre vertueux
dépourvu de tous préjugés, bienveillant envers ses semblables, s'effor-
cant de cheminer en Beauté, Force et Sagesse dans la voie de la connais-
sance et de la lumiére. C'est le moyen de rassembler ce qui est épars en
soi et autour de sol.

15



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le chef-d’ceuvre, selon la définition de Schwaller de Lubicz, est [ou-
vrage quon a créé avec son dme, quON @ CONGU AVEC SON CEUT, GUON & gesté
avec son corps, depuis la peau jusquaux entrailles... quon a vécu, quon a
porté jusquau temps oi, comme un fruit mir, il est mis au jour par les
doigts”.

Titus Burckhardt note que le but de la réalisation artistique ou artisanale
était la « maitrise », cest-d-dire la possession parfaite et spontanée de lart, la
maitrise pratique coincidant avec un état de liberté et de vérité intérieures ; cest
['état que Dante symbolise par le paradis terrestre situé sur la cime de la mon-
tagne du purgatoire... Cette connaissance transcendante se trouve sjymbolz'sée,
dans la méthode spirituelle du tailleur de pierre, par les divers instruments de
mesure, tels que le fil & plomb, le niveau, l'équerre et le compas, images des
archétypes immuables qui régissent toutes les phases de l'envre’.

A Pimage de l'abeille industrieuse de la ruche, chaque magon apporte
le fruit de son labeur, en travaillant avec tous; il progresse individuelle-
ment en participant par 1a méme 2 la progression de ses fréres magons. La
Sagesse exprime la régularité de leur conduite et de leurs meeurs, la Force
exprime le zéle et le courage des Magons dans leurs travaux ; la Beauté
exprime la candeur de leur dme, la sincérité de leur caeur et la fidélité envers
leurs Fréres®.

Jacobus Boschius, Symbolographia,
1702.

Embleme n° 633 représentant une ruche
laborieuse, avec la devise : « Labor omni-
bus unus » (Un méme travail pour tous).
Cette devise est tirée du vers 184 du

livre 1v des Géorgiques de Virgile.

Au xvili* siecle, la ruche et les abeilles
sont fréquemment représentées comme
embleme du travail. Elles représentent
lobéissance, la régénération et la sagesse.
La ruche symbolise une activité constante
et soigneusement organisée,une @uvre
continue élaborée en commun, grice & un
travail assidu.

2 Schwaller de Lubicz Isha, Her-Bak Pois-Chiche, Ed. Flammarion, 1955, p. 136.

3. Burckhardt Titus, Principes et méthodes de l'art traditionnel, Ed. Dervy, 1987, p. 76
et 77.

4. Le lambeau du Magon, grade d'apprenti, Bordeaux, 1777, p. 15 et 16.

16



AVANT-PROPOS

Le dépouillement des métaux, rite préalable 4 la réception de tout néo-
phyte en franc-magonnerie, indique que I'on doit vaincre tous ses préjugeés
et conceptions fausses, remettre en question ses acquis familiaux, cultu-
rels, philosophiques et sociaux, qui donnent cette pseudo-assurance de
certitude a 'homme du monde ayant I'art de paraitre. Laspirant a la
lumiére et 2 la vérité est invité A laisser les fantomes illusoires de ['orgueil,
de lambition, des apparences et 2 abandonner toutes formes de vanités et
passions, au musée des squelettes décharnés, pour approfondir les arcanes
de I'étre. C'est le moyen approprié pour progresser dans la voie de I'unité,
au moyen des différents outils dont I'étude approfondie du maniement
fournit ces clefs de la connaissance de soi.

Il est proposé a chaque initié un nouveau départ, ol une vie ordinaire
peut devenir une vie extraordinaire, car vécue consciemment et reliée a
une cohérence entre la pensée et I'action, condition adéquate pour devenir
fils et filles de la lumiere. Apres avoir été ni nu, ni vétu, le néophyte revér
un habit blanc immaculé, symbolisé par le port d'un tablier et de gants
blancs. Deés lors, cette marque extérieure témoigne d’une volonté d’au-
thenticité pour se transformer en un étre nouveau, qui se voue désormais
a I'art de construire. Cela signifie qu'il choisit en toute conscience une
action et une recherche positives en toutes choses. Elles seront construc-
tives et bénéhques dans sa quéte ol devra désormais régner cette authen-
tique lumiere de vérité reque lorsque le bandeau est tombé de ses yeux.

Théodore de Béze, Emblemata, 1580.
Embléme n® 1.
Le cercle n'a ni commencement, ni fin.
Si tu cherches le début de cette figure, cherches-en aussi la fin.
Que la derniére heure de ta vie soit aussi la premiére d'une nouvelle vie.

17



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Faut-il étre manuel pour étre franc-magon ?

La question de l'utilisation des outils interpelle régulierement : Faut-il
étre manuel pour étre admis dans une confrérie de batisseurs de I'esprit ?
Le fait d’utiliser des outils ou de faire appel au symbolisme des outils
exclut-il encore de nos jours ipso facto les femmes de I'initiation de
métier ? A cette question, il faut apporter une réponse de bon sens pour
évacuer ces faux problemes qui générent tant de discussions contre-
productives.

Bien que les loges, plus particulierement aux grades d’apprenti et de
compagnon, se réferent & Part de bétir et au Temple de Salomon, cette
construction individuelle releve bien stir de nos jours davantage d’'une
transposition imaginale.

Chacun sait que le Temple de Salomon est irrémédiablement détruit,
n'ayant plus pour tout vestige tangible qu'un mur 2 Jérusalem. Dans le
contexte actuel, les outils des magons, quelle que soit I'habileté avec
laquelle ils pourraient étre employés, demeurent bien impuissants 4 faire
revivre ce sanctuaire exemplaire entré dans la légende.

Les aptitudes intellectuelles de compréhension étant heureusement
équivalentes chez 'homme et la femme, rien ne s'oppose a ce que celle-ci
puisse étudier les mécanismes, maniements et usages des outils de
construction pour les intégrer et en percevoir les propriétés pratiques dont
elle saura, tout comme 'homme, faire les transpositions symboliques
nécessaires a sa construction et a sa progression intérieures. Ainsi le
maniement de chaque outil demande des efforts de compréhension et de
réflexion pour mettre leur particularité spécifique en action. Cette
construction symbolique ne reléeve plus désormais que d’un travail spécu-
latif, fondé sur la compréhension du métier, n'ouvrant la voie qu'a des
interprétations intellectuelles et spirituelles qui devraient néanmoins
aboutir A des applications pratiques pour tous francs-magons (hommes ou
femmes).

En dépit de ce qui précéde, on déplore que certains magons conti-
nuent de maniére sectaire a proclamer que toute magonnerie méme spécu-
lative est spécifiquement masculine. Certaines gravures du Moyen Age
représentent des femmes sur les chantiers, outils en main, a 'exemple
de cette gravure du Roman de Girart de Roussillon ou encore de celle de
La Cité des Dames extraite des (Euvres completes de Christine de Pisan,
ou encore du Livre des Cléres et nobles femmes de Boccace.



AVANT-PROPOS

IR T A W, St
SR R

Girart de Roussillon Le Roman.
Femmes magons sur un chantier au Moyen Age.

Codex 2549, folio 167 v, Bibliothéque de Vienne, Autriche.

Ces rappels historiques confortent bien dans I'idée qu'il s'agit d'un
faux débat, faisant oublier que la Voie de réalisation, pour tout étre,
affranchit de toute forme de sexisme. C’est la définition méme de la voie
du milieu, celle de tous les équilibres.

Bien des magons continuent & transmettre avec une grande bonne
volonté les outils regus, sans en avoir une vraie connaissance, ni en percevoir
I'importance fondamentale, n'ayant pas eux-mémes été instruits de leur sens,
ni avoir cherché par la suite a I'approfondir. C’est pourquoi il est important
d’en réactualiser le contenu. Cette démarche permettra d’éviter de tomber
dans I'imagerie populaire de /iine qui véhicule des reliques. Au contraire elle
met en valeur les précieuses clefs recues, pour ceux qui sont en recherche
d’une progression spirituelle et d’'une réalisation autre que théorique, afin de
pouvoir rectifier et découvrir la fameuse pierre cachée des sages.

Pour que la magonnerie actuelle ne se transforme pas en une coquille
vide, il parait essentiel que tout cherchant essaye de retrouver un « esprit
opératif » afin de rendre aux symboles magonniques leur vitalité, ce qui le
conduira vers une glorification consciente de I'étre du métier, antidote sal-
vateur pour résister au monde désaxé dans lequel nous vivons. Cette étude
des outils donne des pistes pour approfondir la compréhension de I'usage

19



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

des outils sur un plan métaphysique. Chaque outil met une énergie en
action, dégageant une force maitrisée qui obéit aux lois de la nature, la
principale érant la loi des actions et réactions concordantes, ou des
forces opposées et complémentaires, dans une spiritualité du geste bien
comprise.

Cet ouvrage a 'ambition de faire découvrir une méthode de réalisation
spirituelle simple et logique qui se base sur une philosophie du maniement
des outils de la construction, sans qu'il soit nécessaire d’étre un « manuel ».
Il est fait appel ici, par analogie, a 'Thomme du métier qui s'efforce d’ériger
dans son ame la pierre fondamentale de I'édifice en sappuyant, dans son
cheminement, sur les trois grades symboliques de la magonnerie qui sont
comme trois flambeaux placés de distance en distance pour éclairer en lui
I'entrée d’'un sanctuaire de Vérité et de Lumiere.

Les citations mentionnées dans cet ouvrage émanant de textes du
XVIIE siécle sont retranscrites dans la langue actuelle. Létude est enrichie
d’une abondante iconographie, fruit d’'une longue et patiente recherche.
Celle-ci indique clairement que la franc-magonnerie a hérité du langage
emblématique de la Renaissance, lui-méme inspiré de 'Antiquité, dans
lequel la symbolique des outils contribuait a personnifier les vertus que
chacun devait s'efforcer d’acquérir (voir annexe, p. 253)

Si cette recherche parvient a faire prendre conscience de la signification
essentielle des rites magonniques et permet aux intéressés d’avoir une pra-
tique rituelle davantage en adéquation avec leur cheminement spirituel,
['objectif sera atteint.




3 L SERE L"‘“ L=

e B oy b £ 3
~ gy T ES % 7
??ﬁ ': - il Q’! -4 ::\ :‘- {
Liab TidER E

HIE o [ :

d ‘ s X 3

— “ R £ .‘:.'_._ i

= ? i S b

3 £
5 ; 6o sad

Georgette de Montenay, Emblemes
ou Devises chrétiennes, Lyon 1571.
Embléme n° 1, illustration de Pierre Woeiriot.

Voyez comment cette Reine .r’eﬁbrfe
De caeur non feint d avancer ['¢difice

Du temple saint, pour de toute sa force
Loger vertu, et chasser tout vice

Notons que Dieu la rend ainsi propice,

Afin quil soit glorifié en elle :
Et quon soit prompt (ainsi qu'elle) au service

Dont le loyer est la vie éternelle.



Les trois grades : apprenti, compagnon, maitre
aceuvrant sur le chantier en fonction de leur compétence.
Peinture & I'huile de Robert Striidel, Basel.




PREMIERE PARTIE
LES OUTILS DE UAPPRENTI

Jeton de la « Mere Loge Ecossaise de France »,
daté du 11 février 1806, de forme heptagonale.
Face avers, représentant un globe céleste étoilé et entouré du zodiaque,
posé sur un trongon de colonne, entouré de compas, perpendiculaire, pierre polie,
maillet, régle, livre, pierre brute.

Photo Marc Labourert.



Etude de mains i la plume,
d’Albrecht Diirer, 1494, Vienne, Autriche.



Chapitre 1

La main, premier outil

Loutil prolonge I'action de la main

Intimement liée & I'esprit de 'homme, la main est le premier outil ser-
vant d'auxiliaire pour effectuer tout travail. Elle favorise au quotidien I'ac-
complissement des prouesses techniques, que ce soit pour prendre et
donner, écrire, tenir et manier un outil, transmettre nos émotions, nos
sentiments, etc.

Outre sa spécificité pratique, I'outil met la pensée en action. Il permet
de développer et de démultiplier toutes les capacités manuelles. C'est
pourquoi ['utilisation bien comprise de chaque outil permet de dévelop-
per en soi des capacités qui seraient restées a I'état latent si son maniement
et les possibilités d’ouverture qu'il favorise n’étaient pas approfondis
consciemment et & bon escient.

Chaque outil met 4 la disposition du magon une force naturelle appli-
cable 2 un usage pratique. Chacun d’eux est important et interpelle :
A quoi sert-il ? Quelle force met-il en action ? Comment peut-on transpo-
ser les effets symboliques de ces outils dans une action quotidienne ?

Selon la définition de Jean Beauchard': [outil nexiste que par son
maniement. La main devient ainsi d'une importance plus fondamentale que
Uinstrument lui-méme.

De la main qui tient [outil, aux mains libres, lesprit évolue.

La main est initiatiquement un moyen de transmission par 'utilisation des
Signes. Elle peut étre considérée comme Uinstrument direct et le moyen d'ex-
pression de la pensée.

Dans le méme esprit, Aristote’ disait: Ce n'est pas parce qu'il a des
mains que homme est le plus intelligent des étres, mais cest parce quiil est le

1. Beauchard Jean, La Vaie de l'initiation magonnique, Ed. Véga, tableau 7 : Les parcours
du compagnon. )

2. Aristote, Les parties des Animaux, Ed. Les Belles lettres, Paris, 1956, texte établi et tra-
duit par Pierre Louis, p. 137-138.

25



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

plus intelligent quil a des mains. En effet, [étre le plus intelligent est celui qui
est capable d'utiliser le plus grand nombre d'outils : or, la main semble bien étre
non pas un outil, mais plusieurs. Car elle est pour ainsi dire un outil qui tient
lieu des autres. C'est donc & l'étre capable dacquérir le plus grand nombre de
techniques que la nature a donné loutil de loin le plus utile, la main.

[...] Lhomme, au contraire, posséde de nombreux moyens de défense, et il
lui est toujours loisible d'en changer, et méme davoir larme quil veut et
quand il le veut. Car la main devient griffe, serre, corne, ou lance ou épée ou
toute autre arme ou outil. Elle peut étre tout cela, parce queelle est capable de
tout saisir et de tout tenir,

La main est une forme d’ expression essentielle qui accompagne le lan-
gage par une gestuelle. Clest si vrai que les sourds-muets commumquent
uniquement par la gestuelle des mains. De méme la représentation de la
main a marqué notre langage dans I'expression des mots comme main-
d’ceuvre, maintenir, maintien, maintenant, mainmise, mainlevée, main-
morte, passer la main, préter main-forte, etc.

Henri Focillon® considérait que :

Lesprit fait la main, la main fait lesprit.
Le geste qui ne crée pas, le geste sans lendemain provoque
et définit ['état de conscience.
Le geste qui crée exerce une action continue sur la vie intérieure.
La main arrache le toucher i sa passivité réceptive,
elle l'organise pour 'expérience et pour laction.
Elle apprend a homme a posséder l'étendue, le poids, la densité, le nombre.
Créant un univers inédit, elle y laisse partout son empreinte.
Elle se mesure avec la matiére qu elle métamorphose,
avec la forme qu'elle transfigure.
Educatrice de I'homme, elle le multiplie dans lespace et dans le temps.

La main est constamment en mouvement dans I'action. Toute inten-
tion de concrétiser une ceuvre passe nécessairement par la main. Organe
du toucher, elle peut générer un geste destructeur ou constructif. Clest
grice a elle que I'artiste réalise son ceuvre que ce soit en musique, en pein-
ture, en sculpture, en poésie.

La double fonction de la main consiste 4 toucher pour identifier, et
saisir. Elle est I'outil moteur de l'intelligence, pouvant manier et fabriquer

3. Focillon Henri, Vie des formes, suivi de éloge de la main, Paris, Ed. Les Presses Univer-
sitaires de France, 1981, p. 101 2 128.

26



LA MAIN, PREMIER OUTIL

des outils pour renforcer ses capacités d’action, les deux mains ceuvrant en
complémentarité.

Selon une image, I'étre humain est capable de tout prendre en main,
notamment sa destinée, sefforcant de maitriser I'espace et le temps, se
langant a la conquéte de tous les possibles. C'est étre maitre d’ceuvre.

S
$
3
52
&g
s

Embléme d ' Andrea Alciato, extrait A’ Emblemara, 1549.
Cest sur le theme de la double connaissance qu'André Alciato inventa
'occulata manus : « [wil en main est certitude des choses vues et touchées ».
On retrouve le méme theme chez Gabriel Rollenhagen, tandis que Julius Zincgreff
considére que « la foi na pas besoin de sens pour étre confirmée ».

Cette représentation correspond aussi au théme du savoir acquis par ['wil et prolongé
dans l'action par la main. D'autres voient dans ['eil un symbole de la divinité dans
sa miséricorde ou son inaccessible sagesse. La main symbolisant l'action, ['wil en son
centre peut étre vu comme le juge inflexible de la conscience dans toutes les actions.

Le plus souvent, la main est considérée comme un attribut de puis-
sance, de pouvoir, de domination, alors que I'ceil, image de la perception,
représente la connaissance et la conscience. Dans de nombreuses tradi-
tions, la main apparait comme un embléme divin. Elle représente le pou-
voir créateur, image de rigueur et de miséricorde. A I'époque de la
Renaissance, Dieu était fréquemment représenté par une main sortant
d’'un nuage et descendant vers la terre.

Jusqu'a la Révolution frangaise, les unités de mesure prenaient pour
norme le corps humain. Le pied se subdivisait en douze pouces. La dis-
tance entre le bout du pouce et I'extrémité du petit doigt était appelée
empan. Les drapiers et les marchands d’étoffes utilisaient la longueur du

27



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

bras ou de I'avant-bras pour mesurer leur tissu. Cette mesure était appelée
aune et coudée.

Si, jusqua la Révolution, on se contentait de mesures approximatives,
liées aux dimensions du corps humain, c’est que la notion de grandeur
physique était relative. On ne recherchait pas la précision qu'a donnée par
la suite le systtme métrique, mais seulement une monnaie d’échange de la
valeur du travail. Selon la Genese, 'homme a été créé a 'image de Dieu.
Clest une des raisons pour laquelle le corps humain fut pris pour norme
traditionnelle de mesure pendant des siecles.

e
I SEMP

FR EADEM

Main ouverte et main fermée,
Embleme n° 23 de Juan de Boria, 1581.
extrait d Empresas Morales, avec la devise : « Semper Eadem »
(Toujours la méme, en adversité comme en prospérité).
Cela signifie que, de la méme maniére, nous devons avoir un méme courage
dans ladversité et dans la prospérité.
La main de l'image de la chance, ouverte ou fermée,
Est toujours une main, quil fasse tempéte ou grand vent,
Que la pluie dégoutte ou qu'il plenve des pérales de roses.

Le sage vit en tout temps de maniére égale et dans le calme.
La main est représentée sur de nombreux emblémes: un poing ou une main

fermée symbolise la force et 'unité alors qu'une main aux doigts tendus, ou seu-
lement tendus en partie, est un signe de désunion.

28



LA MAIN, PREMIER OUTIL

Selon un quatrain de Paul Eluard sur les mains* :

Je noue et je délie, je donne et je refuse
Je crée et je détruis, jadore et je punis
Ma fleur est la pensée, je caresse et je séme.
Je vois avec mes doigts, je touche et je comprends.

Sur le chantier, les francs-macons réalisent aussi une ceuvre; ils y
accomplissent des signes d’ordre qui correspondent a une gestuelle précise
de la main tragant des figures géométriques dans I'espace.

LChomme du métier sapplique a construire. C'est la main, premier de
tous les outils, qui achéve I'ceuvre entreprise. Elle est représentée dans
I'iconographie médiévale comme la marque d’'une puissance souveraine
d’essence surnaturelle.

En magonnerie, les mains permettent de faire tous les signes d’ordre,
elles sont les outils qui accomplissent 'ensemble de la gestuelle du rituel.
La main est la partie la plus mobile du corps humain et aussi la plus
expressive. Dans sa mobilité, le pouce a un réle particulier, permettant des
prises trés variées. Le pouce se différencie des autres doigts, notamment
dans I'ensemble des signes d’ordre. Les gestes des trois premiers grades,
dans tous les rites, peuvent étre regroupés en trois catégories : « main-
gorge », « main-cceur » et « main-ventre ». Ces trois signes se font par
équerre, niveau et perpendiculaire selon un schéma de verticalité spéci-
fique & I'étre humain, mais aussi en se localisant sur des centres vitaux.

Ces gestes obéissent a un rythme ; le corps effectue un méme mouve-
ment par la maniére répétitive de la « mise & I'ordre ». Lors de toute prise
de parole, le magon se tient debout, 4 I'ordre, I'attitude du corps s’accor-
dant au rythme de la parole par la rectitude du maintien. Cette symbo-
lique des mouvements en magonnerie peut étre considérée comme un
langage verbal et corporel, avec les postures qui accompagnent le rituel.

4. Eluard Paul, Les mains libres, 1937.



@mrrzm opus s Frum fs{t'actant fabrilia fabrt 5
Qgﬁu%um ﬁlz}‘zf tempus in arte locat-—__

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611.
Embleme n° 14,
« Tractant fabrilia fabri »
(Les artisans parlent de leur métier)
Horace, Epirrc 2,1, 116.

Magon avec équerre, fil & plomb et régle (aune).
Les artisans exercent leur métier,
La poésie est notre ouvrage.
Nous la pratiquons comme le font les artisans.
Chacun utilise son temps a lart appris.
Il'y a deux sortes de travail pour vivre :

Celui qui travaille de ses mains et celui qui ceuvre avec lesprit.
Celui qui ceuvre avec lesprit, se base sur la conception et l'intelligence,
Et sans faire bien, parvient & une bonne position.

Mais celui qui doit vivre du travail de ses mains
Et ne peut rien faire d'autre, dans wimporte quel pays,
1L reste le méme homme, n'ayant aucun autre objectif
Que son labeur, témoin significatif de son ceuvre.



Chapitre 2

Les outils, signes des macons

Dans la franc-magonnerie contemporaine, le « métier », pour le magon
lui-méme, est devenu symbolique, et ses attributs, les outils entre autres,
ont perdu de leur efficience quotidienne propre. Ils ne subsistent le plus
souvent que virtuellement, comme symboles. Dés lors, on peut mieux
comprendre que la mise en ceuvre et I'application de la connaissance ini-
tiatique passent par un réel approfondissement du rituel, du symbolisme
et de la gestuelle liée a cette symbolique.

Les rites sont essentiellement des gestes que les magons désignent sous
le nom de « signes ». Jean Tourniac observe ainsi, le rite apparait comme un
acte créateur ou du moins comme le retour & un geste ou acte créateur primor-
dial, archétype manifestant la Toute puissance du « Grand Architecte Divin »
ordonnateur du monde'.

René Guénon remarque que le mot sanscrit rita est apparenté par sa
racine méme au latin ordo, et il est & peine besoin de faire remarquer quiil lest
plus étroitement encore au mot « rite » : le rite est, étymologiquement, ce qui
est accompli conformément a '« ordre », et qui, par suite, imite ou reproduit i
son niveau le processus méme de la manifestation ; et cest pourquoi, dans une
civilisation strictement traditionnelle, tout acte, quel qu'il soit, revét un carac-
tére essentiellement rituel?,

Toute la gestuelle magonnique composée de signes, d’attouchements et
de marches se réfere & une géométrie dans I'espace faisant appel a 'usage
d’un outil. Cette pratique du geste effectué par un tracé dans 'espace,
grice a son aspect fréquent et répétitif lors de chaque tenue de loge, a des
répercussions sur le comportement individuel, favorisant une rectification
autant qu'un perfectionnement du comportement, en rapport avec
I'action de cette gestuelle. Elle imprime sur le physique une direction
mentale et intellectuelle du comportement par un apprentissage du geste,
de I'action et de la marche.

1. Tourniac Jean, Symbolisme Magonnique et Tradition Chrétienne, Ed. Dervy, 1965, p. 40.
2. Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, Ed. Gallimard, 1945, p. 32.

31



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Luc Benoist constate que le rythme conditionne la continuité nécessaire &
toute action, a sa transformation ultérieure, & sa propagation dans les zones psy-
chiques et spirituelles de [étre. Le rythme de l'individu définit sa forme... La
morphologie de notre corps a fourni les premiers archétypes de notre idéologie et
nos premieres unités de mesure, la brasse, la coudée, lempan, le pouce, le pied er
le pas, ce pas qui mesure aussi le temps pmsqu il obéit au rythme respiratoire®.

Pour avoir un effet efficace et opérant, ces mouvements doivent se faire
avec fermeté et précision selon le conseil de Chemin Dupontes®. On pour-
rait parler de rigueur dans le signe, mais sans rigidité et en fonction de la
condition physique de chacun. Le méme Chemin Dupontes rappelle que
le sens allégorique des instruments qui appartiennent a l'art de batir, comme
outils a l'usage des ouvriers, est une allusion générale aux qualités et aux vertus

~ i T
C s /04.&:('1/
i Mtk pratlne s

Gravure servant de frontispice a A free Mason Examin'd d’Alexander Slade.
Elle représente un magon construit a l'aide des outils de sa loge, 1754.

3. Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Ed. Puf, 1975, coll. Que sais-je n° 1605, p. 13
et17,

4. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie applicable a tous les Rites, pre-
mier cahier grade d'apprenti, Paris, Propriété de la loge Isis Montyon, 1866, p. 15.

32



LES OUTILS, SIGNES DES MACONS

qui servent & la construction du temple : il existe une autre géométrie que celle
qui se compose de lignes et de points, une géométrie intellectuelle. Cest celle
qui est la premiere de toutes les sciences ; cest celle-la quil fallait savoir pour
entrer dans ['école de Platon, le disciple de Socrate. Elle voit le Principe,
moteur de toutes choses, derriere le cercle et le triangle.

Cette science, en associant ['homme & la Divinité et en lui donnant une
immense idée de sa grandeur et de la perfection de son étre, le dispose a bien
penser et & bien agir. Cette métaphysique nest alors qu'un chemin plus sublime
pour arriver i la vertu. C'est ce que Platon appelait par excellence la Science
des Dieux et Pythagore, la Géoméirie divine’.

Dans les Constitutions d’Anderson, il est dit: Noublions pas non plus
que les peintres et les statuaires étaient comptés au nombre des bons magons,
tout comme les bitisseurs, les tailleurs de pierre, les poseurs de brigues, les
charpentiers, les menuisiers, les tapissiers ou fabricants de tentes, et une foule
d autres artisans que l'on ne peut citer, qui travaillaient selon la géométrie et
les régles de la construction®.

Jean Tourniac souligne que cette voie devrait conduire & une résorp-
tion du Maitre-Artisan dans le modele divin de 'Architecte. Ce qui exige
la mise en ceuvre de rites & dominante cosmologique et la compréhension doc-
trinale des symboles qui les accompagnent. La, comme ailleurs, laction rituelle
tient dans la transmission et ['exécution des « gestes » obéissant a des rythmes
ou i des tracés géométriques précis. Toute forme et tout mouvement ayant son
origine dans un nombre ou une ﬁgure, par conséguent dans un rythme.

Le méme auteur note que ce signe de reconnaissance, parfois dénommé sim-
plement le « signe du grade » & cause de son importance et de la fréquence de son
exéeution, répond i la définition générale des signes magonniques, qui, par allu-
ston & [équerre, au niveau et au fil & plomb, emblemes des trois principaux offi-
ciers de la loge, précise que les signes sexécutent par « Equerre, Niveau et
Perpendiculaire ». En la circonstance, le « Niveau » se trouve tracé i la hauteur
de la gorge, au premier degré, du coeur, au second degré et des hanches au troi-
sieme degré... En fait, il est bien certain que les signes de la Magonnerie symbo-
lique révélent une descente, mais indiquent, en méme temps, une ascension d’un
autre ordre, « macrocosmique », tant et si bien quon peut, avec juste raison,
comparer la voie magonnique au voyage de Dante’.

5. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie applicable @ tous les Rises,
deuxi¢me cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis Montyon, 1860,
p- 112 e 113.

6. Les constitutions d’Anderson, Traduction par Georges Lamoine sur les textes de 1723
et 1738, Toulouse, Ed. du Snes, 1995, p. 49 et 50.

7. Tourniac Jean, Symbolisme magonnique et tradition chrétienne, Ed. Dervy, 1965,

p. 192 et 193 et p. 44 et 45.

33



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le mot frangais « outil » vient en droite ligne du verbe latin u#7, « se
servir », étymologie confirmée par la courte inscription que Lon trouve parfois
sur certains outils d'origine romaine : utere felix. On lemploie pour désigner
tout instrument de travail des gens du métier, et nous réservons le terme « ins-
trument », qui a paru plus adapté aux professions dites libérales. Chez les
Romains, le terme, qui correspond a notre mot « outil », est celui de fabrilia,
qui, chez eux, semployait dans un sens général, pour désigner toutes les diffé-
rentes espéces doutils et d’instruments employés par les charpentiers, les forge-
rons et tous les autres artisans, qui travaillaient les matiéres dures, comme le
bois, le bronze, le fer, la pierre, etc. On réservait le mot instrumenta fabrilia,
pour désigner les instruments employés par ceux qui travaillent la terre ou qui
ne travaillent que sur des matiéres tendres, comme le potier, le modeleur, etc®.

T H E © R 1 A P R A T T 1 C A
Del Sientr Paduza Mariosells .

Dci Siznor Fuluio Maniotell:.

Cesare Ripa, Iconologia, 1618.
La Théorie et la Pratique.

A gauche, la Théorie est représentée par une femme jeune, un compas ouvert
posé sur la téte, tourné vers le ciel, et qui semble demander i celui-ci de Uinspirer
dans son action.

Le compas est le symbole de la raison,
nécessaire i la conduite de toutes les actions humaines.

A droite, la Pratique est représentée par une femme igée, téte inclinée, qui prend
la mesure de la terre a laide dun compas tourné vers le bas.

Il symbolise le discernement nécessaire a la conduite
de toutes les actions humaines constructives.

8. Cabrol Fernand, Dictionnaire darchéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey,
1936, p. 162.

34



LES OUTILS, SIGNES DES MACONS

Lambivalence de I'utilisation de ces outils, dans un univers binaire ou
dualiste, attire I'attention sur la nécessité de conduire son libre-arbitre
avec discernement dans une optique sans cesse constructive. Si celle-ci
érait dévoyée de son objectif premier, elle prendrait une voie caricaturale
et excessive, semblable A celle empruntée par les mauvais compagnons.

Les outils spécifiques de chaque homme permettent d’identifier le
métier par lequel il se réalise en ceuvrant. Ainsi un magon se reconnait au
fil a plomb, a I'équerre, 4 la truelle, au niveau, etc. ; larchitecte a la regle,
au compas et a 'équerre ; le géometre utilise le metre qui lui sert de regle,
le charpentier la hache, etc.

Jeton de présence de la Loge

« De la Parfaite Union »

a Valenciennes, 1784.

Face revers, portant la devise :
« Laboris assidui premium »
(Les assidus au travail sont

les premiers),

entourant un ensemble d outils
reliés par un ruban.

Photo Marc Labourer.

Le fait d’étre apte & utiliser les outils de tous les corps de métier
semble démontrer les capacités et aspirations universelles du batisseur.
Ainsi, apprenti et le sculpteur utilisent le ciseau et le maillet. Avant de
construire, il faut savoir faire table rase du passé, éliminer tout ce qui est
inutile. Des lors, toutes les aspérités de la pierre sautent progressivement
et irrémédiablement, ce en quoi I'on peut voir la une mise en pratique
du dépouillement des métaux, préalable indispensable a toute démarche
initiatique. L'apprenti fait ceuvre de sculpteur en se fagonnant lui-
méme. La matiere maitrisée devient alors support cohérent et raison-
nable de I'esprit.

De ce point de vue, chaque outil devient un symbole, un authentique
support de réflexion, car il parle a celui qui a appris  le connaitre, qui I'a
apprivoisé par I'usage, et connait le champ de ses applications. Cest ainsi
que I'Art de la construction est initialement un art en théorie qui est
ensuite mis en pratique avec I'art de savoir se perfectionner par leur usage.

35



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

D Que! est Lowvrage du Magon de théorie ?
C'est d’élever dans son caeur des temples a la vertu et des bar-
riéres au vice.
D — Quel est 'ouvrage du macon de pratique ?
R - Cest d’élever des perpendiculaires sur des bases’.

Le manuscrit Graham considere que I'équerre, la regle, le fil 2 plomb, le
maillet et le ciseau sont des outils tels qu'aucun magon ne peut effectuer
un travail parfait sans recourir a la pIupart d’entre eux'’.

Dans | Arche sainte, il est mentionné: les matériaux bruts sont épars
devant les compagnons, et pour les travailler, on leur donne le cisean, le
maillet, la truelle, la régle, le levier, [équerre et le compas. Le ciseau et le
maillet qui taillent, la truelle qui cimente, la régle qui dirige, le levier qui
souleve, ['équerre et le compas qui déterminent les proportions, léquerre qui
nivelle toutes les parties. A laide de ces instruments, ils obtiennent de la pierre
brute la pierre cubique, et ils construisent les degrés du temple. Le premier
sappelle intelligence ; le second, droiture ; le troisieme, courage ; le quatriéme,
prudence ; le cinquiéme, amour de [humanité"

La construction, tant matérielle que spirituelle, est liée aux notions
fondamentales de devoir et de travail, de méditation et d’approfondisse-
ment pour progresser dans une voie de perfectionnement. Cela demande
inlassablement de rassembler ce qui est épars en utilisant comme viatique
de l'accomplissement de I'ceuvre les facteurs de Beauté, de Force et
de Sagesse.

Loutil est souvent utilisé, dans le langage courant, comme image forte
et percutante. On dit de quelqu'un qu'il est « marteau », que I'on a ou non
« le compas dans I'ceil », que I'on est « entre I'enclume et le marteau », que
l'on a « un bon niveau », que « tout est d’aplomb », que I'on « est au levier
de commande », que ['on est, ou non « d’équerre », etc.

Au XVI siecle, on parle d util (pour outil) par association avec I'adjectif
utile'. On verra au cours de cette étude les moyens d’effectuer la conver-
sion ou le transfert des potentialités et usages spécifiques de I'outil au plan
symbolique, vers le travail sur et en soi.

9. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 87.

10. Le manuscrit Grabam in le Symbolisme n°® 392-393, janv.- juin 1970, p. 103.

V1. Larche sainte ou le guide du franc-magon, Lyon, Imprimerie typographique de
B. Boursy, 1851, p. 117 et 118.

12. Bloch et von Wartburg, Dictionnaire étymologique de la langue frangaise, Puf, 1975.

36



LES OUTILS, SIGNES DES MACONS

La maconnerie, se référant au Temple de Salomon, considere que le
Temple fut construit par Salomon et Hiram. C’est Hiram, fils d’une
veuve, venant d’Egypte, qui procura toutes sortes d’outils pour le chantier,
tels que pioches, béches, pelles'’.

Lhabit du magon, selon Nicolas de Larmessin (1638-1694),
gravure extraite de Les Costumes grotesques et les métiers, 1695.

13. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme n® 377, octobre-décembre 19606, p. 38.

37



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Les rituels et instructions se réferent 2 toute une symbolique, notam-
ment concernant des outils assez variés comme I'équerre, le niveau, la per-
pendiculaire, le maillet, le compas, la truelle, etc. En voici quelques
exemples significatifs.

Dans la loge de Maitre, « les meubles précieux » sont au nombre de
trois ; ce sont / Evangzle le compas et le maillet, avec pour mgmﬁcanon res-
pective : 'Evangile, qui démontre la Vérité, le compas, la justice, et le
maillet qui sert 2 maintenir I'ordre et rappelle que le magon doic étre
docile aux legons de la sagesse'*

Certains outils sont appelés « bijoux mobiles », parce qu'ils sont I'em-
bleme des trois fonctions directrices de la loge (le Vénérable Maitre et les
deux Surveillants) et que ces « bijoux » passent d’un magon & 'autre dans
ces fonctions de direction :

D — Quels sont les trois bijoux mobiles ?

R — L'équerre que porte le maitre; le niveau que porte le premier
survedlam, et la perpendiculaire que porte le second surveillant®.

D-A quor servent-ils ?

R — L'équerre sert a former des carrés parfaits, le niveau a égaliser
les superficies et la perpendiculaire a élever des édifices droits sur la
base.

D — Tous ces bijoux nont-ils pas quelque signification symbolique ?

R — Oui, Tres Vénérable ; I'équerre nous annonce que toutes nos
actions dotvent étre réglées sur l'équité ; le niveau que tous les hommes
sont égaux, et qu’il doit régner une parfaite union entre des fréres, et
la perpendiculaire, nous démontre la stabilité de notre Ordre, étant
élevé sur les vertus'S.

Lors de la réception, on fait asseoir I'apprenti entré a la droite du
maitre, puis on lui montre les outils de travail de 'apprenti entré :

D — Quels étaient-ils ?

R - La régle de vingt-quatre pouces, I'équerre et le maillet ou le
marteau taillant"’,

14. Magonnerie adonhiramite, premire partie, 1787, Ed. les Rouyat reprint, 1975, p. 94.
15. Catéchisme des francs-magons, extrait de I'Ordye des francs-magons trabi, et leur secret
révélé, 1745, Ed. Les Rouyat, reprint, 1977, p. 117.

16. Magonnerie adonhiramite, op. cit., p. 60.

17. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia N° 163, 1995, p. 12,

38



LES OUTILS, SIGNES DES MACONS

Médailles frappées i Anvers au milieu du xvi* siécle,
portant sur les deux faces les outils du métier de tailleur de pierre
sur lesquelles sont gravés les quatre noms des Saints Couronnés.
Cabinet de numismatique de la Bibliothéque municipale de Bruxelles.

Selon différentes légendes, il sagirait de quatre maitres d'eewvre nommés Clau-
dius, Castorus, Symphorianus et Nicostratus, dont le métier était la magonnerie. Ils
refusérent de construire un temple paien (ou des idoles), alors qu'ils étaient chrétiens.
Traduits pour ce motif devant 'Empereur Dioclétien, ils furent condamnés a mort et
martyrisés. Chacun des quatre maitres d wuvre est représenté tenant en main un ou
plusienrs outils de I'Art Royal.

Des magons anglais au Moyen Age se placérent sous le patronage de ces martyrs,
dans lesquels on peut voir une préfiguration du sacrifice d’Hiram-Abif.

Dans le manuscrit Regius de 1390, il est fait mention des Quatre Couronnés. Selon
la Constitution de 1459, les magons allemands (Steinmetzen) se placérent aussi sous
leur patronage. Enfin, la loge anglaise de recherches historiques « Quatuor Coronati »,
fondée le 28 novembre 1884, et qui depuis publie ses travaux chaque année, qui sest
également placée sous leur patronage.

Pour étre reconnu compagnon, le parfaic magon'® connait la truelle,
le niveau et la ligne & plomb (qui correspond 4 la perpendiculaire). Le
compagnon passe maitre avec l'aide de Dieu, de I'équerre et de son zele,
en passant de I'équerre au compas".

18. Le parfait magon (1736-1748), textes réunis et commentés par Johel Coutura,
p. 158.

19. Prichard Samuel, La magonnerie disséquée, 1730, grade de maitre, in le Symbolisme
n° 382, octobre-décembre 1967 p. 23.

39



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le musée des Quatre Couronnés 3 Wertheim-am-Main montre sur sa
facade les Quatre Couronnés, en buste, sculptés en bois. Au-dessous de
chaque statue se trouve une inscription précisant 'emploi de chacun des
instruments qui leur est atcribué.

Gravure sur bois représentant le scean
du métier des tailleurs de pierre et des
sculpteurs de Rome qui devint plus tard
la Société des Quatuor Coronati.

Cette gravure des Quatre Couronnés,
réalisée en 1597, les représente avec des
palmes et des couronnes, les outils

de travail a leur pied.

Cest souvent Nestorianus qui porte
léquerre et Claudius le compas.

Les deux autres, Symphorianus et
Nicostratus, portent divers outils qui
varient selon leurs représentations.

Pour le premier, qui porte une équerre, il est inscrit: « Léquerre déve-
loppe assez des possibilités lorsqu'on en use aux endroits pour lesquels elle
est faite ». Le deuxiéme portait 4 I'origine un compas qui a été détruit, on
lit: « Personne ne possede I'art du cercle, sauf Dieu » ou « Personne ne
met en cause |'art et la justesse du cercle (sans I'aide de) Dieu ». Le troi-
sieme s'appuie sur un niveau, au sujet duquel il est dit: « Le niveau mérite
d’étre prisé, car il indique si la poutre est droite ». Le quatrieme enfin est
souvent représenté avec un rouleau a la main, celle-ci posée sur un livre
qui est celui des Devoirs ou Regle spirituelle. Concernant ce rouleau, il est
écrit: « La mesure possede mainte utilité, on s'en sert (on en a besoin)
jeune ou vieux ».

Dans Ahiman Rezon, Laurence Dermott transcrit un certain nombre
de chansons qu'il érait d'usage de chanter aux agapes. Plusieurs d’entre
elles se réferent & cette symbolique des outils sur laquelle se regle le com-
portement de tout bon magon :

Par Salomon, ce roi magon
Qui mit LArt royal a lhonneur
Il est justement appelé sage,

Sa renommée monte jusquau ciel,

40



LES QUTILS, SIGNES DES MACONS

1l se tenait sur [équerre
Et il éleva le Temple
Par le niveau, le fil & plomb et le gabarit
1l fut létonnement de lépoque.

Fil & plomb, niveau, équerre, préparons louvrage
Et unissons-nous en une douce harmonie

Nous nous retrouvons comme de vrais amis sur [ équerre
_ Et nous séparons sur un bon niveau
A lidentique nous respectons roi et mendiant,
S'ils sont sinceres
Nous dédaignons une action sans générosité
Nul ne peut au franc-magon se comparer
Nous aimons & vivre dans le cercle du compas
Selon les régles honnétes et justes. ..

Se référant a Seth, il est dit a son sujet:
Proportion et régle par léquerre il établit,
Et indiqua usage de la magonnerie.

A laide d'outils au nombre de trois
Pour de la géométrie menseigner les lois. ..
Avec la permission du Vénérable qui occupe la Chaire
Qui régle nos actions sur le compas et léquerre ;

En dignes fils de Tyr nous poursuivons
La noble science que nous professons
Chaque magon fidele a sa vocation
Du dernier au meilleur

Equerre, fil a plomb, et niveau nous tenons
Emblemes de justice ils sont et resteront.

Quiconque est connu pour agir selon [équerre
Lt étre habile en fonction de nos secrets
Est toujours respecté par le riche et le pauvre
Jamais ne méprise aucune cause digne
Ses actes sont lumineux et sa vie est une vie d amour

Enfin sera heureux i la Grande Loge d’En-Haut™.

20. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Ed. bilingue présentée et trad. par Georges
Lamoine, Ed. du Snes, 1997, p. 143, 147, 169, 189, 193, 215.

41



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Coustos précisait en 1743 que son tracé sur le plancher avait plusieurs
bordures et, a leur intérieur, une équerre, un niveau, une regle a fil a
plomb en tant que guides de conduite?'.

Enfin & la fin de la cérémonie de renvoi des hommes pour leur faire quitter
leur travail, il est chanté la chanson de ['apprenti-enregistré, tous les fréres se
tenant debout; et a la fin de chaque couplet ils joignent leurs mains en les
croisant de fagon i former une chaine, et ils secouent leurs mains de haut en
bas, et frappent fortement de leurs pieds sur le plancher, en mesure. Cela est
appelé par les magons « Enfoncement des pieux » (traduction littérale de

driving of piles) .

Comment Charlemagne fit fonder une abbaye des Dames oiv se rendit la reine Sebille
[deuxiéme femme du roi de Saxe, Guitelain].

Extrait des Chroniques et conquétes de Charlemagne, Ms 9068, f° 289.

Bibliotheque Royale de Belgique.

21. Linitiation il y a deux cents ans in le Symbolisme n°® 388, janvier-mars 1969, p. 108.
22. Linitiation il y a dewx cents ans, op. cit., p. 128.

42



LES OUTILS, SIGNES DES MAGCONS

Si 'on veut mieux percevoir le sens de cette gestuelle, on peut se référer
2 Marco Pallis qui disait, concernant les conditions requises pour I'accom-
plissement d’un acte congu et exécuté en toute conscience :

1l doit répondre & une nécessité, cest-a-dire étre accompli en vue d'une fin
authentiquement nécessaire,

1l doit étre intelligemment ordonné selon cette fin,

1l doit exclure tout ce qui lui est étranger. Enfin, tout au long du cycle de sa
manifestation, il doit se rapporter au Principe, par un usage constant de ses
possibilités symboliques rituelles.

1y a, en Islam, une formule qui décrit particuliérement bien un tel acte :
« Il faut qu'il soit tout ce qu'il doit étre, et rien que cela ».

... Cette simple sentence contient la théorie de [Action la plus complete et
la plus concise qui se puisse concevoir. Celui qui arrive a lappliquer avec per-
sévérance et intelligence peut étre certain de réaliser les plus hautes possibilités

de la Vie Active ™.

23. Pallis Marco, La Vie Active, ce queelle est et ce qu'elle n'est pas, Lyon, Paul Derain,
1954, p. 67 et 68.



ﬁh"‘-E R =it el s kel w Il w4 = Rt i o il et e REOE L
$ 21g )  eoie

94 T -

8 bat it ains R AR AR $ bk A b hpe S A SE T 1S
"I‘ aamunomanmoommowmmouumo%

',,B:ew uno - Swansigfice @onntagf%

nad ﬁcmg:qr der Betigen et

% EimpFar, .
o @ag & vanaclunm ird befchricben von dems
% Eroangeifiony *&?att{w Mo, Eap. 1. 18,—26,Naro ¢,

2z, —34. V00 8.0 40— 43,

7 m rergrnen ifide ! Fedan “Hjhlf?
o d|mmb it Sar i mﬁ

Wewm-unwamamom-smamﬂs-am&a-:xcm:os-‘.ﬂ

By Em Tov cin Bauren: RKittel gile e,

0 vicl! alg huraod Hdm m@d)alb. bia
L an Fromuwen er an Kijlen bringt : etk aliben
Rum Bedfen ex/jur ‘p:m urboringr. e s
ot arfindianf tom DHeupt cines Xramy ven Srpraen. 3 L] e T eredsh 2T flacbe | sap
af (gt ram Mythe jfembern wudirur ntr-ﬁm l-i ?.- .zlruiu'tr u-ml‘umffu tmen Foan frmbi el am
sl 6 bomes P irds Armoun Rl et beva el en o for

mi33on; vem Twrwens vl b Growewe s fifh € EQMM M‘llhr 1o Tihop o laf L

§
:
 cf T odes Getvifheicund Pugleicheic, §
i

Johann Michael Dilherr, Augen und Hertzens-Lust,
Niirnberg. Endter, 1661, p. 218.

Certitude de la mort et inégalité.

Pour les étres de foi, la mort n'est qu'un somme,
pour les étres méchants, un voyage vers le chitiment.
Devant la mort une souquenille de paysan
a la méme valeur qu'une chasuble, un heaume et un écu.
Aux étres de foi, elle apporte un coussin.

Aux étres méchants, elle donne des tourments.

Cette gravure de la mort avec sa faux évoque un théme trés ancien,
qui a sans doute inspiré la représentation de la mort dans la chambre
de méditation (appelée le plus souvent cabinet de réflexion).



Chapitre 3

La faux

Dans le cabinet de réflexion, le premier outil que découvre le récipien-
daire, ou candidar a I'initiation, est la faux. Il s'agit parfois de la représen-
ration d’un squelette qui tient une faux, semblable & celui des danses
macabres du Moyen Age, ol elle symbolise un changement d’état, la nais-
sance 2 une autre vie. On voit 'image de la mort montée sur un cheval et
brandissant une faux, piétinant dans leur chute des corps de rois, de
papes, de cardinaux.

La faux est appelée aussi faucille & couper le blé ou grande faux. Dans
les représentations artistiques, le passage de la faucille (manche court) a la
faux (manche long) témoigne de I'évolution des outils. La forme de sa
lame est arrondie et se termine en pointe, emmanchée dans un long
manche, lui donnant un aspect de croissant de lune.

La faux, par son action de faucher et de couper les mauvaises herbes,
enseigne qu'il faut savoir discerner le bon grain de 'ivraie, pour s'en
défaire. Dans ce symbolisme de la transformation du blé fauché, celui-ci
marque la disparition de sa manifestation. Il est ramené a son principe
avec toutes ses potentialités positives.

Meédaille d’Empire commémorant

le dixiéme anniversaire de la Loge

« La Vertu », 1807. Face avers :

on voit la Mort, qui tient la faux conjoin-
tement avec le bras de Dien

sortant des nuées, ainsi que [équerre

et le compas sur lautel, I'wil rayonnant de
la conscience observant tout.

45



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Cet outil érait employé pour moissonner et pour faucher. 1l est 'em-
bleme de la mort en tant que passage d’un cycle 2 un autre, ot le profane
meurt au sein de la terre afin que le germe sacré de son esprit se vivifie et
puisse renaitre a une vie nouvelle, son étre ayant la possibilité d’épanouir
sa conscience et son entendement a la Lumiere.

Ce choix de la faux, d’un point de vue symbolique, n'est pas neutre. La
spécificité de cet outil est particulierement significative, c’est de couper a
ras, a la racine. Elle ne laisse rien passer, elle tranche net, sans discrimination,
tout ce qui dépasse en surface. Ce qui a pour effet de préserver la vie en lais-
sant intactes les racines, de 'entretenir, selon le principe de I'élagage qui favo-
rise la repousse par la régénération. Elle permet ainsi au végétal de s'alléger de
ce qui est devenu inutile. Elle détruit 'accessoire pour ne sauvegarder que
I'essentiel. La moisson est I'instant de vérité. Elle est la rétribution de celui
qui a semé, qui a veillé & arracher constamment l'ivraie, les mauvaises herbes,
celui donc qui a vaincu ses vices et ses passions, afin qu'elles n’entravent pas
la croissance de sa récolte. La faux est 2 la fois outil de mort et de résurrec-
tion, d’abondance et de disette, de rétribution et de chatiment.

La faux est associée  la fécondité. Symbole de la mort, elle annonce le
renouvellement de la vie, la promesse et I'espérance de prochaines
semailles. La moisson représente la fin d’un processus cyclique amorcé par
la graine semée en terre qui aboutit 2 une plante porteuse de fruits. Celle-
ci contient des graines qui représentent toutes autant de possibilités de
développement d’'un nouveau cycle. Selon la parole de I'apétre Paul': Ce
que tu sémes ne reprend pas vie sans mourir dabord. Ce que tu sémes, ce nest
pas le corps de la plante & venir, mais c'est un simple grain, disons, de blé ou de
quelque autre semence... Ainsi en est-il de la résurrection des morts. Semé
dans la corruption, le corps ressuscite incorruptible ; semé dans le mépris, il
ressuscite glorieux ; semé dans la faiblesse, il ressuscite vigoureux ; semé corps
animal, il ressuscite corps spirituel.

Chaque étre est confronté a ses limites. Il sait qu'il doit vivre sa courte
existence sous le rapport du temps et de I'espace. Au cours de sa vie, il est
confronté constamment aux épreuves de sa condition, qu’il doit surmon-
ter dans la mesure de ses capacités. Pour pouvoir trouver sa place sur terre
et le sens de sa vie, il faut un ordre intérieur et extérieur. Lordre intérieur
procéde de la conscience d'un sentiment d’unité, d’'une recherche du juste
milieu qui établit un lien entre le matériel et le spirituel.

1. La Sainte Bible par les moines de Maredsous, I Corinthiens: 15, 37-38 et 43-44, Ed
de Maredsous, 1957, p. 1314.

46



LA FAUX

Juan de Horozco y Covarrubias, Emblemas morales, 1604.
Embleme n° 40, avec la devise : « Moderata durant »
(Les choses modérées sont durables).
Référence au vers 260, acte 11, de la tragédie de Sénéque « Les Troyennes ».
Chronos, avec sa faus, et la Mesure, équerre et compas & la main,
unissent leurs enfants.

Depuis longtemps, le Temps et la Mesure avaient un différent sur la vieillesse.
1 est évident que nous sommes assujetti au Temps,
méme si la Mesure décide aussi de la durée de notre vie.
Mais cette douteuse controverse prit fin
lorsqu'ils unirent leurs enfants.

La faux, souvent associée au sablier, est un outil qui rappelle le coté
éphémere de I'instant qui passe ; elle symbolise aussi le temps qui inexora-
blement sectionne le fil ténu de la vie dans I'envol vers I'éternité. La faux
dévastatrice du temps rappelle que chaque étre sera un jour fauché, et sera
réuni 4 la chaine de ses ainés.

Ainsi les Grecs identifierent Chronos ou Saturne, le dieu qui mange ses
enfants, au Temps. Ils sont représentés sous les traits d’un vieillard armé
d’une faux, personnifiant de manitre allégorique la brieveté de la vie.

La faux ou faucille est mentionnée trois fois dans ’Ancien Testament :
Exterminez dans Babylone celui qui séme, Et celui qui tient la faucille au temps
de la moisson (Jérémie 50, 16), mais aussi Deutéronome (16, 9 et 23, 25). Les
Maccabées (11; 13,2) relatent que les guerriers grecs étaient armés de faux.
Dans 'évangile de Marc (4, 26-29), la faucille est utilisée dans une parabole
au sujet du grain qui germe tout seul : 7/ en est du royaume de Dieu comme
d’un homme qui anrait jeté la semence en terre. I dort, il se réveille, la nuit et le
jour, et la semence germe et grandit sans qu'il sache comment. D'elle-méme, la
terre produit d'abord ['herbe, puis [épi, puis du grain plein Iépi. Deés que le fruit

le permet, on y met la faucille, car la moisson est a terme.

47



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Enfin la faux est utilisée dans la vision anticipée du double jugement de
I'’Apocalypse ot elle est I'outil de la moisson qui opere le tri des dmes (x1v,
14 10) : Jeus encore une vision : un nuage blanc sur lequel siégeait comme un
Fils d’Homme, la téte ceinte dune couronne d'or et une faucille affilée a la
main. Un autre ange sortit du temple et cria d'une voix sonore & celui qui sié-
geait sur le nuage : « Faites aller votre faucille et moissonnez ; le moment est
venu, la moisson terrestre est miire ». L'Etre assis sur le nuage fit alors passer sa
faucille sur terre, et la terre fut moissonnée.

Dans le cabinet de réflexion, un squelette tient une
faux, invitant le récipiendaire & mourir a une vie
illusoire d'apparences, pour renaitre a

une vie spirituelle.

Lame XU du Tarot de Charles VI,
représentant la Mort,

montée sur un cheval et tenant une
[faux, elle piétine dans leur chute des
corps de rois, de papes et de cardinaux.

La mort du vieil homme, qu'incarne le profane introduit dans le cabinet
de réflexion, sera suivie d’une renaissance spirituelle lors de sa réception de
la lumiére, a I'image du grain de blé jeté en terre, mourant pour renaitre. Le
travail de la faux est dans le prolongement du dépouillement des métaux
subi par le récipiendaire. Elle rappelle le travail que le néophyte devra

48



LA FAUX

accomplir pour acquérir la connaissance spirituelle et éveiller sa
conscience. Celle-ci doit devenir la nourriture de son 4me, tout comme le
blé est la nourriture du corps.

La présence de la faux dans le cabinet de réflexion revét tous ces sens.
Le néophyte doit mourir a la vie profane, a I'illusion, au paraitre. Initié, il
sera régénéré par une vie nouvelle, une vie ot la conscience est éveillée a la
lumiére recue dans le Temple. La présence de la faux dans le cabinet de
réflexion indique au récipiendaire qu'il doit opérer un changement radical
dans sa vie, une metanoia, pour poursuivre son évolution.

"""‘?f,'{fff”/ .
it il
!.*!: r( )

Marque d’imprimeur de Guillaume Chaudiere,
libraire et imprimeur a Paris, 1564-1598.

Elle représente homme dans sa dualité mi-béte, mi-ange,
personnifiant le temps qui sécoule inexorablement avec le sablier
pendant que la faux accomplit son euvre.

Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n® 287.



-~

ILLvsTR. XXX VI Book. 3

George Wither, Emblemes anciens et modernes, Londres, 1635.
Hlustration n° 37 du livre 111,
La Vertu Véritable reste ferme quelles que soient les épreuves traversées.

« Tant que nous ne serons pas soumis & la volonté de Dieu,
Nous ne percevrons que la dureté de ses lois.
Le faconnage de la feuille d'or exige mille et une répétitions,
manutentions fastidieuses
pour un résultat resplendissant.
Ainsi en est-il aussi de lachévement d’une carriére
ou d'une ceuvre dont la réalisation a nécessité obstacles et
adversité surmontés et vaincus.
Les épreuves fortifient et grandissent ['homme tant elles le taillent
et le fagonnent en force
au point de devenir le joyau espéré.
Dans cette perspective, pour obtenir ce résultat,
quil plaise au Grand Architecte de I'Univers

de me maintenir entre le marteau et lenclume. »

On peut envisager que la lumiére intérieure allant croissant
au fur et & mesure que progresse le travail de lapprenti et du compagnon,
elle finisse par transformer
la pierre brute en diamant lumineux. Cette image correspond & la
transmutation des vices et passions en nobles vertus.



Chapitre 4

Le maillet et le ciseau de 'apprenti

Au Rite Anglais de Style Emulation, on présente au néophyte les outils
de 'apprenti franc-magon entré qui sont la regle de vingt-quatre pouces,
le maillet e le ciseau. On lui explique que la régle de vingt-quatre pouces
sert 2 mesurer I'ouvrage; le maillet & faire disparaitre toutes les bosses et
aspérités superflues; le ciseau permettant de continuer ce travail de
dégrossissage et servant aussi A préparer la pierre, de sorte qu'elle peut
passer ensuite entre les mains d’ouvriers plus habiles. Mais comme nous ne
sommes pas tous des magons opératifs mais bien plutdt des magons francs et
acceptés, ou magons spéculatifs, nous appliquons ces outils & notre vie morale.
Dans ce sens, la régle de vingt-quatre pouces représente les vingt-quatre heures
du jour, dont nous devons consacrer une partie a prier Dieu Tout-Puissant,
une autre 4 travailler et & nous reposer, une autre enfin a servir un ami ou un
Frére dans le besoin, sans pour autant négliger nos intéréts ou ceux de nos
proches. Le maillet représente la force de la conscience qui doit réprimer toutes
pensées futiles ou déplacées susceptibles de nous distraire pendant l'une de ces
parties du jour, afin que nos paroles et nos actions puissent sélever pures de
toute souillure jusquau Trone de Grace. Le ciseau nous illustre les avantages
de ['éducation qui seule peut faire de nous des hommes capables de prendre
place heureusement dans une société réglée et policée'.

Le maillet, avec la regle et I'équerre, est désigné comme I'un des trois
outils de base remis a I'apprenti entré.

Il 'y a un commencement chaque fois qu'un nouvel initié entre dans la
Voie. Dans différentes traditions, le premier acte de la création est un
mouvement de percussion. « Le Saint — béni soit-il — frappe I'Ain Soph »
dit le Zohar. On peut voir dans le rite magonnique un écho ou un rappel
de cet acte créateur.

Comme le Guide des Magons, rituel de référence du Rite Ecossais Ancien
et Accepté (1800), le Régulateur du Magon, rituel de référence du Rite

1. Emulation Ritual, Initiated, Regalia Revised Edition, 1996, p. 95 et 96.

51



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Frangais, indique que 'on présente  'apprenti qui va passer compagnon
un maillet et un ciseau lors de son premier voyage.

De retour a l'occident, le Vénérable lui en explique la signification :
Mon Fréve, ce premier voyage vous figure lannée que tout compagnon doit
consacrer 4 sinstruire de la qualité et de lemploi des matériaux ; i se perfection-
ner dans la pratique de la coupe et de la taille des pierres qu'il a di apprendre i
dégrossir & laide du maillet et du ciseau, pendant son apprentissage.

Le sens de cet embleme est quun Apprenti, quelques connaissances qu'il
croit avoir acquises, est encore loin de pouvoir finir son ouvrage ; que le brut et
le superflu des matériaux consacrés & la construction du Temple qu'il éleve au
Grand Architecte de ['Univers, et dont il est la matiére et lonvrier, ne sont pas
encore enlevés ; qu'il ne peut se dispenser du travail dur et pénible du maillet
et de la conduite attentive et précise du ciseau, qu’il ne doit jamais sécarter de
la ligne qu'un magon habile lui a tracée’.

Les propriétés du maillet

Attesté depuis I'Antiquité, classé parmi les outils dits @ percussion
lancée, le maillet a été utilisé aux époques ol le fer était rare. On en trouve
nulle trace, que ce soit en Gréce, ou dans I'Empire romain, sauf dans les
représentations du « dieu au maillet ». Sa plus ancienne illustration médié-
vale date du X1I¢ siécle ; 2 partir de cette époque, on en a des traces de plus
en plus fréquentes, dont 'importance diminue ensuite a partir de la
Renaissance’.

Dans 'Antiquité, le marteau et le maillet different par le nom, la
forme et I'usage. Certaines représentations sont reconnaissables sur des
épitaphes ou des bas-reliefs chrétiens. Le maillet est une sorte de marteau
a deux tétes, ordinairement en bois. C'est de lui dont se servaient les lapi-
cides, ces artisans qui réalisaient la gravure des inscriptions sur la pierre.

Laction conjointe du maillet et du ciseau est opérante et prend tout
son sens sur le bloc de pierre extrait de la carriere. Ce bloc a une forme
irréguliere, d’out le qualificatif approprié de pierre brute. Une ébauche du
dégrossissage est faite en carriere. Loutil permet, par la relation action-
réaction, d’évaluer la qualité du matériau a travailler. Elle donne 2 la pierre
une forme approximativement parallélépipédique ou cubique. A ce stade,

2. Le Régulateur du magon 1785/1801, éd. critique érablie par Pierre Mollier, Ed.
A I'Orient, 2004, p. 173 et 174.

3. Bessac Jean Claude, Loutillage traditionnel du tailleur de pierre, in Renaissance Tradi-
tionnelle, n® 78, avril 1989, p- 1294 143.

52



LE MAILLET ET LE CISEAU DE ’APPRENTI

J',f;f‘%_gJ

Inscription funéraire de Zozimus, | monumenti dei Museo Pio-Lateranense,
pl. LIX, n° 4.

Cette pierre gravée représente, outre le maillet et la pointe, un objet qui parait étre
le charbon ou la craie servant a tracer les lettres ou les symboles avant de les graver. Au
VI* siecle, les artisans qui taillaient et sculptaient la pierre ou le marbre étaient aussi
ceux qui y gravaient les inscriptions. « Ainsi, cest un tailleur de pierre (lapicida) qui
grave [épitaphe en vers que Sidoine-Apollinaire vient de composer pendant la nuit
pour son aieul et dont il demande de surveiller attentivement l'exécution ».
Extrait du Dictionnaire d’Archéologie chrétienne et de liturgie,
Sase. LXXXIV- LXXXV.

le tailleur de pierre dresse trés grossierement les arétes, éliminant les plus
fortes saillies. Il utilise alors soit une laie, un marteau tétu, un marteau
taillant, une boucharde, un marteau grain d’orge.

La laie, ou marteau taillant, que I'on présente parfois a I'apprenti entré,
érait employée entre le X11° et le Xv* siecle. Cet outil dont les extrémités for-
ment des tranchants unis paralleles au manche facilite I'ébauche des grandes
surfaces dans les pierres tendres et demi-fermes. Son utilisation demande au
magon de savoir bien dresser les surfaces et d’avoir une grande habileté.

Au Rite Ecossais Rectifi¢*, le maille fait partie des meubles embléma-
tiques mobiles, avec le compas et la truelle. Il est dit que le maillet sert aux
apprentis a travailler sur la pierre brute pour la dégrossir, aux compagnons
pour la mettre en ceuvre avec des matériaux déja préparés. Ets'il est en main
du Vénérable Maitre, il est 'embléme de la force pour diriger et contenir les
ouvriers (Voir au chapitre 14, I'utilisation du maillet du Maitre).

A ce rite, il n’est remis 4 I'apprenti qu'un maillet (sans ciseau). On peut
considérer qu'il s'agit d'une « laie ou d’un marteau grain d’orge » qui sert a
enlever les aspérités des surfaces dégrossies. 1l est plus difficile de railler
une pierre avec un maillet seul, sans I'intermédiaire d’un ciseau, ce dernier
permettant une plus grande précision dans le travail. La laie frappe direc-

4, Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade dapprentif, 1785, Lyon, Ms 5926, p. 86.

53



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

tement sur la pierre afin d’apprécier sa sonorité et d’évaluer sa résistance.
Ce test est tres important car il permet d’estimer la qualité de la pierre, sa
densité et sa dureté, donc de déceler d’éventuelles fissures dont la présence
donnera un son particulier.

Au Rite Ecossais Ancien et Accepté, le maillet et le ciseau sont remis 2
I'apprenti dans la phase terminale de sa réception pour qu'il amorce solen-
nellement son premier travail d’apprenti. Le Maitre des Cérémonies
conduit le néophyte au pied de la pierre brute et lui remet un maillet et un
ciseau pour qu'il frappe trois coups sur elle. Ce choc initial donné 2 la pierre
correspond au premier acte de la mise effective en chanter qui reproduit
ainsi le rythme de la batterie (applaudissements rythmés en cadence et 2
I'unisson). Le son en résonnance produit par la frappe du mailler sur la
pierre imprime le rythme régulier de la barterie. Ce passage d’'un monde
profane & un monde sacré rappelle les trois coups frappés au théitre avant le
début d'un spectacle. Ce premier travail invite 3 entrer dans un autre monde
et & pénétrer une autre réalité, de méme que les trois coups de maillet rap-
pellent le grondement du tonnerre qui s'abat sur la matiére.

La mise en ceuvre initiale consiste a déterminer un plan sur une des
faces du bloc, puis 2 le dresser. Pour ce faire, le tailleur de pierre trace avec
la pointe & tracer et a I'aide de la régle un trait qui détermine le surplus a
oter de la face concernée.

Le maillet ou marteau taillant permet de détacher tout ce qui est
superflu, afin que ['équerre puisse s'ajuster facilement et exactement’. Le
travail du maillet est en étroite relation avec une mise en pratique effective
du dépouillement des métaux pour le récipiendaire. Par le maillet, I'ap-
prenti apprend & conserver I'essentiel tout en sachant se séparer de I'acces-
soire et de 'inutile.

Titus Burckhardrt observe que comme le cosmos, le temple est produit a
partir d'un chaos. Le matériel de construction, le bois, la tuile ou la pierre,
correspond & la hylé ou materia prima, la substance plastique du monde. Le
magon qui taille une pierre voit en elle la materia qui ne participera i la per-
fection de lexistence que dans la mesure oty elle assumera une forma détermi-
née par UEsprit... Le travail sur la pierre, qui consiste & enlever le superflu et
a conférer une « qua!ité » d ce qui nest encore quune « quantité » brute, cor-
respond & l'épanouissement des vertus qui sont, dans '4me humaine, les sup-
ports en méme temps que les fruits de la connaissance. Selon une parabole,
L'dme se transforme d’une pierre brute, irréguliere et opaque, en une pierre
précieuse, pénétrée par la Lumiére divine et la reflétant par ses facettes°.

5. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia n°® 163, 1995, p. I‘2.
6. Burckhardt Ticus, Principes et méthodes de lart traditionnel, Ed. Dervy, 1987, p. 74 et 79.

54



LE MAILLET ET LE CISEAU DE UAPPRENTI

Cette ceuvre de dégrossissement exige que tout magon opére une
conversion du ceeur pour pouvoir faire ceuvre utile et efhcace.

LEcriture dit (Exode XX, 25): « Si vous me faites un autel de pierre,
vous ne le batirez point de pierres taillées ; car il sera souillé si vous y employez
le ciseau ».

L'« autel » désigne le coeur humain. Quand le coeur est dur, il ne faut pas le
travailler et le perfectionner & laide du ciseau qui est la doctrine mystérieuse ;
car la connaissance de cette doctrine ne fera que le souiller’.

Guillaume de la Perriére, Morosophie, 1553.
Embleme n° 78.

Un sculpteur taille dans le bois, & 'aide du
maillet et du ciseau,

une figure de la Fortune.

« Tout bon sculpteur est capable de réaliser une
image & partir de n'importe quel morceau de
bois, car sa main exercée travaille dans cette
voie. De méme, ['homme prudent et sage

peut favoriser sa chance

et transformer toute chose & son profit. »

Outre l'ouverture du ceeur, une inclination au dépouillement et 4 la
simplicité est nécessaire pour que la beauté soit dans I'ceuvre : Pour fagon-
ner une statue de leurs propres mains les sculpteurs dépouillent d'abord (le
marbre) de toute la matiére superflue qui sopposait i la pure vision de la
forme cachée : et leur seule opération propre, cest précisément ce dépouillement
qui seul révéle la beauté latente®.

Certe image de la statue intérieure qu'il faut dégager de sa gangue ou
restaurer peut analogiquement étre comparée au travail de la pierre brute
taillée, transformée en pierre cubique. Dans le méme esprit, Maitre Eckhart
dit dans ses Traités: Quand un maitre fait une image de bois ou de pierre, il
nintroduit pas limage dans le bois, il enléve les copeaux qui avaient caché et
recouvert [image. Il najoute rien au bois, au contraire il enléve et creuse ce qui
le recouvre, il Gte les scories : brille alors ce qui était caché dessous®. (Cité aussi
par Denys I'Aréopagite, Théologie mystique, chap. 11, et chez Plotin, dans
les Ennéades 1V, 7, 10.)

7. Sepher Ha-Zohar 111 - 73 (le Livre de la Splendeur) trad. et annoté par Jean de Pauly,
Paris, Ed. Maisonneuve et Larose, 1975, p. 200.

8. Pseudo Denys I'Aréopagite, (Euvres complétes, traduites, commentaires et notes par
Maurice de Gondillac, Ed. Aubier, 1943, p. 180.

9. Maitre Eckhardt, Les Traités, Paris, Ed. du Seuil, 1971, p. 65.

55



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Maitre Eckhart'’ considere que: Beaucoup de maitres prétendent que
l'image est issue de la volonté et de la connaissance. Il wen est pas ainsi. Je dis
bien plutot que cette image est une expression d elle-méme sans volonté et sans
connaissance. Je vais vous en donner une comparaison. On place un miroir
devant moi ; que je le veuille ou ne le veuille pas, sans ma volonté et ma
connaissance, je me reflete dans le miroir. Cette image ne provient pas du
miroir, elle ne provient pas non plus d'elle-méme, l'image provient bien pluti
de ce dont elle tient son étre et sa nature. Quand le miroir qui a été devant
moi est enlevé, je ne me reflete pas plus longtemps dans le miroir, car je suis
cette image elle-méme.

S,

!I.\ull\

1

Femme sculptant une image i laide d'un maillet et d'un cisean.
Extrait du Livre des cleres et nobles femmes de Giovanni Boccacio.

Le maillet a de multiples applications dans le travail de 'apprenti et du
compagnon. Ce marteau de bois est un symbole de la puissance de I'éner-
gie directrice du travail et de la volonté agissante. Il est important de diffé-
rencier le maillet employé par I'apprenti et le compagnon, lequel est un
maillet de tailleur de pierre, de celui du maitre, dont I'usage est totale-
ment différent. Celui de I'apprenti et du compagnon leur permet de se

10. Maitre Eckhardt, Sermons, tome 1, Paris, Ed. du Seuil, 1974, p. 144.

56



LE MAILLET ET LE CISEAU DE L'APPRENTI

construire, c'est un usage personnel. Le second symbolise I'autorité du
Maitre dans sa conduite des travaux de I'atelier, pour le collectif.

Le maillet, dans la main du magon, utilise la pesanteur par le poids, la
masse et la densité qu'il met en mouvement. Cette force s'ajoute a celle du
bras du magon et toutes deux sappliquent de fagon cohérente au point
d’'impact de la frappe. On peut dire que le maillet correspond a une
volonté, 4 une détermination, a une action dynamique de transformation
de la materia prima.

Le maillet a un pouvoir ambivalent bien marqué : il peut étre outil de
création pour celui qui dégrossit sa pierre, mais aussi de destruction pour
le mauvais compagnon qui l'utilise comme I'expression dynamique de sa
colére dans son intention d’éliminer le Maitre.

Le sens de I'existence de chacun se mesure au bien fondé des choix de
son libre-arbitre orientés vers une ceuvre positive, constructive, guidé par
le rayonnement de la beauté de son 4me. Assumer sa vie, c'est se détermi-
ner, s’engager consciemment, faire des choix avec conviction, étre pleine-
ment responsable de soi-méme. C’est aussi accepter de se confronter
continuellement 4 ses imperfections, de se voir sans complaisance, ce qui
correspond a I'engagement dans la Voie du perfectionnement.

Chaque action demande de se déterminer sur des éléments objectifs, sans
contrainte d’'aucune sorte, en s'affranchissant de toute idée précongue ou de
toutes les formes de préjugés pour sefforcer d’évaluer sainement une situa-
tion en se référant aux critéres de la recherche de la vérité et de la justice.

Lapprenti s'identifie 2 la pierre. On peut se demander quelle est la raison
de cette assimilation a la matiére minérale, ultime degré de solidification de
la matiere, la plus éloignée du Principe. En vertu de la loi des analogies,
selon laquelle « ce qui est en haut est comme ce qui est en bas », on peut
considérer, en mode inversé, que la pierre est un symbole du Principe.

Patrice Genty' observe au sujet de la pierre que Sheth signifie : « fonde-
ment », et la pierre est le fondement du monde, la base sur laguelle il prend
appui pour ne pas retomber dans le néant. C'est Laxe support du monde, le
squelette de la pierre... La pyramide est consacrée & Sheth. Il y avait de petites
pyramides dans les tombes égyptiennes comme il y avait des celtacs dans les
domens d’Armorique. Pyramide et celtac symbolisent la flamme, placées dans
une tombe, elles représentent [ime humaine montant aux cieux aprés la mort,
comme une flamme. La celtac gravée sur une tombe est donc le symbole de
limmortalité de lhme... Pour les Druides, la pierre devait étre brute, non
taillée, parce quelle symbolisait celui, qui n'a pas de forme, qui n'a pas été fait

11. Genty Datrice, Etudes sur le Celtisme, Ed. Traditionnelles, 1973, p. 67 et 77.

57



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

de main d’homme. Dans la tradition des patriarches, le verbe, avant son
incarnation ici-bas, était adoré sous le symbole de la Pierre levée.

Laspect de symbolisme divin se retrouve dans la pierre de « Beith
El », « maison de Dieu », nom de la pierre que Jacob consacra en disant :
Cette pierre sera la maison de Dien. Beith-El devint Beith-lem ou
« maison du pain ».

Le dégrosqis‘sement dela pierrc est 'embléeme méme du travail magon-
mque qui ne peut seffectuer qu'au moyen du maillet et du ciseau. Le
ciseau représente la faculté de discernement et le maillet la détermination,
la faculté volitive efficiente, I'intention mise en action.

Toute pierre se caractérise par son poids, sa dureté, sa densité. Les
natures de pierre a employer pour une construction sont généralement indi-
quées par Larchitecte. Celui-ci les a placées dans l'ouvrage a exécuter, en fonc-
tion de leur qualité et de leur dureté. En parement vertical (élévateur) on
emploie des pierres de toutes duretés, de la trés tendre a la trés dure. Les pierres
doivent étre homogénes, avoir le grain fin et serré et une tonalité régquliére.
Elles doivent résister a humidité et a la gelée, étre faciles & travailler et adhé-
rentes au mortier pour former une bonne liaison.

En frappant avec un outil ou un corps solide, la bonne pierre rend un son
clair (a quelques exceptions pres). Si elle renferme des fils ou des poils, elle rend
un son creux .

Lemploi des pierres renfermant diverses imperfections, telles que faille,
craquelure, félure, fissure, fil ou poil peut provoquer leur rupture. Elles
peuvent aussi se déliter ou se désagréger sous I'action de I'air humide.
Toutes ces indications qualitatives engagent la responsabilité des hommes
du métier. Une pierre adaptée aux besoins du chantier oblige tout
apprenti entré a faire preuve de persévérance dans sa progression. Il devra
étre déterminé, et savoir s'adapter en se conformant aux prescriptions de
la regle du métier.

La pierre symbolise donc le fondement, la densité, la stabilité,
['unité. Les qualités de la pierre du néophyte lui permettront, par son inté-
grité intellectuelle et spirituelle, de retrouver I'unité perdue. Son intégra-
tion sera liée 2 la qualité de la taille, a la qualité de I'équarrissage. La pierre
taillée, devenue cubique par sa densité et son immobilité, devient la base
et le fondement d’'une remontée spirituelle vers le Principe.

Au commencement, 'apprenti observe sa pierre, la jauge, I'examine, la
scrute et la congoit dans sa forme idéale. Clest alors qu'il la contourne,

12. V. Aladenise, Technologie de la taille de la pierre, Ed. Librairie du Compagnonnage,
1982, p. 35 et 33.

58



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI

recherchant I'angle d’attaque le plus favorable, ce qui lui demande de
réfléchir, de penser et de méditer avant d’agir.

Le Maitre d’ceuvre ou Surveillant fournit le plan de la pierre a tailler et
guide les pas de I'apprenti. Par la régle et I'équerre, il peut tracer sur la
pierre les principales lignes que I'apprenti devra s'efforcer d’exécuter avec
précision et exactitude en suivant le plan indiqué. Ayant les dimensions
sommairement tracées, |'apprenti dégage d’abord les angles. Une fois les
contours dégagés, il retire de la masse tout ce qui ne sinscrit pas dans les
aplombs des arétes.

Lapprenti porte en lui la gestation de sa pierre, le compagnon passe a
une phase de réalisation plus achevée, et le maitre enfin s’identifie a
I'ceuvre parfaite dont I'exemplarité sera vecteur d’une transmission fiable.

La norme de la construction demande de savoir évaluer, soupeser, et de
pouvoir s'intégrer dans un ensemble, de maniére & comprendre comment
ramener l'individuel au tout. Lapprenti doit observer et respecter I'équi-
libre de la masse de sa pierre, c'est pourquoi il doit frapper juste, cest-a-
dire avec discernement, pour éviter de I'abimer.

PROMETHEE
—— _-_'_""'-m,\_“\‘

Bernard de Montfaucon, I’ Antiquité
expliquée et représentée en figures,

tome 1, Paris, 1722, planche n° 6, fig. 7.
Prométhée, prenant la suite de la création
apres son frére Epiméthée, fagonne lhomme,
le faisant tenir debout a linstar des dieus.

1 sculpte d'abord le squelette i l'aide du
maillet et du ciseau. Par analogie, lapprenti
magon se sculpte en se recréant

dans la voie de la perfection.

Chacun porte en soi la source et le moteur de son perfectionnement
spirituel. Il s'agit d'une conscience reliée par essence a I'universel, micro-
scopique mais subtile parcelle d’un principe supérieur que certains
appellent « étincelle divine ». Linitiation est le déclencheur qui entrouvre
ou ouvre I'entendement et la conscience du cherchant, lequel entreprend
son voyage initiatique pour rassembler ce qui est épars et trouver ['unité.

Laction de tailler a un aspect irréversible. C'est une nécessaire opéra-
tion de « soustraction ». Le maillet sert a enlever toutes les parties
saillantes inutiles. Tout ce qui est 6té de la pierre correspond a la chute du
superflu (ce qui rejoint le dépouillement des métaux). Cette taille de la
pierre est un cis¢lement de I'étre ; elle souligne qu'il n'y a pas de réalisation

59



DTSR S

b |

Sainns \t,.b tfmrﬁ C e x butmd,m
mtbmbdtcl*t-:m Syiedar lrlmj\.cn, ¢
vorurdgtchent mt{?ata).‘oh‘ﬂxt- Sufs;,
Wie f‘lﬂe’n} lolhe unm“mmi;t teat
dorf o dic Seel berd ‘hmt YEATC e

3 cyortiit .)r t’ztnnt PR
vt (evonici it Sighes s

Christoph Weigel, Der Zimmermann (Le charpentier).
Gravure sur cuivre XVII/140, 1698,
représentant un charpentier
maillet et cisean en mains.



LE MAILLET ET LE CISEAU DE L'APPRENT]

spirituelle possible sans d’authentiques détachements. La pierre cubique
idéale, taillée sur ses six faces, représente I'initié qui par son degré avancé
tente de s'identifier 2 la perfection de 'ceuvre. Quand on observe le cube,
seules trois faces sont visibles, illustration de la perception relative de
chacun et de 'impossibilité d’avoir une vision globale de I'ceuvre a réaliser.

A cet effet, les rites, les signes et les symboles sont les moyens et les
outils mis 2 disposition pour servir de révélateurs, devant faciliter I'expres-
sion des potentialités et 'authenticité de chacun. En magonnerie, la quéte
initiatique fait appel a une dynamique de moyens qui commence par la
concentration ou attention a l'instant, cette condition sine qua non de
toute progression et de toute amélioration. Simone Weil'? considére que
Lattention absolument sans mélange est prieve. Toutes les fois que l'on fait
vraiment attention, on détruit du mal en soi.

Dans le méme esprit, la mémoire et I'écoute de I'autre constituent les
deux poles de la spiritualité soufie : certains versets du Coran encouragent
a étre attentif, & écouter, ces deux actions étant en parfaite adéquation. Au
Régime Ecossais Rectifié '*, lors de I'ouverture des travaux, il est recom-
mandé i tous les assistants par trois fois : « Soyez attentifs au travail » ou
encore « prétez attention ».

Le désir d’étre requ magon implique une vocation. Celle-ci demande
de répondre & un appel, & une aspiration vers le haut; clest la réponse
concreéte a cette prédisposition spirituelle, A ['étincelle divine, évoquée plus
haut, qui éveille I'ame vers la Lumiere.

Léveil de la conscience correspond a l'ouverture du ceeur et de I'enten-
dement. Il demande d’étre réceptif, disponible, simple, de bonne volonté
et d’avoir une intention droite. Le dérachement de I'accessoire, ou
« lacher prise », implique de percevoir la réalité confrontée aux illusions,
de privilégier le fond par-dela les formes. Les moyens employés dans le
domaine de la réussite mondaine sont opposés & toute progression dans
la voie spirituelle. Le paraitre et I'étre sont deux voies diamétralement
antinomiques.

La connaissance de soi demande une exigence intérieure qui consiste &
rectifier constamment son cap en vue de se perfectionner, 4 trouver un
équilibre entre pensées, paroles et actions. Cette transmutation de I'initié
est représentée par le passage de la pierre brute a la pierre cubique. La
pierre brute peut également étre considérée comme I'éat originel, la
potentialité pure, la materia prima.

13. Weil Simone, Attente de Dieu, Ed. Fayard, 1966.
14. Grand Pricuré des Gaules, Rite écossais ancien, accepté et rectifié aux convents de
Kohlo en 1772, de Lyon en 1778 et de Wihlemsbad en 1782, p. 19.

61



% r’%rthgyo CUNQy FERAR ﬁmr UnUS ¢t f'd'em.,
Cum ﬁm'/a.} ﬁm er folus Uérﬁf miht .

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611.
Embleme n° 70.

Embleme représentant une pierre cubique et accompagné de la devise :
« N'importe oit je serai porté, je serai porté unique et identique,
toujours et partout semblable a moi-méme ».

Commentaire de George Wither :
« De quelque coté qu'il soit, le cube a toujours la méme apparence.

Ce cube, présentant des faces carrées toutes égales a elles-mémes, est semblable au
tempérament de homme a lesprit vertueux pour lequel rien ne peut altérer ses réso-
lutions, car le cube se tient toujours dans la méme posture, similaire en forme
et taille quel que soit le coté sur lequel il repose.

Les hommes droits, bien formés et rectifiés, carrés grice & une discipline vertueuse,
perdurent dans la forme et la fermeté d'un honnéte esprit.

Lhomme doit retenir la rigueur et les honnétes procédés et toujours garder la méme
integrité, ni ne couvrant une richesse vaine, ni ne tentant d étre celui qu'il nest pas,
Bien que par nature nous soyons remarquablement durs. Seigneur, équarrissez-nous
comme les pierres. Placez-nous dans ce temple spirituel ot nous pourrons grandir au
sein d une structure ferme et carrée. Par Votre gréce, faites-nous y résider
pour toujours. »



LE MAILLET ET LE CISEAU DE ’APPRENTI

Enfin, 'aboutissement du travail, la réalisation du chef-d’ceuvre, de la
pierre brute en pierre cubique a pointe, correspond i une libération
de I'étre. Celle-ci conduit a la perception essentielle de I'Un, de 'Unique,
de I'Unité, de la source existentielle et cohérente de toutes choses, en les-
quelles se reflete le Multiple, cet autre aspect fragmenté de 'unique réalité.

La forme cubique favorise et permet son intégration homogene et har-
monieuse 4 'ensemble de la construction. Chaque pierre pouvant se jux-
taposer indéfiniment 3 d’autres par sa forme travaillée, sans perdre
I'essence de ses caractéristiques intrinseques. Toute pierre a un grain, une
couleur, une sonorité, une densité spécifiques. Bien que paraissant sem-
blable aux autres, aucune pierre n'est identique.

René Guénon remarque que le cube est la forme la plus arrétée de toutes, la
plus spécifiée. Il est la forme derniére de la manifestation, aussi cette forme est-
elle celle qui est rapportée, parmi les éléments corporels, & la terre, en tant que
celle-ci constitue [« élément terminant et final » de la manifestation dans cet
état corporel, tandis que la sphéve en est la forme primordiale . Cette forme est
donc en quelgue sorte celle du « solide » par excellence, et elle symbolise la « sta-
bilité », en tant que celle-ci implique ['arrét de tout mowvement ; il est d ailleurs
évident quun cube reposant sur une de ses faces est, en fait, le corps dont [équi-
libre présente le maximum de stabilité... Le cube symbolise encore l'idée de
« base » ou de « fondement », qui correspond précisément a ce péle substantiel

Dans la Kabbale hébraique, la forme cubique correspond, parmi les Sephi-
roth, & lesod, qui est en effet le « fondement » (et, si lon objecte & cet égard
que lesod nest cependant pas la derniére Sephirab, il faudrait répondre & cela
quil ny a plus aprés elle que Malkuth, qui est proprement la « synthétisation »
finale dans laquelle toutes choses sont ramenées & un état qui correspond, a un
autre niveau, a l'unité principielle de Kether) ; ceci est également en relation
avec les mystéres de la Kaabah dans la tradition islamique ; et, dans le symbo-
lisme architectural, le cube est proprement la forme de la « premiére pierre »
d'un édifice, cest-a-dire de la « pierre fondamentale », posée au niveau le plus
bas, sur laquelle reposera toute la structure de cet édifice et qui en assurera
ainsi la stabilité'°.

La Jérusalem céleste est représentée par une forme cubique, alors
qu’habituellement le carré symbolise la terre, et le cercle, le ciel. Dans ce

15. Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, Ed. Gallimard, 1945,
p. 136 et 137.
16. Guénon René, op. cit., p. 136 et 137.

63



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

contexte, la ville est cubique parce qu'elle cristallise les principes célestes &
la fin du cycle. Elle est céleste parce qu'elle représente le point de départ
d’un nouveau cycle. Parallelement, la ville est aussi censée représenter la
maitrise organisée de la matiére sur I'état « chaotique », désorganisé.

Diautre part, on peut ajouter que la Ville nouvelle symbolisant létat final,
actualise tout ce que le Paradis terrestre retenait en puissance. La potentialité
pure de ce dernier étant représentée par la sphére, le passage du jardin terrestre
a la Ville céleste sera la « quadrature du cercle », opération qui est mathémati-
quement regardée comme impossible parce qu'elle symbolise précisément le pas-
sage de la qualité pure & la quantité pure. Ces deux points extrémes qui
délimitent tout cycle de manifestation se joignant nécessairement a la jonction
de deux cycles différents et cest sans doute pourquoi la Ville sainte est dite a la
fois céleste et cubique .

Mathias Holtzwart, Emblematum
Tyrocinia, 1576.
Embleme n® 40.
« Celui qui pratigue la vertu
produit une grande lumiére ».

Savoir frapper juste, au bon endroit, demande d’étre capable de maitri-
ser sa force et de mesurer ses efforts. Par la répétition du geste, 'apprenti
acquiert progressivement une méthode de travail et une volonté. Manié et
activé avec discernement aux grades d’apprenti et de compagnon, le
maillet permet de modérer ses désirs, de maitriser ses passions, de corriger
ses exces. Il correspond a une volonté spirituelle qui actualise et stimule la
connaissance qui sous-tend le geste.

Outil d’action sur la matitre, le maillet symbolise I'énergie et la puis-
sance ainsi que la constance dans le travail. Il correspond a la présence
d’esprit, au contrdle de soi, a la persévérance, i la détermination et au
courage.

17. Viseux Dominique, LApocalypse son symbolisme et son image du monde, Ed. Arche,
Milano, 1985, p. 201 et 202.

64



LE MAILLET ET LE CISEAU DE UAPPRENTI

ERAUCHE et TAILLE CISELURE
au pOINGoN Clanluws o saigrs Cesiere +a arvs

V. Aladenise, appareillenr, Technologie de la Taille de la pierre.

Lébauchage au poingon est une taille faite suivant la pierre a retirer
avant d effectuer les ciselures (fig. 37).
La ciselure a pour but de préserver laréte dans la taille d'un bloc
avant lemploi de gros outils de frappe (fig. 38).

En résumé, on peut dire que le maillet, la laie ou le marteau taillant
sont autant d’outils qui permettent de faire sauter les aspérités de la
pierre brute pour quelle parvienne a s'intégrer a I'ensemble de la
construction. Sur un plan spirituel, ['usage symbolique de ces outils
dans un dessein noble et élevé permet de débarrasser le coeur de tous les
vices, autant que du superflu, préparant ainsi I'ame a devenir une pierre
vivante de I'édifice spirituel. Le geste du magon doit étre précis, circons-
pect et persévérant, permettant de progresser par étapes successives, sans
précipitation ni impatience.

Le ciseau

Une caractéristique importante de la Tradition, mise en évidence par le
premier travail de 'apprenti, est la référence au métier, et plus précisément
a celui du sculpreur ou du tailleur de pierre. Le ciseau, mi par le maillet,
met en évidence la loi d'action et de réaction, la ot il soppose a la pierre
qu'il taille. Lorigine de cet outil dit @ percussion posée, parce que le mailler

65



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

en est le percuteur, est trés ancienne; sa présence est attestée des I'Anti-
quité en Egypte, dans I'’Ancien Empire.

Les ciseaux sont de forme prismatique ou cylindrique. Aplatis & l'une de
leurs extrémités pour former tranchant, ils ont & lautre extrémité :

— soit une téte en bourrelet, dite champignon, pour le ciseau & maillet

— s0it une téte en tronc de cone pour le ciseau i pierre dure

Iy a des ciseaux de plusieurs longueurs, & tranchants plus ou moins larges.

Pour la taille de la pierre tendre et demi-ferme, les ciseaux sont en acier
plat ou bombé, fixé sur des manches en bois. Le ciseau gradine grain d'orge, en
forme de petites pyramides allongées (genre céréale, grain d'orge) sert & l'enle-
vement des aspérités des pierres fermes ',

Le ciseau du tailleur de pierre est constitué d’une lame dure en acier,
coupante, taillée en biseau a I'une de ses extrémités. Le ciseau s'utilise
entre le maillet et la pierre pour entailler celle-ci, la rectifier et ainsi la
transformer. En général, le ciseau est entierement métallique quand il est
employé au travail d’une pierre dure. Il a un manche en bois lorsqu'il est
utilisé au dégrossissage d’une pierre tendre. Le maillet et le ciseau sont
indissociables 'un de ['autre. Ils permettent, par leur action conjointe, de
faconner et de rectifier la matiere selon une norme choisie, déterminée,
programmeée.

La mise en action de la puissance du maillet doit étre maitrisée et sa
force controlée pour contenir les exces de vivacité, les emportements, alors
et les écarts. Le ciseau, par 'impact de la frappe du maillet, permet de
détacher le superflu, I'inutile et les parties saillantes. Ce tandem maillet-
ciseau demande de savoir trouver son rythme de travail dans la régularité
et 'apaisement des passions pour découvrir, dans cette action de simplifi-
cation et de recherche de la perfection, la beauté et la vérité qui s’y
cachent.

Le maillet est une expression de la dynamique de la vie, de I'énergie
d’une masse 2 mettre en mouvement, alors que le ciseau est acuité et dis-
cernement.

Si la résolution de I'initié 4 se perfectionner est ferme et déterminée, les
maintiens et cofit du ciseau seront fermes et aburés. Cependant, 2 lui seul,
il restera impuissant, et les bonnes résolutions ne resteront que théoriques.
Un ciseau seul ne peut rien, il a un réle médian entre le mailler et la
pierre.

18. V. Aladenise, ap. cit,, p. Sa7.

66



LE MAILLET ET LE CISEAU DE UAPPRENTI

Frédérick Tristan" observe que /e cisean avec son complément le maillet
ou la massette est loutil a percussion destiné a travailler les corps durs avec
plus ou moins de précision selon la taille de son biseau et la force qui lui est
imprimée. Outil du tailleur de pierre, du magon, du charpentier, du menui-
sier; de [ébéniste, il affecte des formes différentes selon l'emploi.

Lemblématique du ciseau et du maillet est liée au dégrossissage de ['eu-
vrier en méme temps qu celui de l'wuvre. « Plus le ciseau est fin plus lenvre
se fait subtile » Ce symbolisme est lié a celui de la pierre brute (le profane, le
vieil homme) et de la pierre cubique (le compagnon fini, homme nouveau).

Lorsque I'apprenti a les dimensions de sa pierre, il dégage d’abord les
angles. Le tailleur de pierre 6te de la masse tout ce qui ne s'inscrit pas dans
les aplombs des arétes, une fois que les contours sont déterminés. Clest
ainsi qu'il fagonne son 4me pour en éliminer le chaotique, I'arbitraire et le
grossier, apres qu'il a défini les grandes lignes de son projet.

On remarquera que si la taille offre un aspect négatif par la chute du
superflu, elle offre aussi un aspect positif grace a une action qui, par sous-
traction, cherche a créer et fait émerger la forme projetée. Tailler, c'est
oter, détacher. Toute parcelle arrachée par le ciseau au bloc originel quitte
définitivement ce dernier, sans retour possible. Le ciseau est un symbole
de la discipline, il est un révélateur de la beauté et de la lumiére potentielle
cachées en chacun.

Titus Burckardt note, a propos des instruments du sculpteur, que /e
maillet et le ciseau sont & 'image des « agents cosmiques » qui différencient la
matiére premiére, représentée ici par la pierre brute. Le complémentarisme du
ciseau et de la pierre se retrouve d aillewrs nécessairement, sous d autres formes,
dans la plupart des métiers traditionnels, sinon dans tous : la charrue laboure
la terre comme le ciseau travaille la pierre, et cest encore de la méme fagon,
principiellement parlant, que la plume « transforme » le papier ; linstrument
coupant ou fagonnant apparait toujours comme lagent d'un principe mile
qui détermine une maticre femelle. Le ciseau correspond de toute évidence a
une faculté de distinction ou de discrimination ; actif a légard de la pierre, il
devient passif & son tour lorsqu'on l'envisage dans sa connexion avec le maillet
dont il subit pour ainsi dire ' impulsion ». Dans son application initiatique
et « opérative », le ciseau symbolise une connaissance distinctive et le maillet la
volonté spirituelle qui « actualise » ou « stimule » cette connaissance ; la
faculté cognitive se trouve ainsi placée au-dessous de la faculté volitive, ce qui
semble & premiére vue contraire & la hiérarchie normale, mais ce renversement

19. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Ed. du Rocher, 2000,
p. 146.

67



Der Sfentintes.

L

N

0

A

= ;}a
S

ng'

AT

Fchy bint ein Steinmes lange seit/
it Rangn/Windelmdf vi Rickefcheit/
Nch auffricht Seeinbeufer wolbfinn/
SNt Keller/gerwe(b/Dad vnd BDriint/
INit Sibelmautvrn von Quaderficin/
Auch Schldffer vnd Ehdrnen ich mepn/
Echichauff feffen ffarchgn grunde/
Cadmus erfilich die Kun (¥ erfund,

Jost Amman,
Der Steinmetz (Le tailleur de pierre), 7568.
Gravure sur bois n° 85, vers d’Hans Sachs.



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI

apparent sexplique par linversion métaphysiquement nécessaire que subit,
dans le domaine « pratique », le rapport principiel suivant lequel la connais-
sance précede la volonté. Cest d ailleurs la main droite qui manie le maillet et
la gauche qui guide le cisean ™.

En résumé, on peut considérer que le ciseau symbolise une connais-
sance distinctive, la faculté de se déterminer dans ses choix par des moti-
vations sérieuses dont le fondement est objectivement vérifiable. Symbole
de détermination, le ciseau est I'outil du discernement, vertu essentielle
dans toute quéte sous-tendue par la volonté de marquer une entreprise du
désir d’aboutir 2 une ceuvre achevée. Le ciseau devra toujours étre affité,
afin que l'intelligence agisse avec subtilité, laissant de coté les préjugés
communément répandus.

Les outils du Maitre Magon de la Marque

La magonnerie de la Marque est spécifique du Rite Anglais de Style
Emulation. Elle tire son origine d'une tradition dans laquelle 'homme du
métier laisse une empreinte de sa marque personnelle sur sa pierre. Afin de
pouvoir bénéficier de 'avancement a la Marque, un Maitre Magon doit se
choisir une marque selon certains criteres.

Lorsqu'un Maitre Magon est avancé a la Marque, le Couvreur lui rap-
pelle, au moment de son introduction en loge : Lorsque vous avez été initié
a la franc-magonnerie, vous avez été admis sur la pointe dun instrument
acéré présenté a votre sein gauche mis a nu (il s'agit du compas) ; au
deuxiéme grade, vous avez été admis sur ['équerre. Vous étes maintenant admis
sur le maillet et le ciseau. Cest alors quen appliquant le ciseau sur le sein
gauche du récipiendaire, il le frappe avec le maillet de la batterie de Compa-
gnon du Métier en lui disant : « Entrez sur le tranchant du cisean ».

Les outils de la Marque sont donc le maillet et le ciseau. Ils sont dispo-
sés sur le Volume de la Loi sacrée, et c'est sur ces outils que tout Maitre
Magon de la Marque est admis a ce grade. Le Vénérable Maitre de la
Marque les utilise pour appliquer sa marque d’approbation sur le travail,
par trois coups de maillet frappés en triangle sur le ciseau, signifiant que la
Marque présentée convient et qu'elle est agréée.

Lutilisation de ces outils rappelle au Maitre Magon de la Marque les qua-
lités morales de la discipline et de ['éducation et 'enjoigne a se maintenir dans
le ferme mais humble espoir que, par la correction de ses imperfections et la
domination de ses passions, il sera un jour jugé digne de recevoir la marque

20. Burckhardt Titus, op. cit., Dervy, 1987, p. 75 et 76.

69



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

dapprobation du Grand Inspecteur de I'Univers (I'eil qui voit tout) et
reconnu apte @ prendre place dans cet édifice spirituel : « cette demeure qui
nest pas faite de mains humaines, éternelle dans les cieux®' »

Le maillet et le ciseau sont utilisés dans des contextes tout différents,
puisque le maillet de bois est uniquement destiné a conduire le ciseau
pour tracer la marque. Il doit donc étre soigneuscmcnt distingué du
maillet du grade d’ apprenti. On observe pourtant avec intérét que ce sont
les mémes outils qui ont servi au travail initial de dégrossissage de la pierre
brute, qui sont utilisés pour marquer 'achévement de I'ceuvre par I'adop-
tion d’une marque.

Jeton de Maitre Magon de la Marque, face avers ayant en son centre
le maillet et le cisean, portant la devise
« Son of man, mark well » (Fils de lhomme, marque bien).

21. The text book of the advanced freemasonry, Mark master, Londres, Ed. William
Reeves, 1851, p. 67.



Chapitre 5

Le fil a plomb et |a perpendiculaire

La perpendiculaire est composée d’un arceau au milieu duquel est sus-
pendu un fil a plomb. Le mot perpendiculaire provient du verbe latin pen-
dere, pendre. La masse métallique qui pend 2 I'extrémité du fil a plomb
met en évidence I'existence et la direction de la force de lattraction ter-
restre, ¢ 'est-a-dire de la pesanteur, vers le centre de la terre. La perpendicu-
laire érait souvent appelée « ligne d’aplomb », dans les arts et métiers, ou
simplement plomb, a cause du poids qui tient le cordon tendu.

Le fil a plomb

Le fil 2 plomb est un outil trés ingénieux et d’'une grande simplicité. Il
consiste en un fil simple lesté d'un poids & I'une de ses extrémités. Le fil
est léger par contraste avec la densité du plomb qu'il soutient. Ils sont
interdépendants 'un de I'autre, de méme que le ciel et la terre. Il est par-
fois composé d’un fil mince, souple et solide, tendu, traversant une plaque
carrée troude en son centre, qui soutient un coéne inversé ou un cylindre
de plomb, dont le diamétre est égal au coté du carré.

Cette parfaite égalité entre le coté du carré et le diametre du cone ou
du cylindre en fait I'outil de référence de la verticalité. 1l est en équilibre,
en adéquation juste avec la pesanteur.

Le fil a plomb donne la verticale qui correspond a toute droite passant
par le zénith d’un lieu, il en donne laxe, et aussi 'axe du monde. ‘Umar'
observe : ainsi laction du Ciel en terre est-elle parfaitement représentée par cet
élément « pesant » et « qui ne tient que par un fil » et U'inversion normale des
symboles y est-elle formellement signifiée comme une constante nécessaire a toute
méditation sur linitiation de métier. Le cone inversé est le « reflet » du delta
lumineux : il y a la l'indication précise de toute la méthodologie magonnique. ..
La Référence « hermétique » de la Table d’Emeraude qu'illustre le Fil i

1. "Umar, Introduction générale a létude du fil @ plomb in Vers la Tradition n® 63, mars-
mai 1996, p. 38 a 43.

71



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Plomb, confirme qu'i ce qui est le plus haut dans IEsprit correspond ce quil y
a de plus bas dans la Manifestation, mais en mode inversé.

Dés I'Antiquité, notamment chez les Egyptiens, plus tard chez les
Romains, on trouve trace du fil & plomb, le perpendiculum, que nous avons
baptisé fil a plomb, méme quand il est fait de fer ou de cuivre, était chez
les magons romains un instrument qui servait, comme aujourd hui, & dresser
les angles d’une construction et les surfaces verticales®.

Le fil 2 plomb est le symbole de la recherche en profondeur pour éta-
blir la vérité et I'équilibre. Laplomb donne I'équilibre, la stabilité néces-
saires 4 toute construction solide et durable. Ce terme d’aplomb désigne
également le fait de se présenter ou de parler avec assurance, sans crainte,
mais avec pondération. Laplomb évoque une station parfaitement droite
dans la verticalité, sans prétention, ni servilité.

Pour Chappron®, laplomb est l'embleme d'une ame pure, d'une
conscience exempte de tout reproche, marchant avec sécurité a travers les
écueils les plus dangereux.

« Pour connaitre par minuit l'endroit du midi
comme celle de minuit le haut orient et le haut
occident, le bas orient et le bas occident aussi, et
Lendroit soit tendue une corde qui tient ferme
en haut et en bas, puis une au plomb qui obéisse
Jusquil soit temps de Larréter et quelle soit un
peu distante lune de lautre et tellement dressée
quon voit ['étoile du pommeau droit sous les
deux cordes ensemble... »

Extrait du Grand calendrier et compost

des Bergiers avec leur astrologie, 1426.

2. Cabrol Fernand, Dictionnaire d }n‘c'f.!r'm’vgir’ chrétienne et de ffh'n“g.f{', Paris, Ed. Letou-
zey, 1936, p. 202.
3. Chappron, Nécessaire magonnique, Ed. Dervy, 1993, p. 50.

72



LE FIL A PLOMB ET LA PERPENDICULAIRE

Georgette de Montenay, Le ceeur sondé, embléme n° 82.
Fil & plomb, tenu par la main divine sortant d’un nuage,descendant
au centre d’un ceeur,
extrait des Emblemes ou devises chrétiennes

Lyon, 1571, Hllustration de Pierre Waeiriot.

Si Uhomme était en soi tout résolu
Que Dieu voit tout et les plus fins caeurs sonde
Jusquau fond, il ne serait pollué
Par tant de fois aux ordures du monde.
Mais sa raison, sur laguelle il se fonde
Lui dit toujours, penses-tu qu'il le voit ?
O fou, ton sens, ot ton erreur abonde
Te fait entrer ot n'a sentier ni voie.

Suspendu au centre de la loge, le fil 2 plomb servait chez les opératifs
d’axe a un swastika, symbole d’'un mouvement circulaire autour d’un
point fixe. Image du courant des formes autour du « moteur immobile ».

Le fil 2 plomb est suspendu au centre de la voiite étoilée au point cor-
respondant 2 'étoile Polaire. Il marque 'axe du monde indiquant le lien
du ciel 4 la terre. Clest la descente de la volonté du ciel, exprimée sur le
plan terrestre par la Loi. Dés lors, on congoit que le fil 2 plomb devrait
tomber au-dessus de I'autel des serments, au centre de la loge, tel que cela

73



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

est observé dans des loges irlandaises et aux Etats-Unis. Cet emplacement
parait plus justifié qu'a I'Orient.

La perpendiculaire

Joseph Noyer* montre que si la différence entre le fil a plomb et la perpen-
diculaire ne saute pas aux yeux, elle est néanmoins importante: Le fil a plomb
donne la verticale du liew o1 lon se trouve, tandis que la perpendiculaire implique
Lexistence dun deuxieme plan par rapport auquel se vérifie la perpendicularité.

Dépendante de la pesanteur, qui est une loi incontournable de notre
monde, la verticalité est « naturelle » et présente en tout liew, a tout moment.
Le fil & plomb ne fait que la révéler. Sa présence manifeste I'Axe primordial
sans lequel il ne peut y avoir pas méme de commencement d'une ceuvre de
construction sacrée.

La perpendicularité, quant a elle, suppose l'existence de deux plans que
Lon compare par l'intermédiaire de ['angle droit. Dans une perspective symbo-
lique, on peut exprimer cette différence de la fagon suivante : le fil & plomb est
une expression de ['Un et de l'axe immuable du cosmos, tandis que la perpen-
diculaire est liée au Deux et a laction humaine, dont elle mesure en quelque
sorte la rectitude. Toute construction sélevant suivant la perpendiculaire a
donc pour référence secréte mais fondamentale, le fil i plomb.

La perpendiculaire permet donc de vérifier I'absolue verticalité d’une
construction, d’un ouvrage de charpente ou de magonnerie, et de rectifier
les écarts avec la verticale afin que toute élévation s'établisse sur des fonde-
ments appropriés. Le fil 2 plomb de la perpendiculaire est comme un axe
qui descendrait de la volte céleste. 1l indique la juste et vraie perpendicu-
laire dans le rapport ciel-terre. Ce fil fait le lien entre ciel et terre, reliant ce
qui est en haut & ce qui est en bas, le zénith au nadir. Sa direction est tou-
jours orthogonale au plan, parce que C'est la direction méme de la gravité
qui sexerce perpendiculairement a la surface du globe. Grice a I'exactitude
et I'équilibre donné par la stabilité de la position du fil 2 plomb, cet outil
évoque analogiquement I'idée de parfaite justice ou équité.

Joseph Noyer’ considere qu'au principe de verticalité contenu dans le
fil a plomb, la perpendiculaire ajoute celui d'ajustage. C'est li une notion
particuliérement importante lorsquil sagit dassembler. Toute pierre mal ajustée
apportée a édifice doit étre rectifiée, et cest [une des fonctions de la méthode de

4. Noyer Joseph, Le Fil & plomb et la perpendiculaire, la construction du caewr, conscience
de l'initié, Ed. Maison de Vie, 2006, pp. 22 11.
5. Noyer Joseph, ap. cit., p. 77.

74



LE FIL A PLOMB ET LA PERPENDICULAIRE

travail en Loge que dexercer une telle rectification. Par la Perpendiculaire est
offert au Frere de mettre d'aplomb ce qui se trouvait en disharmonie.

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considere que la ligne
d’aplomb sert & élever des perpendiculaires sur des bases convenables et
qu'elle indique aussi que tous les biens viennent d’en haut®.

D — Dans quelle attitude était votre corps, lorsque vous reciites la Lumiére
de magon ?

R — Mon corps faisait une perpendiculaire.

fissl

D — A quoi sert la perpendiculaire ?

R - A élever des édifices sur leur base, tant matérielle que spirituelle’.

D — Quel est louvrage du Magon de théorie ?

R — C’est d’élever dans son ceeur des temples a la vertu et des bar-
riéres au vice.

D — Quel est l'ouvrage du magon de pratique ?

R — C’est d’élever des perpendiculaires sur des bases®.

Embleme servant de marque
d'imprimeur

a Franciscus Fevreus, libraire &
Lyon en 1588.

Il représente le fil a plomb, léquerre
et la régle, qui gouvernent la loge,
selon certains Anciens Devoirs.
Accompagné de Uinscription

« Ad perpendiculum et normam »
(D'aplomb e d’équerre).

Cette devise est extraite par les
quatre derniers mots du
paragraphe 13 du chapitre V de la
partie 11l du Traité

dArchitecture de Vitruve.

Extrait des Marques
typographiques

de Silvestre, n° 694.

6. Les rituels du Duc de Chartres 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 107.
7. Bibliotheque Municipale de Bordeaux, ca 1745, Manuscrit 828 — t. 36, ch.12.
8. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 87.

75



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le bijou du 2¢ Surveillant

Q — Que signifie la perpendiculaire que le 2 Surveillant porte ?

R — Nous devons reconnaitre par la que comme un habile magon
a durant le travail toujours la perpendiculaire en main pour rendre
Pédifice plus solide et plus durable ; de méme le Frére 2° Surveillant
est obligé d’apporter une sérieuse attention a ce que les fréves mar-
chent droit chemin dans le sentier de Uhonneur et de la Vertu, et
qu'ils sacquittent de ce qu’ils doivent a I'Ordre, selon leurs obliga-

tions contractées’.

Au Rite Ecossais Rectifié'’, la perpendiculaire est 'embleme de la soli-
darité des ouvrages magonniques. Elle est donnée au 2¢ Surveillant qui
doit veiller a ce que tous les Freres observent fidelement les lois et prin-

cipes de I'Ordre.

-

Meédaillon de la Loge « Les Neuf Muses ».
La perpendiculaire, bijou du Deuxiéme
Surveillant.

In The Sentimental and Masonic
Magazine, février 1796.

Bien que nexergant aucune action sur la matiere, comme le font le
ciseau, le maillet ou la main du magon, la perpendiculaire agit constam-
ment sur la marche des travaux, parce qu'en permanence elle donne un
sens, un axe a I'ouvrage qui préfigure le geste du constructeur élevant le
mur du temple. La perpendiculaire, venant d’en haut, ne peut mentir. Elle
est un outil constant de vérification, car toute construction risque d'étre
soumise 2 des transformations tant qu'elle n'est pas achevée, cest pour-
quoi la rectitude d'une construction demande & étre sans cesse vérifiée.
Suivre I'axe de la perpendiculaire demande de rester dans la Voie du juste

9. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Fac-similé Latomia,
n° 88, p. 4.
10. Wilermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade d'apprentif, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 87.

76



LE FIL A PLOMB ET LA PERPENDICULAIRE

milieu, de trouver I'équilibre et de le conserver en restant dans 'aplomb
de la droiture et de la regle, qui permet de s'élever du nadir au zénith de
ses aspirations les plus hautes.

Dans son étude sur cet outil, Joseph Noyer'' indique trés justement
que: Fil a plomb et Perpendiculaire montrent le chemin de la Regle, axe qui
traverse les mondes et les maintient en cobérence, matériellement autant que spi-
rituellement. Vivre en conformité avec la Regle requiert de la percevoir par le
coeur et de décider d'en faire laxe de son existence en participant avec ses Freres,
a la construction du temple. Ainsi devient-il possible de dépasser les limites de
l'individualité pour vivre un amour ouvert sur [éternel et luniversel.

Au grade de Maitre Magon de la Marque, la perpendiculaire est repré-
sentée sur le tableau qui récapitule tous les symboles. Il est dit guelle est
employée par les magons opératifs pour vérifier et rectifier les verticales lorsqu'on
les éleve sur des fondements appropriés. Mais en tant que magons spéculatifs,
nous nous en servons pour indiquer la justesse et la droiture de nos actes. De
méme que l'édifice qui nest pas vertical est instable et doit nécessairement sécrou-
ler, de méme I'homme dont la vie ne repose pas sur des principes rigoureux mais
oscille au gré des impératifs incertains de lintérét ou de la passion doit rapide-
ment se perdre dans Lestime des personnes de bien. A Lopposé, Ihomme droit et
rigoureux, qui résiste aux attaques de ['adversité et aux séductions de la prospé-
rité ne sécarte ni sur la droite ni sur la gauche du droit chemin du devoir. Celui-
la restera toujours ferme sous les plus terribles coups du sort et naura & redouter
ni Latteinte des envieux ni la calomnie des méchants .

Jeton de présence en argent de la Loge
« Isis », a Paris.

Face avers représentant un triangle
ayant en son centre un cercle adjacent,
coupé en son milien par un fil a
plomb.

Epoque Premier Empire

ou Restauration.

Photo Marc Labouret.

11. Noyer Joseph, ap. cit., p. 83. )
12. The Text book of advanced freemasonry, Mark Master, Londres, Ed. William
Reeves, 1851, p. 67 et 68.

77



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

En résumé, sur un plan spirituel, la perpendiculaire permet de contréler
la justesse et la droiture de nos pensées et de nos actions qui doivent étre en
symbiose. Toute construction qui n'est pas verticale est instable, pouvant
seffondrer a tout moment. Il en va de méme de ceux dont la vie louvoie au
gré de 'intérét du moment ou de 'emportement des passions. En revanche,
la personne de bien dont la vie est fondée sur des principes de droiture est
apte & résister aux épreuves de I'adversité, aux sirénes des vanités. Elle sait se
maintenir dans I'axe du juste milieu qui correspond a la voie droite de
I'équilibre entre devoir et raison, mais aussi d’une parfaite justice ou équité.

.

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556.
Gravure représentant ['usage du fil & plomb pour construire des triangles semblables
et calculer des distances non directement mesurables.

On peut considérer que la perpendiculaire est une invitation a des-
cendre en soi-méme, a mettre son mental dans ['état d’'un récipient vide,
dans lequel les expériences nouvelles et la connaissance s'acquierent par
I'élimination du trop plein du savoir profane. Cet outil nous invite 2 la
recherche en profondeur, mais aussi a trouver un équilibre, une stabilité,
un sens de la mesure, en se conformant a la regle, et un aplomb dans le
maintien de toutes nos attitudes. Il ne s'agit pas de se contenter d'un « je
suis comme je suis », mais de trouver son axe dans cette quéte de vertica-
lité qui permet de se trouver et d’affirmer « je suis ce que je suis ».




DEUXIEME PARTIE
LES OUTILS DU COMPAGNON

Marque d’imprimeur de Pierre Metteyer,
libraire et imprimeur & Paris, 1595-1639.
Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n® 925.



@[IZ;.:ERKIRE MoDUM, rebus ﬁ?ab%:mm’z& ;

escrt, é’gfé% cend 1enere S ul

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611.
Embleme n° 35, avec la devise : « Mens servare modum »
(Lesprit humain ne sait pas garder la mesure
ni réfréner ses passions quand le succés le grise),
inspirée de deux vers de Virgile, Enéide, X, 501-502.

Commentaire de Georges Wither, d aprés A Collection of Emblems, 1636 :

« En paroles par passion ou en acte
ne dépasse pas le juste milieu.

Notre nature demeure sauvage et rétive,

sans la lumire de la raison et de la grice.

Elle ne peut vivre sans bride ni sans régle,

prétons done attention & ['équerre sous peine d'étre en perdition.
Léquerre symbolise la loi en tant que régle pour lhumanité,
La bride représente ['usage de la raison
qui freine les élans incontrolés de la passion. »



Chapitre 6

L'équerre

Les propriétés de I'équerre

Le nom latin de I'équerre est norma qui signifie aussi regle, modele ou
exemple. Quant au terme méme d’équerre, il tire son origine du bas latin
exquadra, dérivé du verbe exquadrare signifiant équarrir, rendre carré.

Le symbole de I'équerre est attesté dés 1725 dans la franc-magonnerie
spéculative par les premiéres divulgations. Il est intéressant de noter que,
vers 1830, pres de Limerick en Irlande, au pont de Baal, fut trouvée sous
la pierre de fondation une vieille équerre en cuivre jaune. Elle portait la
date de 1517, et 'inscription suivante sur ses deux faces : je mefforcerai de
vivre avec amour et sollicitude sur le niveau au moyen de léquerre (1 will
strive to live with love and care upon the level, by the square)'.

Léquerre est formée de deux branches assemblées a angle droit. On
peut la regarder comme la réunion de I'horizontale et de la verticale. Elle
est un instrument de référence pour I'apprenti. Des le premier grade,
celui-ci est instruit que la magonnerie est un travail d’équerre, ce qui lui
est aussi enseigné par le tracé de son signe, ses pas et ses déambulations.

La marche se fait les pieds en équerre :

D — Que vous a fait faire le premier surveillant ?

R - Aprés m'avoir 6té le bandeau, par Uordre qu'il en recut, il m'a fait
placer les pieds en équerre et m'a fait parvenir au vénérable, par trois
grands pas.

D — Pourquot vous fit-il mettre les pieds en équerre, et vous fit-il faire trois
grands pas ?

R — Pour me faire connaitre la voie que je dois suivre, et comment
doivent marcher les apprentis de notre Ordre.

1. Mackey Albert G : Encyclopédia of freemasonry, vol. 11 ; New York Publishing.
2. Magonnerie adonhiramite, 1787, grade d’apprent, p. 19.

81



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

D — Comment marchent les Apprentis de [ Ordre ?

R — Par trois grands pas en équerre de I'Occident a I’Orient pour
aller chercher les premiers rayons de la lumiére®.

D — Comment parvenez-vous au tréne d Orient ?

R — Par trois pas en équerre formés par les pieds et le signe en
équerre de la main droite a la gorge.

D — Que représente (le signe) pédestre ?
R — Que tout bon magon doit avoir les pieds en équerre lorsqu’il est
en Loge*.

[’équerre remise a apprenti entré, avec la régle de vingt-quatre pouces
et le maillet, est désignée comme I'un des trois outils de base. Léquerre sert
a vérifier le travail tandis que la régle de vingt-quatre pouces sert & le mesurer,
le maillet a détacher ce qui est superflu, afin que ['équerre puisse sajuster faci-
lement et exactement’.

Léquerre sert a tracer des angles et des perpendiculaires, elle permet
ainsi de reproduire les grands axes du monde. C'est a partir de ces axes
que chacun peut orienter sa conscience et son action. Léquerre symbolise
la mati¢re, mais, au-dela de ce symbole, elle permet de I'ordonner et de
la rectifier.

Joseph Noyer® fait observer que [accord du ternaire fil & plomb, nivean,
équerre engendre ['harmonie et cest pourquoi les trois axes qu'il donne sont a
Lorigine non seulement de toutes les constructions, mais aussi de toutes les
formes comportant des angles.

Le Sceau rompu’ définit I'usage de I'équerre pour servir a donner la
forme, le niveau i mettre & l'uni et la ligne d'aplomb a élever des perpendicu-
laires sur les bases.

Q — Que signifie la pierre équarrie ?
R - La haute considération en laquelle fut notre Ordre.

3. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, Ed. du prieuré, 1997, p. 91.

4. Bibliothtque Municipale de Bordeaux, ca 1745, Manuscrit 828 — t. 36, ch. 12.

5. Les Trois Coups distinets, 1760, Latomia N° 163, 1995, p. 12.

6. Noyer Joseph, Le fil @ plomb et la perpendiculaire, Ed. la Maison de Vie, 2006, p. 64.
7. Le Sceau rompu ou la loge ouverte aux profanes par un franc-magon, 1745, Ed. les
Rouyat, 1974, p. 53.

82



I'EQUERRE

Q — Que signifie la pierre brisée ?

R - Différents malbeurs qui sont arrivés & notre Ordre.

Q— Pourquoi y a-t-on peint dessus une Equerre, une Truelle et un Martean ?

R — Pour marquer qu’elle peut étre remise en bon état, et que notre
Ordre commence a reprendre son premier état flovissant®.

Embleme n° 294.
Une équerre dont le sommet est pointé vers le ciel avec la devise :
« Firmatque regitque »
(Léquerre guide sur la bonne voie).

Dans Les sept grades de la Mére Loge Ecossaise de Marseille, toute la
décoration de la loge est sous le symbole de I'équerre :

A I'Orient de la Loge sont placés un trone et un fauteuil, le tout garni en
blew. Ceest la place du Maitre de la loge. Il a devant lui, une table en forme
d’Equerre, couverte d’un tapis bleu, sur laquelle se trouvent une épée, un
compas, un maillet et une Bible; i ses pieds il y a un coussin de drap ou de
velours bleu également en équerre sur lequel les récipiendaires se mettent a
genoux quand ils prétent leur obligation.

1l doit y avoir a I'Orient trois tables en forme d'équerre, pareilles a celle
qui est devant le Vénérable’.

8. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Bibliotheque Universitaire
Catholique de Louvain La neuve, n® 79.

9. Les Sept grades de la Mére Loge Ecossaise de Marseille, 1751, Ed. les Rouyar, 1981, p. 1.

83



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Léquerre, signe de reconnaissance

Le Régime Ecossais Rectifié définit les trois pas magonniques en
disant : ils vous annoncent ce que vous devez i ['Auteur de toutes choses, & vos
[réves et & vous-méme. Léquerre vous désigne, que si vous remplissez avec exac-
titude et régularité tous ces devoirs, vous devez espérer de parvenir & la lumiére
du vrai Orient. Les interpellations qui vous ont ét¢ faites vous apprennent que
st [homme a perdu la lumiére par Labus de sa volonté, il peut la recouvrer par

une volonté ferme et inébranlable dans la pratique du bien ™.

Le manuscrit Sloane décrit I'usage de la marche en équerre comme
signe de reconnaissance aupres d’autres magons : Un signe consiste a placer
leur talon droit dans le creux du (pied) gauche de maniére & former une
équerre, et i faire quelgques pas en arriére et en avant, en marquant un bref
arrét tous les trois pas et en plagant leurs pieds en équerre comme précédem-
ment. Si des magons vous voient faire cela, ils viendront bientot a vous.

Si vous arrivez quelque part ous il y ait des outils de magon, disposez-les en
forme d'équerre X ils ne tarderont pas & sapercevoir quun de leurs fréves en
franc-magonnerie est passé par lit; ou encore si un frére arrive quelque part oi
il y ait des Francs-Magons au travail, il peut prendre quelques-uns de leurs
outils et les disposer en équerre X : cest un signe pour se faire connaitre.

Parmi les signes de reconnaissance, il est précisé dans ce méme manus-
crit: quelques-uns font usage d'un autre signe qui est de plier le bras droit en
équerre en plagant la paume de la main droite sur le cour".

Trois des quatre principaux signes qui caractérisent la gestuelle magon-
nique se font selon I'équerre. Il s'agit du guttural, du pectoral et du pédestre.

Le premier signe que se font les apprentis est le signe guttural. On porte
la main droite au coté gauche du cou sous le menton. Il faut que la main soit
posée horizontalement, les quatre doigts étendus et serrés, et le pouce écarté,
de facon qu'elle forme une espéce d’équerre. Voila le premier temps. ..

Selon l'instruction au Rite Ecossais Rectifié'?, le signe des apprentis se
donne par un signe d’Equerre guttural entier et le signe d’ordre se fait en
portant la main droite en équerre au col. Léquerre est considérée comme
étant 'embleme de la perfection des travaux d’'une loge dont le Vénérable

10. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Ecossais Rectifié, I* degré, 1785, p. 96.

11. La franc-magonnerie : documents fondateurs, Ms Sloane, n° 3329, trad. et présenté
par Edmond Mazet. Cahier de 'Herne, 1992, p. 227.

12. Willermoz Jean-Bapriste, Régime Ecossais rectifié, grade d'apprentif, p. 79 ; grade de
maitre, p. 88 et 89, Ms. 5922, Lyon, 1785.

84



LUEQUERRE

Maitre doit diriger tous les plans. Léquerre indique au magon que s'il
remplit avec exactitude et régularité tous ses devoirs, il pourra espérer par-
venir  la vraie lumiere.

La marche du Maitre se fait par trois pas, allant de 'occident au midi,
du midi au nord, et du nord a l'orient, les deux pieds devant former
ensemble a chaque pas une double équerre.

La double équerre par lagquelle chacun de ses pas se termine aux quatre
points cardinaux annonce quun Maitre doit étre irréprochable dans ses moeurs
et sa conduite, et qu'il doit toujours servir dexemple & ses Fréres. Le premier
pas signifie que le devoir du Maitre est de chercher la sagesse, le second pas
signifie la nécessité de poursuivre courageusement sa route et de ne jamais
abandonner ses recherches jusqua la fin de ses jours. Le troisieme pas est le
[fruit espéré de ces recherches d'une conduite réguliere, qui est de trouver la
sagesse du vrai Orient oir commence ['Eternité heureuse.

Au Rite Anglais de Style Emulation, Imman rappelle, dans les
« Don't"? », que le maitre mot de la gestuelle magonnique anglaise est sans
doute « square », c’est-a-dire « 'équerre », qui caractérise toutes ses formes,
et quil est essentiel d’exécuter impeccablement tous les signes pour que
cette gestuelle soit opérative dés les premiers pas de 'apprenti.

Le signe pénal est un rappel du chitiment de 'Obligation. En pointant
la main vers L'avant, juste avant de la porter & la gorge, le magon reprend la
position de la main lors de son serment dapprenti, sur le Volume de la Loi
Sacrée avec Lespoir, selon les termes mémes de cet engagement. Que Dieu nous
garde dans le respect de I'Obligation qu'on vient de préter.

Le signe du compagnon consiste a porter la main droite sur la poitrine
a I'endroit du cceur, les quatre doigts étendus et serrés, le pouce écarté a
peu preés en équerre, et le bras éloigné du corps, afin de faire avancer le
coude. Cest le signe pectoral ou de fidélité.

Les Don't recommandent : N'oubliez pas la différence entre le signe
de respect et le signe de fidélité. Pour celui-ci, le pouce est mis en équerre
et le signe est tracé. Pour celui-l, le pouce n'est pas mis en équerre et on
laisse simplement la main retomber.

Iman précise d’ailleurs que contrairement 4 une opinion répandue, le
signe de respect n'est pas un signe magonnique. Ce signe est couramment
pratiqué dans les pays anglo-saxons lors de toutes sortes de cérémonies
civiles ou militaires, et il est utilisé dans le cadre magonnique lors d’invo-
cations spécifiques.

13. Inman Herbert, Les inconvenances magonniques, traduction et présentation par Gérard
Gefen in Renaissance Traditionnelle, n® 91-92, juilllet-octobre 1992, p. 233 a 243.

85



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le signe du maitre consiste a faire I'équerre avec la main, de la fagon
qui a déja écé décrite plusieurs fois, I'élever horizontalement 4 la hauteur
de la téte, I appuyer le bout du pouce sur le front; et la descendre ensuite
dans la méme position au-dessous de la poitrine, en mettant le bout du
pouce dans le creux de ['estomac.

Enfin le signe pédestre se fait en mettant les deux talons I'un contre
I"autre et en écartant le bout des pieds, de fagon qu’ils forment une
equerre On explique allegorlqucment cette figure ainsi: elle signifie
qu'un frére doit toujours avoir en vue I'équité et la justice, la fidélité, et
étre irréprochable dans ses moeurs'.

Dans le rituel du Marquis de Gage, le candidat est requ le méme jour
apprenti et compagnon. Linstruction insiste trés clairement sur la fonc-
tion de I'équerre qui caractérise la marche et les signes aussi bien de I'ap-
prenti que du compagnon :

D — Comment l'Apprenti fait-il sa marche ?

R — Par trois équerres.

D — Que dénotent ces trois équerres ?

R — Elles dénotent son dge et que tout magon doit marcher dans le
sentier de I'équité et de la vertu afin qu’il ne fasse jamais rien dont il
pmsse se repmm‘.

D — Comment un apprenti entre-t-il en Loge dans ce grade ?

R - Il frappe trois coups a la porte du temple. Lorsqu’on lui ouvre,
il se met au signe de ce grade, les pieds en équerre. Il fait trois grands
pas toujours en équerre droit a l'occident et va se mettre entre le 17 et
le 2 Surveillants.

D — Comment se fait le signe ?

R — En portant la main droite a la gorge en équerre, les quatre
doigts serrés le pouce tendu et la tirant jusqu’a U'épaule droite puis la
laisser tomber perpendiculairement sur la cuisse, ce qui forme encore
une autre équerre"

Dans ce méme rituel I'instruction du deuxieme grade insiste sur I'im-
portance de la marche du compagnon qui se fait selon I'équerre :

D — Comment le Compagnon fait-il sa marche ?

R — Par trois équerres et la double équerre.

14. L'Ordre des Francs-Magons trahi et leur secret révélé, 1745, Ed. les Rouyat, p. 61 et
130 4 134.

15. Marquis de Gages, Rituel d'apprenti, 1763, Bruxelles, Ed. Mnémosyne, 1999,
d’apres le MS de la BnF, FM* 79, Paris, p. 24.

86



’EQUERRE

D — Pourquoi cela ?

R — Par trois équerres pour me faire souvenir de ne jamais m'écar-
ter du chemin de l'équité et la double équerre me démontre le double
lien qui me lie a la fraternité par le deuxiéme grade que j'ai passé'®.

Les Trois Coups distincts mentionnent aussi que le signe de compagnon
du métier se fait par une double équerre: Ce signe est de placer la main
droite sur la partie gauche de la poitrine, le pouce en équerre, le bras gauche
levé formant une équerre "’

Johannes Stiffler, Von kiinstlerischer
Abmessung, 1536.

Gravure sur bois représentant un architecte
portant ses outils :

le fil & plomb, le compas et [¢querre.

Léquerre sert donc de marque ou d’identification pour se faire recon-
naitre d’autres magons : Par exemple, si quelquun est avec des gens, et quil veut
envoyer chercher un autre magon, il lui envoie un morceau de papier, avec un
coin plié comme la pointe d'une équerre. En supposant quiil le serre dans sa main,
quand il louvre, la marque oix la pointe de équerre était pliée est ce qu'il
remarque. Ou, 51l lui envoie un gant, léquerre est faite sur la premiére jointure
du médius, avec longle du pouce, ou quelque chose comme ¢a'®.

D — Ou est votre maitre ?

R - Il v'est pas trés éloigné et 'on peut le trouver.

Si L'équerre est a portée de main, on la présente sur la pierre quon est en
train de travailler ; sinon, on met les pieds en équerre, comme on la montré

16. Marquis de Gages, Rituel de compagnon, op. cit., p. 25.

17. Les Trors Coups distinets, op. cit., p. 23.

18. Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-magonnerie, Les aveux d'un magon,
Ed. Dervy, 2006, p. 435.

87



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

plus haut. C'est la position qu'on prend lorsqu'on répete les secrets. Léguerre est
alors reconnue comme le maitre, & la fois par la parole et par les pieds.

D — Comment faites-vous une équerre ?

R — Je plante deux fers dans le mur. Si ¢a ne suffit pas avec deux,

j'en mets trois. Ca fait en méme temps léquerre et le niveau .

Léquerre, outil du compagnon

D — Quels sont les autres meubles dans une loge ?

R - La Bible, le compas et I'équerre.

D — A qui appartiennent-ils en propre ?

R - La Bible a Dien, le compas au maitre et Uéquerre au compa-
gnon ™.,

Lors de la prestation de serment, on demande au récipiendaire de faire
les trois pas de Compagnon. Pour faire le premier pas, il est procédé ainsi :
en portant le pied droit au Midi en croisant sur le gauche ; le 2, le pied gauche
au Nord croisant sur le droit qu'il assemble en équerre; le 3, le droit & [Orient
auquel il joint également le gauche en équerre ; enfin on le fait mettre i genoux
de fagon que son genou droit soit en équerre; a la fin de ['obligation, le Véné-
rable frappe cing coups sur [équerre que le récipiendaire doit tenir sur le ceeur'.

Dirigit obliqua

D — Quel est le symbole d'un compagnon ?
R — Une pierre assez bien équarrie, sur laquelle se trouve une
équerre, avec la légende Dirigit obliqua®.

Dans le Rite Fcossais Rectifié, chaque tableau est posé verticalement contre
le plateau du Vénérable Maitre. Lembleme et la devise qui le caractérisent
sont différents & chaque grade. Ils sont au centre de la méditation du grade
transmis, apportant un enseignement différent et complémentaire de celui
donné par le tapis de loge. Le tableau du deuxi¢me grade rappelle opportu-
nément que le magon a choisi comme base de sa réalisation spirituelle le

19. Langlet Philippe, op. cit, p. 425.

20. Langlet Philippe, op. eiz., p. 519.

21. Les rituels du Duc de Chartres, op. cit., p. 101 et 103.

22. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, op. cit.

88



L'EQUERRE

symbolisme des bétisseurs, et tout particuli¢rement celui des ouvriers de la
pierre, régi par I'équerre. Linstruction par demandes et réponses décrit
ainsi ce tableau, symbole de la loge de compagnon :

Une pierre cubique sur Zaque!]c’ est posée une équerre avec ces mots : dirigit
obligua. Cette inscription accompagnant ce symbole signifiant : le but et la
perfection des travaux de ['ordre.

Cette devise figurait déja pour illustrer la représentation d’une équerre
au-dessus d’'un embléme dés 1702. Marianne Grivel”® en a trouvé trace
dans une publication de 1664 ol sur une grande planche, on peut lire:

Pour les batiments, divertissements. Dans la piéce de la maison de ['Este
Une équerre ayant pour mot DIRIGIT OBLIQUA. Pour marquer le
soin et lapplication de sa Majesté & réformer les abus de son Etat, i
redresser les mauvaises coutumes qui sy étaient introduites.

Sur la droite raison sétablit ma puissance,

Pour combattre en tous lieux, lerreur et lignorance,

Que ma sincérité ne peut dissimuler,

Je découvre labus quelque part quil se glisse,

Et sans jamais gauchir fexerce une justice,

Dont nul ne saurait appeler

CMLANKIT ) -

e

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. Tableau du grade de compagnon
Embléme n® 173, au Rite Fcossais Rectifié
représentant une équerre posée sur un mur, avec la devise : « Dirigit obliqua ».

avec la devise : « [ dirigit ﬁf)ﬁq.’;‘(&‘ »
(Elle redresse toutes choses obliques).

23. Grivel Marianne, Devises pour les tapisseries du Roi, Editions Herscher, Paris, 1988, et
Renaissance Traditionnelle n® 106, avril 1996, p. 104 4 107.

89



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Lors des voyages du compagnon au Rite Ecossais Rectifié, le port des
outils est remplacé par trois épreuves de rejet de trois métaux: le fer, le
cuivre et [argent. Ces voyages correspondent & un approfondissement plus
déraillé du dépouillement initial des méraux.

Le seul outil représenté sur le tableau du grade est donc une équerre
assortie de la maxime latine « Dirigit obliqua » qui signifie : Elle redresse
toutes choses obliques, ou encore elle rectifie ce qui est de travers. Jean
Ursin®® précise que le sujet du verbe « Dirigit » (qu'on se gardera de tra-
duire par le frangais « diriger ») est, comme cela arrive souvent en latin,
sous-entendu, et qu'il ne peut étre que I'équerre.

Cette representatxon invite tout compagnon a se construire lui-méme,
pour construire parallelement au-dehors. Cela correspond a I'étape de
réédification du temple, qui exige de reconstruire sur des fondements
solides et éprouvés, établis sur une base bien carrée. Cette reconstruction
ne peut se faire quen prenant en compte I'enseignement du passé. La
connaissance préalable de la Tradition est nécessaire pour aborder toutes
les phases de la construction.

Si lapprenti a découvert le passage des ténebres a la lumiere et a
reconnu la destruction du temple par le tableau représentant une colonne
brisée et tronquée par le haut mais ferme sur sa base, avec la devise
[Adhuc stat], la base de cette colonne est toutefois solide et bien établie ; il
pourra donc reconstruire. Le compagnon, lui, doit approfondir les raisons
de sa destruction (les différents métaux), et le moyen d’ceuvrer positive-
ment par une nécessaire rectification.

La pierre taillée, dont I'équerre souligne I'angle droit, établit une har-
monie parfaite entre les chefs-d’ceuvre accomplis et 'outil qui en est I'ins-
trument de réalisation.

Le sens donné a I'équerre dans d’autres rites

Au Rite Anglais de style Emulation, les outils du Compagnon sont
I'équerre avec le niveau et la perpendiculaire. Il est dit, concernant
l'équerre, guelle sert a vérifier et a rectifier les angles droits des édifices et
permet de donner la forme voulue & la matiére brute. Léquerre nous enseigne
la moralité. Ainsi par une conduite selon 'équerre, des pas selon le niveau et
des vues droites nous espérons nous élever vers ces demeures immortelles d'oil
émane toute bonté®

24. Ursin Jean, Instruction & l'usage des compagnons au Rite Fecossais Rectifié, Ed. Dervy, 1995.
25. Emulation Ritual, Second degree, Regalia Revised Edition, 1996, p. 137 et 138.

90



’EQUERRE

On retrouve ces éléments au sein de la chanson 26, dans Ahiman
Rezon*
Magons libres et joviaux
Suivez toutes les régles
Enseignées dans les écoles
Par Salomon, ce roi magon
Qui mit [Art royal & Uhonneur.
1L est justement appelé sage,
Sa renommeée monte jusqu au ciel
1l se tenait sur léquerre
Et il éleva le Temple
Par le niveau, le fil & plomb et le gabarit
Il fut [¢tonnement de [époque.

La chanson 27 définit trois de ces outils de vérification comme facteur
d’harmonie :

Fil a plomb, niveau, équerre, préparons l'ouvrage
Et unissons-nous en une douce harmonie.

Lors du quatrieme voyage du compagnon au Rite Frangais et au Rite
Ecossais Ancien et Accepté, le récipiendaire tient de la main gauche une
équerre et une regle.

Dans le Régulateur du Magon, ce voyage est commenté ainsi: Mon
Frére, nous avons voulu vous figurer par ce voyage, la quatrieme année d'un
compagnon pendant laquelle il est occupé & la construction et a lélévation des
batiments, & en diriger lensemble et & vérifier l'exactitude de la pose des
pierres et ['emploi des matériaux.

Cect vous offre Lembleme de la supériorité que les hommes obtiennent sur
leurs semblables, par le zéle, lassiduité et I'éminence de leurs connaissances,
lors méme qu'ils la cherchent le moins. Instruisez vos fréres par d utiles lecons,
guidez leurs pas dans les sentiers de la vertu et édifiez-les par vos exemples™

Dans le Guide des Magons Ecossais, bien que le sens de ce voyage soit
identique, il est commenté un peu différemment: Ce voyage, mon frére, est
limage de la quatrieme année d'un apprenti, pendant laquelle il doit étre
occupé directement de [élévation de Iédifice, a en diriger lensemble, et & vérifier

26. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Ed. Blllngue présentée et traduite par Georges
Lamoine, Toulouse, Ed. du Snes, 1997, p. 141 4 145.

27. Le Régulateur du magon 1785/1801, éd. critique érablie par Pierre Mollier, Ed.
A I'Orient, 2004, p. 176.

91



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

la pose d'équerre des matériaux amenés pour terminer Leewvre magonnique ; il
vous apprend que l'application, le zéle et lintelligence que vous avez montrés
dans vos travaux, peuvent seuls vous élever au-dessus des fréres moins instruits
et moins zélés que vous*.

Gobelet hollandais de Delfi gravé, représentant Carpophorus, un des
Quatre Couronnés, portant ['équerre. 1633. Freemason’s Hall, U.G.L.E.

Dans le manuscrit Graham, I'équerre est citée au nombre des douze
lumieres d’'une loge avec la régle, le fil 4 plomb, le maillet et le ciseau.
Léquerre est I'outil de référence par lequel on honore le serment :

D — Quelles autres teneurs votre serment comportait-il ?
R — Ma seconde était d’obéir a Dieu et a toutes vraies équerres
faites ou envoyées (de la part) d'un frére; ma troisiéme était de ne

jamais voler, de peur que joffense Dieu et fasse honte a I'équerre®.

Léquerre du Vénérable
Dans le Manuel pour un Vénérable en voyage, I'accent est mis sur
I'importance du port de I'équerre par le Vénérable::

D — Pourquoi votre Vénérable Maitre porte-t-il une Equme sur sa poitrine?
R — Pour trois raisons principales :

28. Guide des Magons Ecossais, Ed. critique établie par Pierre Noél, Ed. A ['Orient, 2006,
p- 209.

29. Le Manuscrit Graham, 1726, trad. et annoté par J.P. Berger in le Symbolisme
n® 392-393, janv-juin 1970, p. 102 et 103.

92



LUEQUERRE

1° Clest une marque de sa dignité; car comme dans un bitiment
bien ordonné, tout doit se régler par I'équerre, de méme les fréves doi-
vent se régler sur le maitre et lui préter une obéissance sage et raisonnée.

2° Comme toute pierre brute se degrosszt et s equarrzt par
lEquerre, ainsi les freres doivent se former aux Vertus civiles et
magonniques sur les exemples du Vénérable Maitre.

3° C’est pour nous donner i connaitre que nous devons rapporter
toutes nos actions a l'équerre de la Vérité®,

René Guénon remarque que I'expression : le Vénérable Maitre gouverne
par [équerre est employée parce que I'équerre est considérée comme
Lunion ou la synthése du niveau et de la perpendiculaire qui sont les attributs
respectifs des deux Surveillants... et est mis par la en relation directe avec les
deux termes du complémentarisme représenté par les deux Colonnes du temple
de Salomon. Ainsi le Maitre de la loge dirige ou gouverne avec les premier
et second Surveillants.

Il ajoute : [inégalité des branches de [égquerre se réfere plus précisément & un
« secret » de Magonnerie opérative concernant la formation du triangle rectangle
dont les cotés sont respectivement proportionnels aux nombres 3, 4 et 5...

Equerre de Vénérable Maitre ou Maitre de la Loge

Vitruve™, qui écrivait au début de I’ere chrétienne son traité sur
Part de la construction, explique I'invention de Pythagore fondée sur le

30. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprents, Bibliotheque Univer-
sitaire Catholique de Louvain La neuve, n® 79.

31. Guénon René, La Grande Triade, Ed. Gallimard, 1957, p. 133.

32. Vitruve, Les dix livres d arehitecture, £d. Balland, 1979, p. 265 et 266.

93



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

triangle rectangle en disant: Pythagore a inventé la maniére de tracer un
angle droit sans avoir besoin de 'équerre dont se servent les ouvriers, et nous
tenons de lui la méthode que nous avons pour faire avec justesse et exactitude
cette équerre que les ouvriers avaient tant de peine & fabriquer d'une maniére
correcte. Et il ajoute, expliquant ainsi comment Pythagore enseignait a ses
disciples le secret de former un carré parfait :

On prend trois régles, dont lune soit de trois pieds, lautre de quatre, et
lautre de cing ; on les dispose de maniére que leurs extrémités se joignent et
quelles composent un triangle, qui formera une équerre parfaite. Si lon fait trois
carrés qui aient chacun pour cotés la longueur de chacune de ces trois régles, celui
dont le cité sera de trois pieds aura une superficie de neuf pieds, celui dont le coté
en aura quatre aura seize pieds de superficie, celui dont le coté aura cing pieds
aura une superficie de vingt-cing pieds. De cet arrangement, il ressort que le
nombre des pieds contenus dans les deux superficies des deux carrés, dont ['un a
trois et lautre a quatre pieds de cotés, sera égalé par celui qui se trouvera dans
la superficie du carré qui a cing pieds dans chacun de ses cités.

Cet ancien procédé est utilisé pour former un angle juste. Il serait tou-
jours en usage parmi les hommes du métier, le 3, le 4 et le 5 étant le fon-
dement de toute équerre.

Frédérick Tristan observe de méme que [équerre du magon (en fer ou en
bois) a une soixantaine de centimétres de long et posséde une branche plus
longue que lautre dans la proportion immuable %, ce qui donne [hypoténuse
virtuelle de 5, décrivant ainsi le triangle dit égyptien chez les Indiens, cest-a-
dire le triangle rectangle pythagoricien.

1l semble que le probleme de la rectitude d'une équerre ait fait partie des
secrets du métier. Il suffisait pourtant de trois équerres disposées par deux dos-
a-dos pour sassurer de leur perfection. On notera que Limportance de Pytha-
gore chez les compagnons vient dabord de cette connaissance du 3, 4, 5 qui
sur le terrain se vérifiait grice a la corde a douze neeuds™.

La découverte des livres d’Euclide a enseigné aux constructeurs la
fagon géométrique de construire un triangle équilatéral (Premiere Proposi-
tion) et celle de construire un angle droit (Deuxieme Proposition). Cela
leur a permis de concevoir le véritable arc gothlque avec le tnangle équila-
téral pour unité, symbollsant la trinité dans I'unité. La connaissance de la
signification supréme de la trinité se trouvait partout a I'époque médié-
vale : tous les documents importants commengaient par une Invocation
aux Trois Personnes. En magonnerie, aussi on rencontre la référence fonda-
mentale au triangle directeur lors de la construction du Temple.

33. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Ed. du Rocher, 2000, p. 232.

94



L'EQUERRE

Quand un architecte médiéval entreprenait la conception d'une église,
il navait aucun de nos appareils modernes. Les seules méthodes a sa dis-
position étaient fondées sur la Géométrie, telle qu'elle érait alors connue
de lui; et cela explique pourquoi les Anciens Devoirs déclarent que la géo-
métrie est le fondement de toute la Magonnerie. La géométrie connue par
les constructeurs du XI° siecle était en effet des plus simples, fondée sur le
tracé d’angles droits avec une équerre et de cercles avec un compas.

Le secret a cette époque était la loi des carrés des cotés du triangle 3, 4,
5, dont on dit qu'elle se transmettait d’architecte & architecte. Il apparait
clairement, d’apres les anciennes divulgations, que le triangle de cotés 3, 4
et 5 et la loi des carrés de ses cotés éraient connus et mis en pratique par
les francs-magons spéculatifs, dés 'origine.

Limportante étude de Philip Crossle®, se basant sur I'illustration de
Picart, commente la table en forme d’équerre, qu'il appelle « table mys-
tique », s'appuyant sur des croquis et sur les rituels d’époque.

La gravure de Picart reproduite ici représente bien la Table mystique
(C'est ainsi que les anciens rituels anglais 'appellent). La table est disposée
en forme d’équerre, apparemment de dimensions dans le rapport de 3 2 4,
avec une hypoténuse virtuelle de longueur 5.

e TP R [ =+ PEErs
s

e B “ ,1 3 o " @

He

Détail de la gravure de Bernard Picart intitulée « Les Free-Massons », tirée de
louvrage Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde,
Amsterdam, 1723. Elle montre que le récipiendaire est éprouvé
par une équerre @ branches inégales, et que la table « mystique » a la forme d'une
équerre de proportions 3, 4 et 5.

34. Crossle Philip, The freemasonss gauge, square, and compasses, Saint Claudius 1928-
1929, p. 6 4 30, The Library and Museum of Freemasonry, Londres, A 31 SAL

95




SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Détail de deux des officiers portant une truelle et un compas.

Dans une loge de franc-magons du XVIII* siecle, les assistants sont
apparemment assis selon la disposition d’une équerre a angle droit, avec
le Vénérable Maitre au sommet, a I'Est (appelé le « milieu» dans le
manuscrit de Trinity College). La gravure de Picart place en effet la
chaise du Vénérable Maitre au sommet et montre deux chaises (une
pour chaque surveillant) a I'extrémité de la longue branche de I'équerre.
Mais le Maitre lui-méme, qui porte un compas comme symbole de son
office, se tient debout au centre de I'hypoténuse virtuelle pendant la
réception d'un candidat.

Détail du dossier du siege du Maitre,
dapres la gravure de Picart _
« Les Free-Massons ». =

el TR

Il‘-_l'“‘SI

AN
L g .Ilﬁ‘ \\ Ak
-\\\*k\\\\\&
La bibliotheque de Trinity College™, & Dublin, possede un manuscrit

portant la mention « Free Masonry, Feb. 1711 » [Franc-Magonnerie,
février 1711], dont on peut extraire le passage suivant :

35. Langlet Philippe, ap. cit., p. 258-259.

96



EQUERRE

Q — Ot le Maitre se tient-il ? |
R — Dans une chaire d’ivoire, au centre d’'un pavement |
rectangulaire droit [ou : d’un pavage rectangulaire]. Wi

Cela pourrait signifier que la chaise du Maitre a été placée dans la
méme position que celle montrée dans la planche de Picart, comme le
remarque Philip Crossle®. 1l ajoute, se référant au Dublin Weekly Journal,
26 juin 1725, que :

Lorsque Richard, Comte de Rosse, fut installé Grand maitre d'Irlande, le
24 juin 1725, aussitor que la Grande Loge fut préte a apparaitre, les Officiers
de I'Ordlre, les Stewards et le Roi d’Armes des Magcons, vétu comme il convient,
portant sur un coussin de velours, une petite Truelle d'or accrochée & un ruban
noir, se présenta i la porte et savanga vers les Grands Surveillants et les autres
[Grands officiers]. A Lextrémité du grand hall, ot était installée la Table mys-
tique, qui avait la forme de deux équerres de magons réunies. [Apres que le
Grand Maitre et d'autres Officiers de la Grande Loge eurent été annoncés, les
Officiers de I'Ordre, etc., se dirigerent vers le Temple de la Grande Loge et y
conduisivent solennellement le nouveau Grand Maitre a la Téte de la Table
mystique et le Roi d’Armes des Magons accrocha i son cou la Truelle dor au
moyen du ruban noir.

On remarquera que deux équerres de magons réunies peuvent se com-
prendre de trois fagons. Le texte ne le précise pas:

tableen T table en U table rectangulaire
ou en fer i cheval

Dans certains anciens catéchismes magonniques, il est dit que le candi-
dat, en prétant son Obligation, s'est agenouillé « une jambe dans I'équerre
et I'autre en dehors d’elle ». Autrement dit, il est agenouillé a 'intérieur et
a extérieur des limites de la Table mystique. Par exemple, on lit dans la
Magonnerie disséquée de Prichard® (1730) :

36. Crossle Philip, ap. cit.
37. Cahier de 'Herne, op. cit., p. 314.

97



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Q — Comment vous recut-il Magon ?
R — Avec mon genou dénudé, fléchi, le corps en équerre.

Le fait que la regle du triangle rectangle de cotés 3, 4 et 5 était connue
et utilisée par les Magons spéculatifs est confirmé par cet extrait du
Manuscrit Sloane™ :

Q — O se trouve la clé de la porte de la loge ?
R — Dans une boite fermée ou sous un pavement triangulaire [qui a
trois angles], a environ un pied et demi de la porte de la loge.

Dans le Manuscrit Trinity College”, on lit:
Q — Ot conservez-vous la clé de votre loge ?
R — Dans une boite en os, a un pied et demi de la porte de la loge.

Et dans le Manuscrit Chetwoode Crawley™ :

Q — Oit trouverai-je la clé de votre loge ?

R - A trois pieds et demi de [la porte] de la loge sous un parpaing et
(une) motte verte.

On pourrait interpréter cette description selon le schéma suivant de

Philip Crossle®' :

endester.

Perp

Md?ﬂ:,-’- —f-"-—.-r-.p_. e =
“Box of bone,” | Distance from
*Greendivat,’or the Lodge door.

“ Green turfom, _ _L

Perpendester est généralement considéré comme étant une déformation
de perpend ashlar traduit le plus souvent par « parpaing », mais ici per-
pendester, qui est écrit le long de la droite joignant le sommet du triangle

38. Langlet Philippe, op. cit., Ms Sloane 3329, ca 1700, Ed. Dervy, 2006, p. 167.
39. Langlet Philippe, op. cit., Ms Trinity College, Dublin 1711, p. 259.

40. Langlet Philippe, ap. cit., Ms Chetwode Crawley, ca 1700, p. 141.

41. Crossle Philip, op. cit.

98



LEQUERRE

3-4-5 au point qui représente la « motte de gazon vert » (green divot or green
turf) — droite qui est perpendiculaire a I'hypoténuse du triangle — semble
avoir été compris par Philip Crossle comme signifiant perpendiculaire.

Un « perpendester » (verticale ou fil & plomb) partant de I'angle de la
table mystique, par exemple « le pavage a trois angles » (ms Sloane), « une
équerre » (Mason’s Examination), ou « une pierre carrée [ou: cubique] »
(Mystery of Freemasons), est la ligne sur laquelle se trouvent a I'extérieur
de la Loge la « boite fermée », ou « boite en os », ou « motte de gazon
vert », ou « glebe verte » et les mesures en indiquent 'emplacement exact.
« Sur le coté droit sous une glebe [ou motte de gazon] verte » peut dési-
gner au candidat le coté droit en s'approchant de la porte.

S’il en est ainsi, le « perpendester » passe entre les sieges des Sur-
veillants et, dans ce cas-13, la clef est correctement décrite comme étant
« sur le coté droit sous une touffe verte », qui serait située du coté droit
du candidat lorsqu’il s'approche de la colonne sud, derriere le Second
Surveillant.

Il est possible que la « table mystique » ait été disposée en plein air, a
Pextérieur de la porte, comme mentionné dans le registre de 1670 de la
loge d’Aberdeen.

Le « perpendester » pourrait aussi désigner une verticale ou un fil a
plomb partant du si¢ge du Maitre et tiré le long de la grande branche de la
table mystique de la gravure de Picart. (Sur cette gravure, un fil 2 plomb
[le « perpendester »] est dessiné au dos du siege du Maitre). Ce que Philip
Crossle interprete en tragant le schéma ci-dessous :

i

Mystical table.

T L

endesler.

-

. 7 F
Bound case,” ]}m‘"“

'Box.o{ bane," D s
"Green divet,"or L oo

" Green turf."my—- )-

99



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Léquerre est I'un des trois bijoux mobiles ou joyaux de la loge ; elle fait la
synthese des bijoux des Premier et Second Surveillants. Clest pourquoi elle
est dévolue au Maitre de la Loge, qui doit diriger le travail selon le droit et la
rectitude pour le bien de I'ouvrage ; mais il doit aussi sefforcer d’évertuer
tous ses freres a prendre la voie du perfectionnement et de la vertu.

D-A quoi sert [équerre du Vénérable Maitre ?

R - A mettre en perfection ce qui est imparfait™.

D — Ou avez-vous été recu ?

R — Dans une Loge de Maitre.

D — Comment avez-vous été préparé pour cette réception ?

R — Les pieds sans souliers, les bras et le sein nus, privé de tous
métaux, a la réserve d’'une équerre de fer qu'on m'a attachée au bras
droit ; je fus ainsi conduit a la porte de la Loge®.

D-A quel attouchement connaitrais-je (que vous étes maitre) ?

R — En faisant toucher par le bout mes pieds ouverts en équerre,
avec les vétres ouverts, de méme, pour former ainsi ensemble une
double équerre™.

Philip Crossle relate que cest lusage dans les loges de Maitre Magon irlan-
daises de placer une équerre sur le sol & Lendroit ois le pied du candidat viendra
se poser lorsquil sera relevé d'une position horizontale de mort & une vivante ver-
ticale pour tenir la charte de la loge contre son ceeur. Cet usage, encore en
vigueur dans certaines régions d’Irlande, nest pas officiellement reconnu, ce qui
est regrettable. I1'y a si longtemps que j'ai moi-méme été relevé sous la charte que
jai oublié ce que l'on ma dit & ce moment particulier de la cérémonie. Mais je
me souviens de certaines questions que le tuileur ma posées ;

Q. — D'oir avez-vous été relevé ?

R. — D’une position horizontale de mort a une vivante verticale.

Q. — Sur quoi et par quoi avez-vous été relevé ?

R. — Sur léquerre (et sur une ligne tracée & un pied) et par les cing
points du compagnonnage.

Le fait que cette trés ancienne coutume irlandaise a plus de 200 ans est
prouvé par le passage suivant du manuscrit Trinity College (1711) : « Pour
faire descendre un homme d'un échafaudage, ou de nimporte oi, joignez les
talons en écartant les bouts des pieds et regardez en l'air. Puis, avec la main ou

42. Bibliotheque Municipale de Bordeaux, ap. cit.

43. Le vade-mecum magonnique, troisitme partie, maitrise, Setier imprimeur 5825,
p. 16. Fondation Thiers, fonds Demais (in 12° Carton 6 N).

44. Le Parfait magon, catéchisme de maitre, op. cit., p. 160.

100



UEQUERRE

avec une canne, faites un angle droit. Léquerre est sur le sol, cest le franc-
magon. On lui a enseigné comment vivre et comment mourir. Le compas est
un symbole d'éternité ».

Toutes ces hypotheses émises par Philip Crossle peuvent étonner,
néanmoins elles méritent d’étre approfondies, car elles apportent un éclai-
rage intéressant et une synthése cohérente concernant des instructions
magonniques du XVIII® siécle, qui paraissent parfois obscures.

Beflt, M1ld York- R 1verTobdcco
LONDON

Magon du xviire siecle, les pieds en équerre,
tenant en main ['équerre du Vénérable Maitre de la Loge

(AQC n° 111).
Généralités

Si tous les signes des magons se font selon 'équerre, le niveau et la per-
pendiculaire, le travail du franc-magon consiste a équarrir les pierres, a les
polir, a les mettre 2 niveau, et 4 tirer une muraille au cordeau®

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considere que I'usage de
I'équerre est de donner la forme a ce qui ne I'a pas, et elle est reconnue
comme étant le symbole des bonnes moeurs®.

Le Manuscrit Dumfries n° 4 définit la magonncrie comme étant un tra-

vail d’équerre et le magon comme un ouvrier de la pierre®.

45. LOrdre des francs-magons trabi et leur secret révélé, op. cit., p. 119.

46. Les rituels du Duc de Chartres, op. cit., p. 107.

47. Manuscrit Dumfries n° 4, traduit et annoté par Jean-Pierre Berger in Le symbolisme
n° 377, octobre-décembre 1966, p. 30.

101



SYMBOLIQUE DES QUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Dans Le flambeau du Magon®, la marche ou signe pédestre montre
que tout bon magon doit marcher dans la voie de I'équité dont I'équerre
est le symbole.

Pour le Maitre, I'équerre accompagne son cceur oli sont renfermés les
secrets de l'ordre, lui rappelant 'attitude dans laquelle fut trouvé le corps
d’Hiram, dont le bras gauche était étendu, et le droit formait I'équerre en
figurant le signe pectoral”.

D — Combien composent-ils une loge ?

R - Dieu et léquerre, plus 7 ou 5 magons justes et parfaits...
D — Comment est-elle gouvernée ?

R — Par l'équerre, le fil & plomb et la régle

Fiadl

D — Combien existe-t-il de bijoux précieux (dans votre loge) ?

R — Trois. Un parpaing, une pierre en losange et une équerre™.

Représentation de la construction
de la Tour de Babel, miniature

du XII* siecle.

Détail d’un dessin de Herard

de Landberg

montrant le magon vérifiant le mur
selon ['équerre.

Dans Lensemble des institutions des francs-magons au grand jour, le
Maitre de toutes les Loges est désigné comme étant Dieu et I'équerre.
Dans Le Grand mystére dévoilé, a la question : Quel est votre créateur ?, on
répond : Dieu et ['équerre. Léquerre est appelée « Excellence des Excel-
lences ». Dans Les aveux d’un magon, on dit qu'il existe cing points dans le
carré, dont le premier est I'équerre, notre maitre apres Dieu’'.

48. Le flambeau du Magon, Bordeaux 1777, p. 62 et 63.
49. Magonnerie Adonhiramite, 1787, grade de maitre, p. 89.
50. Langlet Philippe, op. ¢it., p. 333 4 335.

51. Langlet Philippe, op. cir., p. 349, 403 1 405, 429.

102



L'EQUERRE

Léquerre est un outil né d’'un concept intellectuel de droiture et de
rectitude. Sa forme n’existe pas dans la nature, elle n'est donc en rien
naturelle. Elle demande au magon de faire un effort, de prendre sur soi
pour marcher les pieds en équerre ou se mettre a 'ordre, conditions néces-
saires pour se conformer a la régle et 4 la norme de I'angle droit.

Dans le cadre du travail du compagnon, I'équerre peut étre considérée
davantage comme un outil de vérification plutot qu'un outil de tracé.

r

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.
Embleme n° 172, représentant une colonne

dont la verticalité est attestée par une équerre,

avec la devise : « Quod non capis quod non vides »
tirée du Lauda Sion (Loue Sion),
chant religieux composé par Thomas d Aquin :
Quod non capis, Quod non vides, Animosa firmat fides, Praeter rerum ordinem,
(Ce que tu ne comprends ni ne vois, une ferme for te lassure, hors de lordre naturel).

Laurence Dermott® fait remonter a Seth les Arts libéraux établis a
I'aide de la regle et de I'équerre :

Sur eux il consigna de merveilleuse habileté,
Chaque science libérale de sa plume assurée
Proportion et régle par léquerre il établit,
Et indiqua ['usage de la magonnerie.

52. Dermotrt Laurence, Ahiman Rezon, ap. cit., p. 169.

103



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Selon Chappron, [équerre est le symbole de la franchise et de la droiture,
qui sont le plus bel apanage d'un magon, et le distingue du reste des humains ;
elle est aussi le symbole de la justice qui doit diriger les actions d’un Magon,
elle sert de bijou au Vénérable ™.

Toute construction passe par la recherche d’'un équilibre. Cest la ren-
contre du vouloir et des devoirs. « Je veux, donc je construis » peut étre repré-
senté par une verticale qui se dresse vers le ciel, alors que « je dois » peut étre
représenté par une horizontale qui repose laborieusement sur la terre et lie
chacun dans une réalité d'interdépendance fraternelle. La verticale rejoint
I'horizontale, formant une équerre qui donne la loi de la construction. Je
veux, c'est ['orientation créatrice déterminante de toute ceuvre en chantier. Je
dois, cest accepter la servitude et les contraintes de la condition humaine
pour étre a 'écoute des liens entre tous les fréres humains.

Par léquerre, il nous est découvert que ce méme Dieu a fait toutes choses
égales ; parce que la propriété de équerre est de sassurer, par son moyen, du
carré parfait; ainsi la volonté de Dieu, en créant le monde, na pu agir que
d'une seule maniére, qui est celle du bien parfait™.

En résumé, 'équerre est l'outil de base et de fondement de la magon-
nerie. Elle met en place le temps, I'espace et le nombre. Clest I'une des
trois grandes lumieres qui dirigent et ordonnent le comportement d'un
magon. L'équerre donne le cadre des lois et de I'ordre a observer. On peut
considérer les deux branches de I'équerre comme emblemes du Droit et
du Devoir, symbole de loyauté et de probité. Cest 'outil qui conduit
toute ceuvre jusqu'a son achévement, que cette ceuvre se construise sur un
chantier matériel ou dans le sanctuaire du ceeur.

Le maniement de I'équerre permet d’approfondir les concepts de droi-
ture, d'équité, d’ordre, d’équilibre, d’accéder au juste milieu qui correspond a
la sagesse. Lutilisation de I'équerre permet de donner aux mots leur sens
propre, afin qu'ils n'expriment plus que des idées précises étayées par des rai-
sonnements droits et sirs. Elle assure des bases conformes a la réception des
pierres du temple, dont la juxtaposition parfaite est la garantie de la solidité
de I'ensemble. Léquerre est symbole de I'esprit d'équité et de rectitude dans
la pensée et I'action. En un mot I'équerre symbolise ce que doit étre la vie
d’un franc-macon sur terre et elle le représente lui-méme.

53. Chappron, Nécessaire magonnique, Ed. Dervy, 1993, p. 49.
54. Abbé Lefranc, Le Voile levé pour les curienx ou le secret de la Révolution de France,
Paris, chez Crapare, 1792.



i) A T
/M@ﬂu‘ oRMASA AT @mi'/m modo RECTA P

Dt res ad norman,cum mz‘zo.rz:,/gmt_.

’

Gabriel Rollenbagen, Nucleus Emblematicum, 1611.
Embleme n° 30, avec la devise :
« Non quam formosa at quam fim modo recta re quirit,
qui res ad normam, cum ratione, locat »,
inspirée de Sénéque, Lettres a Lucilius, livee 1x, 76 (14) :
« On exige d'une regle, non qu'elle soit belle, mais qu'elle soit droite ».

Commentaire de Georges Wither, daprés A Collection of Emblems, 1636 :
« Pas de forfanteries, il faut agir en cheminant dans la voie droite.
1 est ici question de la forme et du fond.
Mieux vaut un outil sobre sans floriture mais précis et efficace
qu'un trés bel objet peu pratique et imprécis.

Un artisan talentueux qui cherche légitimement & faire apparaitre sa compétence,
paiera cher et avec joie un instrument tout simple sil est parfait et ne mettra pas un
sou dans un outil inutile aussi agréable a l'wil qu'il soit.

Mauvais outil, mauvais ouvrage.

D'ots limportance d'euvrer avec authenticité dans la simplicité
aw moyen des outils appropriés, de maniere a ce que les euvres intérieures
comme extérieures aient la méme qualité. »



Chapitre 7

La régle ou jauge de 24 pouces

I1 est nécessaire de distinguer la régle en tant quioutil et la régle spéci-
fique de I'Ordre magonnique (Landmarks, Dont, Serment, devoir
d’obéissance, loi du silence, etc.).

Propriétés de la regle

La regle est sans doute I'instrument de mesure le plus simple. Faite de
bois fort dur, mince, relativement étroite et absolument rigide, elle permet
de tirer des lignes rigoureusement droites. La régle des tailleurs de pierre
érait ordinairement longue de quatre pieds, divisée en pieds et en pouces.
La regle des magons était longue de douze ou quinze pieds; on I'appli-
quait au-dessous du niveau, pour dresser ou pour bien aligner les assises
de pierres avec lesquelles étaient réalisées les constructions.

Une droite indéfinie, c’est-a-dire sans commencement ni fin, que trace
une régle dans I'espace ne peut étre mesurée qu'a la condition d’en isoler
une portion prise pour unité. On reportera celle-ci autant de fois qu'il est
nécessaire sur la droite 2 mesurer. Elle permet donc ainsi de mesurer la
distance entre deux points.

La régle désigne aussi une méthode, une discipline ou un précepte
qu'on doit observer dans un art ou dans une science. Les philosophes dis-
tinguent deux sortes de regles :

1° des regles de théorie qui se rapportent a I'entendement, dont on fait
usage dans la recherche de la vérité,

2° des regles de pratique, ou regles pour agir, qui se rapportent a la
volonté et servent a la diriger vers ce qui est bon et juste.'

1. Diderot et D’Alembert, Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences des arts et des
métiers, Genéve, 1778, p. 602 et 603.

107



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La regle est le symbole par excellence des mesures et précisions archi-
tecturales indispensables qu'exige toute construction. Elle est en méme
temps symbole de justesse, d’exactitude et de droiture. Une regle acceptée,
volontairement choisie, symbolise I'exigence et 'obéissance en vue d’un
résultat. Cette droiture et cette rigueur doivent sappliquer a l'esprit pour
la maitrise du comportement quotidien.

Ce sens de la rectitude symbolise la continuité dans la volonté de se
perfectionner, la persévérance dans la démarche tendue vers un but:
I'esprit de la loi universelle qui se manifeste alors dans la recherche du
beau, du bien et du vrai.

La regle est le symbole de la spiritualité du métier sur un plan universel.

Nos ouvrages sont toujours bons,
Dans les plans que nous tragons,
Notre régle est siire,

Car cest la nature
Qui guide et conduit nos crayons*.

Au Rite Anglais de Style Emulation, la régle, avec I'équerre et le mailler,
est désignée comme I'un des trois outils de base remis a 'Apprenti entré.
Clest la regle de vingt-quatre pouces qui sert 2 mesurer I'ouvrage.

T/re A._ncfenr Yorc Ru/e of 1663

(NOW IN POSSESSION OF LODGE Neo. 36, YORK})

FROJ A PHOTE Y N LANESHETH, PHOTOGRIPRER, VORE

Régle datant de 1663, provenant de la loge n° 236, York.

Cette regle représente aussi les vingt-quatre heures du jour : six heures a
travailler, six heures pour servir Dieu, et six heures pour servir un ami ou un
Frére, autant quil lui est possible sauf & son détriment ou a celui de sa famille,
six heures pour dormir®.

La regle graduée rappelle a chacun la fuite du temps et 'impérieuse
nécessité d'un judicieux emploi de toutes les heures, de crainte de ne pou-
voir mener a terme I'ceuvre entreprise.

2. Coutura Johel, Le Parfait Magon (1736-1748), Saint-Etienne, 1994, p. 147.
3. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia n°® 163, 1995, p. 12.

108



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES/

René Guénon remarque que le réle de la régle apparait le plus nette-
ment dans son rapport symbollquc avec la journée divisée en 24 heures.
La repamtlon de ces heures en trois groupes de huit, bien que mentionnée
dans certaines instructions aux nouveaux initiés, ne représente en somme
qu'un « emploi du temps » assez banal ; c'est la un exemple de la tendance
« moralisante » qui a malheureusement prévalu dans I'interprétation cou-
rante des symboles.

La répartition en deux séries de douze correspond aux heures du jour
et A celles de la nuit (comme dans le nombre des lettres composant les
deux parties de la formule de la shahidah ou profession de foi islamique)”.

La régle mesure a la fois le temps qu'elle rythme et normalise, et Ies-
pace qu'elle mesure selon les lois de la Providence, qu'elle sacralise par la
méme. Chappron précise que la régle dénote la conduite que doit tenir un
magon pour régler les actions de sa vie’.

En fait, la régle est associée a tous les outils de la construction, elle en
régit directement ou indirectement tous les plans, participant ainsi a
toutes les phases de sa réalisation.

Joseph Noyer® rappelle que dans le Traité d’Architecture de Philibert de
I'Orme, paru au milieu du xvi© siecle, le fil & plomb est nommé « regle
plombée ». La raison en est que, tout comme la regle conceptuelle mais
cette fois sur le plan concret, le fil 2 plomb donne 'axe du comportement
et de la construction. Si un travail est conforme a la Regle, I'ceuvre sera
cohérente et puissante. Chacun trouvera sa juste place, car celui qui tra-
vaille selon la Regle fait partie intégrante de I'ceuvre et, en définitive, Cest
['ceuvre « réglée » qui devient progressivement I'axe de I'existence de tous.

La régle, outil extérieur, dont I'apprenti doit suivre la loi en 'intériori-
sant, devient en quelque sorte un régulateur, un guide intérieur. Le strict
respect de la régle et son application évitent de mettre trop vite en avant
ses propres opinions.

Aux temps de ’Ancien Testament, la regle était la canne & mesurer ou a
tracer des lignes droites, ce qui, au sens figuré, correspond a la regle de vie
(Hébreux 7,16). Dans 2 Corinthien 10, 13-16, I'apotre Paul parle de la
régle dans le sens du champ d’action assigné par I'Eternel i son apostolat.
Enfin la Régle d’or est le nom habituellement donné a une parole du
Sermon sur la Montagne : « Tout ce que vous voudriez qu'on vous fit a

4. Guénon René, Ftudes sur la franc-magonnerie et le compagnonnage, tome 11, Ed. Tradi-
tionnelles, 1976, p. 179.

5. Chappron, Nécessaire magonnique, réédition. Dervy, 1993, p. 50.

6. Noyer Joseph, Le Fil a plomb et la Perpendiculaire, la Construction du caeur, conscience
de Uinitié, Ed. La maison de Vie, 2006, p. 49 et 50.

109



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

vous-mémes, faites-le & autrui. Clest 12 toute la Loi et les Prophetes »
(Matthieu 7,12 ; Luc 6,31).

[ Cosare Ripa, Iconologie, 1618.

n° 69. La mesure.

Femme tenant & la main droite la
mesure du pied romain,

dans la gauche léquerre et le compas ;
a ses pieds, le niveau a plomb.

La regle spirituelle

La regle de vie peut éue considérée comme le moyen de I'intégration
au cosmos. Il y a un certain nombre de régles naturelles 4 respecter pour
conserver son équilibre, dont la satisfaction des besoins vitaux, sans exces,
que sont boire, manger et dormir.

Symboliquement, spirituellement, lorsqu’un personnage (saint Benoit,
saint Frangois, saint Bernard, etc.) tient une régle dans sa main, il indique
ou rappelle qu'un ordre religieux est astreint 4 une organisation de vie,
une « regle » qu'il est nécessaire d’observer, car tout service sacré exige
obéissance, ordre et discipline’.

Maitre Eckhart évoque dans ses Traités et Sermons de nombreux
aspects de la régle spirituelle qui régissent différents plans de réalisation de
I'étre. Il invite chacun a se libérer de I'esprit de possession, a se détacher
du fruit de I'action. La rectitude nest pas une maniere de s'évader du
monde, mais, bien au contraire, d’y évoluer en harmonie.

La regle est la voie du juste milieu qui concilie rigueur et mansuétude
(ou miséricorde). Si la regle n'est que rigueur, elle étouffe et développe une

7. Thibaud Robert-Jacques, Dictionnaire de IArt Roman, £d. Dervy, 1994, p. 273 et
274.

110



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES

forme d’intégrisme dogmatique, mais si elle n'est que mansuétude et
miséricorde, elle tombera dans la mollesse du laxisme.

Une reégle bien comprise doit étre un savant dosage de ces deux consti-
tuants qui permet de développer en soi la loi d’harmonie. Une personne,
comme une société, ne peut vivre sans regle. Celle-ci doit étre suffisam-
ment ferme pour éviter tout débordement et laxisme, mais suffisamment
souple pour éviter de tomber dans le rigorisme et la tyrannie de tout régle-
ment suivi a la lettre, sans le discernement de I'intelligence et du ceeur
selon l’Evangile (la lettre tue, mais I'esprit vivifie).

En magonnerie, la regle symbolise les lois du métier et manifeste sa
rectitude par rapport aux principes métaphysiques. Cela demande a celui
qui l'utilise de connaitre les lois qui les régissent.

René Guénon précise que: la « Rectitude » (Te), dont le nom évoque
Lidée de la ligne droite et plus particulierement celle de I'« Axe du monde », est
dans la doctrine de Lao-tseu, ce qu'on pourrait appeler une « spécification » de
la « Voie » (Tao) par rapport & un étre ou & un état d existence déterminé : cest
la direction que cet étre doit suivre pour que son existence soit selon la « Voie »,
ou, en dautres termes, en conformité avec le Principe (direction prise dans le
sens ascendant), tandis que, dans le sens descendant, cette méme direction est
celle suivant laquelle sexerce I'« Activité du Ciel» ®.

La Regle, principe spécifique de 'Ordre

Suivre la regle correspond a I'acceptation et au suivi de 'ensemble des
dispositions la constituant. Cette discipline traditionnelle correspond a un
réglement de vie, riche d’une orientation intellectuelle, mais aussi de
méthodes et techniques pratiques liées 2 un travail intérieur, a une authen-
tique méditation sur le rituel et les symboles, qui fournissent le cadre et la
structure d'une vie spirituelle ainsi « régulée ».

Comme le souligne Olivier Doignon’, les Anciens distinguaient la
Reégle en esprit et les regles d’exécution : I est nécessaire de le rappeler car les
regles d'exécution établies ces derniers siécles mélangent les choses et leur dis-
tinction avec la Régle en esprit ny est pas présentée clairement.

8. Guénon René, Le symbolisme de la croix, Ed. Véga, 1957, p. 56. )
9. Doignon Olivier, La Régle des Francs-magons de la pierre franche, Ed. La Maison de
Vie, 2002, p. 25 et 20.

111



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Vivre selon une régle spirituelle ésotérique est une exigence dont toute loge
initiatique doit prendre conscience. Mais dans l'absolu, la Regle est toujours a
rechercher et il nest pas possible d'en établir une formulation définitive.

Source de toutes choses, la Régle en esprit est & la fois formulable et informu-
lable.... On peut la travailler, mais toute formulation qui la figerait la tuerait. .

Cette Regle, qui est amour et générosité, est mére de toutes les confréries, et
il faut la distinguer des régles d'exécution, qui sont spécifiques.

La regle en franc-magonnerie consiste certes en la bonne observance
du rituel, mais aussi en une pratique correcte des rites accompagnée d’une
méditation approfondie des symboles.

Pierre Cousteau, Le Pegme, 1560.
Embleme : Le bon Juge.

Vois comme langle droit est toujours appliqué & tous les cotés d’un ouvrage. Le sens
positif d'une loi est souvent caché en son sein et repose entiérement dans la main
du juge. Celui-ci doit linterpréter de maniére différente suivant les cas et ne pas

toujours suivre une seule et méme régle fondamentale.

Cette regle trouve sa substantifique moelle dans les fameux landmarks,
objet de nombreuses controverses des le xviie siecle. A ce sujet, Olivier
Doignon'® rappelle fort justement que ces landmarks nétaient a lorigine
que les marques géométriques qui fixaient sur le sol le centre et les angles du
futur édifice. Poser les landmarks revient & créer limplantation du temple et
non & composer des réglements administratifs. La véritable régle est la vie com-
munautaire avec ses pulsations toujours renouvelées, sa discipline reposant sur
le sens du devoir et sur celui de l'efficacité.

10. Doignon Olivier, ap. cit., p. 68.



Georges Wither, A Collection of Emblems, 1635.
Embleme n° 88, avec la devise « Suum cuique tribue »
(Accorder a chacun ce qui lui appartient),
extraite de Cicéron, De Officiis, /.

Le bras divin sortant d’un nuage tient une régle et une balance.
Implicitement, elles nous font l'éloge d’une vertu
bien souvent absente dans ce monde corrompu.
Néanmoins demeure la silencieuse lot de ['équité que régle la balance.
Cest pourquoi, évite de donner de fausses mesures et des poids inexacts,
rétrocede a chacun ce qui lui revient.
Sois attentif  rendre ou donner en retour amour et bienfaits & chacun,
méme a tes ennemis.
Eduque bien tes enfants, donne i ta femme le meilleur de ton affection.
N'oublie pas de tout donner au Grand Géometre de 'Univers,
qui, selon sa parole, te récompensera i la mesure de ce que tu auras donné.



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Dans les Anciens Devoirs ou Old Charges, référence est faite aux mythes
fondateurs de la magonnerie, i la géométrie, synthese des sept Arts libé-
raux et a I'art du Trait, fondement de toute construction.

Dans I'observance de la Regle de 'Ordre, il y a les « Don't » (littérale-
ment : « ne doit pas », ou interdits) ou inconvenances magonniques, que
tout magon doit connaitre en refusant de faire ce qu'il ne faut pas faire.
Cette régle est clairement édictée au Rite Anglais de Style Emulation
laquelle est pratiquement une maniere de travailler, une fagon de se
conduire et d’agir. Sur trente-cing faiblesses incriminées, six ont trait a des
aspects de la gestuelle, sept a des problemes d’étiquette, sept autres a des
principes de comportement magonnique, les quinze autres manquements
décrits en milieu magonnique sont aisément transposables dans le cadre
de la vie quotidienne'.

Le premier de ces « Don't » est: Vos signes NE DOIVENT PAS ETRE
FAITS DE MANIERE NEGLIGENTE. Rappelez-vous que toutes Equerres,
Niveaux et Perpendiculaires sont les signes véritables et réguliers auxquels se
reconnait un magon. Rappelez-vous également que tous les signes magonniques
doivent étre faits silencieusement.

On doit suivre une régle avec une ouverture du ceeur et de lesprit, en
fonction du caractere temporaire et des dispositions promulguées par les
reglements. La régle donne une orientation spirituelle, stimule des déter-
minations pratiques constituant une expérience personnelle et affermit un
caractere qui se forge. On peut évoquer le terme de regula, au sens d’idéal
de vie, tel qu'il était congu au Moyen Age. De méme, on peut parler d’une
vocation, d’'un appel, d’une prise de conscience de la brieveté d’une vie,
cette prise de conscience fondamentale qui conduit a choisir la voie de
I'« étre ». Dés lors le « paraitre » et « 'avoir » ne doivent plus étre considé-
rés que comme des contingences formelles nécessaires et incontournables,
sans qu'il soit perdu de vue leur caractére accessoire.

D — Que signifie la marche qu'on vous a apprise ?

R - Que le magon doit toujours suivre la ligne droite, comme étant
le plus sitr et le plus court chemin pour réussir et pour jouir de la paix
de 'dme, et que tous les autres soient également contents de nous'.

Dans I'instruction du grade de compagnon, la géométrie est comparée
a une régle qui demande d’étre suivie : Cette science (la géométrie), dont les

11. Imman Herbet, Les inconvenances magonniques, traduit ct présentées par Gérard
Géfen in Renaissance Traditionnelle n® 91-92 juillet-octobre 1992.
12. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie, grade d’apprenti, 1866, p. 18.

114



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES

procédeés sont d'une exactitude rigoureuse, et conduisent i la certitude mathé-
matique, est le type de cette géométrie intellectuelle, d'aprés laquelle un
homme & la téte bien organisée, pense et raisonne avec justesse, Sest fait un
plan de conduite fondé sur des théories exactes et certaines, les prend pour régle
de toutes ses forces, sans aller au-dela, pour son bien et celui des autres, met
enfin dans l'accomplissement de ses différents devoirs la ponctualité, lordre et
harmonie qui font la vie telle que nous l'a destinée le Créateur, la vie sage-

ment et utilement employée, sans étre agitée par de folles passions, ou minée
par la rouille de loisiveré ™.

Le manuscrit Dumfries n° 4 mentionne trois sortes de regles :

Q — Quy a-t-il sur les trois tablettes derriére le Surveillant ?

R - 1l y a trois régles.

Q — Quielles sont-elles ?

R - Il y a (celle de) 36 pieds, (celle de) 34 pieds et (celle de) 32 pieds.
Q - A quoi servent-elles ?

R — (Celle de) 36 est pour niveler, (celle de) 34 est pour chanfreiner
et (celle de) 32 est pour mesurer la terre®.

PLANEMETRIA,

Di Cefare Ripe,

Cpva et

Cesare Ripa, Iconologie, 1618.
n° 343, Planimétrie.
La planimétrie est considérée comme étant une partie de la géométrie,
qui consiste en la connaissance des lignes et des choses planes, sans élévation.

14. Chemin Dupontes, op. cit., p. 112 et 113.
15. Manuscrit Dumfries n° 4 in le Symbolisme n° 377, oct.-déc. 1966, p. 37.

115



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

René Guénon note que ['adoption plus ou moins récente du systéme
métrique dans certains pays ne doit aucunement avoir pour effet de faire
modifier, dans les rituels, l'indication de cette mesure qui seule a une valeur
traditionnelle... Pour ce qui est de I'équivalence plus ou moins approximative
du pouce anglais avec lancien pouce égyptien, elle est sans doute assez hypo-
thétique ; les variations quont subies les mesures qui sont désignées par les
mémes noms, suivant les pays et les époques, ne semblent dailleurs jamais
avoir été étudiées comme elles le mériteraient, car sait-on exactement ce
quétaient par exemple, les différentes sortes de coudées, de pieds et de pouces
qui furent en usage, parfois méme simultanément, chez certains peuples de
lantiquité®.

La regle, une des trois grandes Lumiéres

La Regle est parfois, pour la prestation de serment, substituée au
Volume de la Loi sacrée ou a celui des Constitutions. Elle fait alors partie
des trois Grandes Lumiéres de la magonnerie avec I'Equerre et le Compas.
La Regle érant l'outil fondamental de toute construction, on comprend
aisément le bien-fondé de sa présence sur 'autel des serments.

Ces trois Grandes Lumieres, Regle, Equerre et Compas sont le ternaire
de toute construction géométrique. De plus, placée en lieu et place du
Volume de la Loi sacrée, la Regle présente I'intérét de permettre de conci-
lier toutes les aspirations philosophiques sans en heurter aucune, le point
d’union étant le but de I'Art Royal.

La regle du compagnon

La regle accompagne le compagnon tout au long de I'ensemble de ses
voyages.

D — Quindiquent les quatre premiers voyages dans lesquels vous avez porté
des instruments ?

R - Que le compagnon doit se livrer avec zéle et constance a la pra-
tique de la magonnerie.

D — Pourquoi portiez-vous une régle ?

15. Guénon René, Etudes sur la franc-magonnerie et le compagnonnage, tome 11, Ed. Tra-
ditionnelles, 1976, p. 179 et 180.

116



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES

R — Toujours en signe d’estime pour ces mémes travaux, et pour
ceux qui s’y distinguent ; sous le rapport moral, en signe d’une parfaite
régularité dans ma conduite'°.

Pierre Dangle'” observe : Assembler les éléments entre eux de maniére
harmonieuse n'est pas le fait du hasard mais l'expression d’un langage géo-
métrique qui nadmet pas ['a peu prés. Pour reprendre une expression sou-
vent utilisée, le Grand Architecte de ['Univers, projetant sa pensée pour
créer au moyen du Verbe, géomérrise. Il est géomeétre, et pour parvenir a
prolonger la création, a mettre de lordre dans le désordre, il faut que l'as-
semblage soit fait selon la Regle car il est nécessaire d'avoir percu les véri-
tables rapports unissant entre eux tous les éléments pour faire une création
vivante. Vouloir saffranchir des lois qui ordonnent l'univers équivaudrait a
Jouer a lapprenti sorcier, et l'on sait que cela se termine toujours fort mal.
En revanche, percevoir ces lois dans le caeur et les traduire par la main
ouvre la voie au chef-d'euvre.

La regle du Maitre de la Loge

Le jour de I'installation d’un nouveau college d’officiers, c'est tradi-
tionnellement le Maitre de la loge qui installe chacun des officiers de son
college en lui énongant les devoirs de sa charge, que spécifie la regle
vivante du métier. A chacun d’eux est remis un sautoir sur lequel est
représenté ateribut de sa fonction. On peut notamment souligner I'im-
portance, pour celui qui remplit la fonction d’Expert, qu'il fasse observer
la regle de 'Ordre ; celle-ci étant figurée comme attribut de sa fonction
par un ceil et une épée.

Celui qui remplit la fonction de Maitre de la loge établit le plan de
I’édifice et en vérifie I'exactitude.

16. Chemin Dupontes, op. cit., grade de compagnon, 1860, p. 108 et 115.
17. Dangle Pierre, Le Livie du Compagnon, Ed. la Maison de Vie, 1996, p. 159.

117



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

ks Foubo

Le chantier de la cathédrale du Mans, dessiné par André Bouton
(vitrail du XIIF siécle, chapelle Saint-Julien).
Un architecte expérimenté, reconnaissable a la régle graduée qu'il tient a la main,
donne des conseils a un jeune architecte ou Maitre d'eeuvre,
qui a lui aussi une régle en main.
Ils supervisent le travail de deux tailleurs de pierre
qui manient chacun un marteau-pioche.

Philip Crossle'® observe que la regle de I'équerre 3-4-5 érait bien
connue des francs-magons irlandais ; ainsi, jusqu’a une époque récente,
chacun de leurs surveillants portait un biton, exactement comme un
maréchal des Armées.

Quelle érait la signification symbolique de ces batons ? Ils ne peuvent
remplacer les colonnettes des Surveillants, puisqu'on les trouve, comme
les bétons, dans les coffres des anciennes loges et qu'ils figurent sur la liste
du matériel de la loge. Le fait que les deux Surveillants portent ces batons
ne serait-il pas la survivance de la coutume disparue de porter une régle
graduée, coutume dont la signification exacte aurait été oubliée au cours
des temps ?

18. Crossle Philip, The freemasonss gauge, square, and compasses, Saint Claudius, p. 6
4 30, The Library and Museum of Freemasonry, Saint Claudius, A 31 SAL

118



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES

On peut évoquer un architecte du Moyen Age qui portait une regle
graduée, comme on le voit sur la pierre tombale de Libergier, I'architecte
de Reims, mort en 1263.

D’anciens diplomes ou tabliers irlandais représentent des regles por-
tant 18 divisions.

On lit dans A Mason’s Examination, publié en avril 1723 dans le Flying
Post de Londres :

Q. Qu'est-ce qui rend une loge juste et parfaite ?
R. Un Maitre, deux Surveillants, quatre Compagnons, cing
Apprentis, avec I'équerre, le compas et la jauge commune.

Philip Crossle'” se demande alors : Ne devons-nous pas considérer que la
régle de 24 pouces est ['un des outils de notre Apprenti entré ? Si cest le cas, et
puisque cest une jauge commune [ou régle commune], il doit y avoir eu une
Jauge non commune. Ctétait le cas. J'ai déja décrit la régle de 18 pouces.
A une certaine époque, il doit y avoir eu deux régles non communes. La régle
qui mangque devait avoir 30 pouces de long, mais je ne l'ai jamais vue repre-
sentée dans un document magonnique irlandais. En un mot, elle était perdue.

En se référant 2 John Yarker, Crossle propose cette intéressante théo-
rie’ : Quand le Temple était en construction, le Roi Salomon portait une régle
(disons la régle commune de 24 pouces), Hiram Roi de Tyr en portait une
autre (disons de 18 pouces) et Hiram Abif portait la troisieme (disons de
30 pouces). Lorsqu'ils se réunissaient tous les trois, ils posaient leurs régles sur
le sol et formaient une équerre parfaite qui formaient un triangle, symbole du
Grand Géometre de ['Univers. Hiram Abif était mort et donc sa régle était
perdue ou brisée, comme vous voudrez. Par conséquent, lorsque les deux
Grands Maitres restant se rencontraient, ils ne pouvaient pas former léquerre
parfaite. Bien siir, ceci est seulement symbolique.

Clest la regle qui symbolise ici la perte du Maitre, de la transmission et
de la Parole perdue.

19. Crossle Philip, ap. cit.
20. Yarker John, Ancient Constitutional Charges, Beltast W. Tait, 1909, p. 6

119



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556.
Mesure d'une corde & aide d'une jauge de référence fixe.

La regle de 'Apocalypse

La régle de I'ange de 'Apocalypse est un roseau d’or qui symbolise la
parfaite mesure de 'homme régénéré: un ange est alors appelé & mesurer
la ville et sa muraille, a l'aide du Roseau d'or qui symbolise la parfaite mesure
de lhomme restauré (Apocalypse XXI, 15 et 17). Le Roseau dor devient, par
la méme, le symbole de l'unité et l'unité de mesure par excellence ; mais il est
aussi le symbole de I'Homme qui est la mesure ou la norme de I'Univers, I’Axe
du Monde qui réunit le nowveau ciel et la nouvelle terre, le terme médiateur
de la novelle triade*".

Clest la raison pour laquelle les anciennes mesures, assez approxima-
tives, étaient initialement données en pieds et pouces, etc., A partir des
proportions et dimensions du corps humain.

21. Viseux Dominique, [Apocalypse son symbolisme et son image du monde, Ed. Arche,
Milano, 1985, p. 201.

120



LA REGLE OU JAUGE DE 24 POUCES

T

Théodore de Béze, Emblemata, 1580.
Embleme n° 9, représentant la Jérusalem céleste et le roseau d'or.
La ville, tenue par la main de Dieu,
dessine une sphére qui nest suspendue qu'i un fi.
Toi, tu es une telle ville, tu es dénommé selon le bienbeureux nom du Christ.

I ny a rien de plus solide, ni de plus mobile.

En conclusion, la régle utilisée 2 bon escient conduit le macon 2 en
faire un usage constant pour trouver I'ordre inhérent a toute chose, mais
aussi pour découvrir sa propre norme, sa mesure, la discipline au quoti-
dien. Il s'en sert pour gérer sa présence dans I'instant et avoir I'attention 2
tout ce qu'il fait comme la constance dans une ligne de conduite libre-
ment choisie, indispensable a I'édification de son Temple intérieur. La
regle donne le sens de la mesure et la précision dans 'exécution.




EmMprema XV.
¢ Tutius,

Jacob Bruck, Emblemata politica, 1618.
Embleme n° 15
avec la devise : « Recto nil tutius »
(Rien de plus siir que ce qui est juste et droit.)



Chapitre 8

Le niveau

Caractéristiques du niveau

Le niveau est constitué d’un support en bois auquel est fixé un fil a
plomb. Le nom de cet outil vient du mot latin libella, de libra qui signifie
balance. Historiquement, le niveau est antérieur 2 la civilisation égyp-
tienne, son origine est liée a la construction de monuments en pierres par
rangées superposées.

Léguerre sert & vérifier les angles, la libella est employée a vérifier les surfaces.
Cest un triangle isocéle formé par deux régles de bois se croisant a angle droit et
dont les ancones sont coupés suivant la ligne de base. Une barre transversale réunit
ces dewx cotés, & mi-hauteur, pour empécher toute déformation de la figure géomé-
trique. Au sommet est attaché un fil & plomb, perpendiculum. Pour se servir de cet
instrument, on le met debout sur une régle. Quand la surface & vérifier est parfai-
tement horizontale, la ligne de chute du perpendiculum doit partager la figure en
deux parties égales. Les charpentiers se servaient de cet instrument pour sassurer de
la parfaite horizontalité des entraits, les magons pour vérifier lhorizontalité des
assisses de pierres ou de briques, les taillewrs de pierre pour le méme objer'.

Le niveau déhnit la parfaite horizontalité d’une ligne qui peut étre
aussi pergue comme une ligne de jonction entre le ciel et la terre.

Le niveau est un outil complet, car il combine le fil 3 plomb et la per-
pendiculaire, la verticale avec I'horizontale, qui se rencontrent en un point
central de jonction. Il est constitué d’un triangle isocele, coupé par une tra-
verse parallele 2 sa base et de son sommet pend un fil a plomb. Celui-ci est
dirigé selon la bissectrice de cet angle lorsque le niveau repose sur un plan
horizontal. Cet outil indique I'horizontale ainsi que la verticale qui se cou-
pent au centre, formant une croix. En donnant la ligne d’horizon, le niveau
donne la possibilité de sélever sur I'axe vertical de la spiritualité.

1. Cabrol Fernand, Dictionnaire darchéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey,

1936, p. 188.

123



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Clest un outil de précision pour la recherche de la stabilité et de I'équi-
libre. Son rdle consiste a vérifier et a établir 'horizontalité d’un plan, a
niveler. Il sert au magon a disposer les pierres les unes a coté des autres de
fagon A ce qu'elles forment des rangées horizontales convenablement
ordonnées.

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.
Embléme n® 184, représentant un niveau posé sur un mur,
avec la devise : « Col mio aiuto seresse »

(Il a été élevé avec mon aide.)

Michel Pastoureau classe le niveau parmi les emblemes de la France:
Parmi les différents symboles magonniques dont la Révolution a fait usage...
le niveau est le seul qui occupe le devant de la scéne. Il représente [égalité :
associé au bonnet phrygien (liberté) et au faiscean d'armes (unité), il prend place
dans de nombreuses compositions emblématiques ou allégoriques entre 1789
et 1796, parfois méme il sert de cimier a la personnification allégorique fémi-
nine représentant la Nation puis la République. Parfois également, il entoure
l'wil de la vigilance, autre symbole maconnique mais d'un emploi plus
discret?.

2. Pastoureau Michel, Les emblemes de la France, Ed. Bonneton, 1998, p. 181.

124



LE NIVEAU

Le niveau est aussi une image de I'égalité, souvent associée a la balance.
Si ['égalité n'existe pas dans la nature, en Magonnerie la régle de I'Ordre éta-
blit une égalité entre tous les compagnons ceuvrant a la construction,
animés du méme idéal, agent de leur égalité. Le niveau rappelle le dépouille-
ment individuel des méraux, I'abandon de toutes les formes de préjugés de
la vie courante, le lien de fraternité établi par le serment. Celui-ci permet de
reconnaitre chacun comme son frére, égal en droits comme en devoirs.

Jeton de présence en argent de la loge « Les Amis de la Liberté » a Paris, vers 1797,
Taille 30 mm, ﬁm’ avers, représentant Minerve tenant en main un niveau ;
a ses pieds d autres outils, dont une équerre, une régle, un maillet et un ciseau.

Photo Marc Labourer.

Tout ce qui se produit d’essentiel dans nos vies part ou aboutit 2 un carre-
four, une croisée des chemins. Le compagnon se situe au point de jonction
de ces deux axes verticaux et horizontaux parce qu'il évolue sur deux plans.

Le travail du compagnon lui permet de placer le niveau entre le zénith
et le nadir, le haut et le bas, c’est-a-dire de se situer au centre de la croix,
point de départ de I'unité, point d’équilibre ot I'étre retrouve sa foncrion
initiale de médiateur entre ciel et terre.

Georgius Agricola, De re metallica, 1556.
Niveau a plomb.

125



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Par le niveau, vous apprendrez i étre droit et ferme, & ne point vous laisser
entrainer par la foule des ignorants et des aveugles, mais i soutenir d'une
maniére inébranlable les droits de la loi naturelle et les connaissances pures et
nettes de la sainte vérité?.

LAncien Testament fait allusion au niveau dans 2 Rois 21, 13. Le pre-
mier verset considere le niveau comme un instrument symbolique du chi-
timent de I'Eternel, I'autre exprime la justice de Yahweh.

Je prendrai le droit pour cordeau, et pour niveau la justice*.

Dans la troisieme vision d’Amos’, le niveau est cité comme symbole du
nivellement d’Israél, plus rien ne restant debout aprés sa ruine: Voici ce
que me fit voir le Seigneur : le Seigneur se tenait debout sur un mur fait au
niveau et il tenait en main un niveau & plomb. « Que vois-tu ? » me dit-il. Je
répondis : « Un niveau & plomb. » — « Je vais reprit le Seigneur, passer au
nivean mon peuple d’Israél; je ne lui pardonnerai plus ».

Dans le compagnonnage de métier, selon une légende de la seconde
moitié du XIX® siecle, le niveau, I'équerre et le compas figuraient sur les
deux colonnes sculptées par maitre Jacques. Le niveau symbolisait la
Sagesse. D’autres rituels I'associent a la franchise. Des textes contempo-
rains ['utilisent également dans ce symbolisme de sagesse et d’égalité.
« Vous avez le niveau pour embleme, il faut qu'il soit une vérité » ou
encore « 'équerre et le compas sont avec le niveau le droit chemin tracé® ».

Le niveau, bijou du 1¢ Surveillant

Le niveau est I'un des trois bijoux mobiles (ou joyaux) de la franc-
magonnerie, il symbolise la fonction du 1¢ Surveillant en loge.

Des 1730, la fonction des Surveillants et leur emplacement sont claire-
ment énonces :

Q — Oix se tiennent vos Surveillants ?

R — A I'Ouest.

Q — Quel est leur devoir ?

R — Comme le Soleil se couche a I'Ouest pour fermer le jour, ainsi les
Surveillants se tiennent a I'Ouest (avec leur main droite sur leur sein

3. Abbé Lefranc, Le Voile levé pour les curieux, A Paris, chez Crapart, 1792, p. 63.

4. La Sainte Bible, fsaie 28,17, Ed. de Maredsous, 1957, p. 843.

5. La Sainte Bible, Amos VII, 7-8, Ed. de Maredsous, 1957, p. 1091.

6. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Ed. du Rocher, 2000,
p. 416.

126



LE NIVEAU

gauche en tant que signe et le niveau i plomb a leur cou) pour fermer la
loge et congédier les hommes et payer leurs salaires’.

D — Que signifie le niveau que le Frére 17 Surveillant porte ?

R — Ainsi qu’un bon appareilleur doit dans le travail examiner
avec le niveau les autres compagnons et apprentis, de méme le Fréve 1
Surveillant doit examiner avec le niveau de son intelligence si les
fréves remplissent leur devoir avec ponctualité dans Uédifice des vertus
soctales et magonniques.

D — A quoi sert le nivean ?

R — A mettre en uni ce qui est difforme®.

Au Rite Ecossais Rectifié’, le niveau est 'embleme de la régularicé, le
Premier Surveillant en est décoré, comme Inspecteur des travaux de tous
les Freres, dans le temple qu'ils élevent a la Vertu.

E T I C A,
Di Csfave Ripa,

) Cesare Ripa, Iconologie, 1618.
LEthique, représentée par une dame d'allure sobre et grave,
tenant d une main un niveau
et de lautre retenant un lion en laisse.
Lattitude du lion prouve que l'éthique maitrise et réfrene les passions,
quelle enseigne & suivre une voie moyenne entre la Vertu et le Vice.
Le niveau indique le juste équilibre & conserver entre ces deux extrémes.

7. Prichard Samuel, la magonnerie disséguée, introd, trad et notes par Jean-Pierre Berger,
in le Symbolisme n°® 382, oct.-déc. 1967, p. 14.

8. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Bibliotheque Universitaire
Catholique de Louvain La neuve, n° 79.

9. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade d'apprentif, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 87.

127



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Clest la position horizontale des différentes parties d’une construction
qui détermine sa stabilité, donnant son équilibre 4 I'ensemble de I'ceuvre,
c'est pourquoi le niveau est le symbole du premier surveillant qui indique
au compagnon le plan de I'ensemble de la construction. A I'aide du
niveau, il vérifie aussi que chaque face de la pierre est bien plane. Le
niveau, lors de cette vérification, a aussi bien une fonction de perpendicu-
laire que d’équerre.

Le niveau symbolise la force tranquille et le juste équilibre que donne
le point de rencontre de I'horizontale et de la verticale. Le premier sur-
veillant, qui incarne la lumiere de la force, doit veiller 4 ce que I'ordre et
I'égalité entre tous les membres de la loge soient observés. Il doit aussi éva-
luer 2 bon escient leurs efforts de perfectionnement individuel en vue de
mettre en concorde et en harmonie leurs esprits, afin que la vertu de fra-
ternité regle leurs échanges. 1l faut voir 1a que le niveau est 'outil de vérifi-
cation du travail des compagnons par le Premier Surveillant.

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considére que le niveau sert a
niveler et qu'il est le symbole de I'égalité qui doit régner entre les Freres'.

Dans La magonnerie disséquée"', 'usage des bijoux mobiles est défini
ainsi: [équerre pour tracer des lignes vraies et droites, le niveau pour tester
toutes les horizontales et le niveau & plomb pour tester toutes les verticales. Le
magon opératif apprend & tailler, dresser, faconner la pierre, poser un niveau et
lever une perpendiculaire. '

En résumé, au plan philosophique, le niveau permet de trouver la
mesure et le juste milieu, de tendre a I'équité et a I'équilibre, par 'union
parfaite de la verticale et de I'horizontale. Lusage du niveau permet le
développement en soi du sens de la justice et de I'équité, il invite a aplanir
les obstacles que géneére I'ego, pour progresser vers la libération intérieure.

10. Les rituels du Duc de Chartres 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 107.
11. Prichard Samuel, op. cit, p. 12.




LVIL
JUDICO NON JUDICOR.

Julius Wilhelm Zincgreff; Emblematum Ethico-politicorum, 1633.
Embléme n° 57, avec la devise « Judico non judicor »

(Je juge, je ne suis pas jugé).

De la pierre ne prend le niveau sa mesure,
Aussi nest-ce au sujet de juger de son Roi,
Mais comme le niveau premier doit étre droit
Juste aussi soit le Roi, pour juger en droiture.



Sebastian Covarrubias y Orozco, Emblema Morales, 1610.
Embléme n° 90, représentant un archipendule,
nom ancien du niveau en forme de lettre A,
un fil & plomb accroché au sommet du A,
avec la devise « Ultra citraque nequit consistere rectum »
(Ni en degi ni au dela ne peut sétablir la droiture).
Iy a une limite dont il est impossible de sécarter [en decia ou au-dela]
sans quitter le chemin de la vérité,

Un ﬁf muni de son poids pend
de larchipendule (ou niveau a plomb)
et se stabilise sur la traverse.
Sl est tombé bien juste,
Lartisan est fier et heureux.
La vertu est la régle appropriée
et léquerre est celle du ceeur humain.
Mais, sil dévie d'un cété ou de launtre,
alors le vice régne et la vertu disparait.



Chapitre 9

De la perpendiculaire au niveau

Lart de la construction demande de vérifier constamment la verticalité
des murs ou des éléments en construction, comme la parfaite horizonta-
lité des plans et des niveaux. Afin de vérifier la verticalité d’'un mur il est
nécessaire de faire appel a la loi de la pesanteur. Un poids suspendu a un
fil donne cet axe vertical idéal, role que joue le fil 2 plomb de la perpendi-
culaire. En ce qui concerne le controle des plans horizontaux, il existe le
niveau qui fait également appel 4 la loi de la pesanteur, alliant habilement
les principes de I'équerre et du fil a plomb.

Précisons quelques formes que peut prendre le niveau. Le niveau a
pendule est une équerre en forme de triangle isoctle, au sommet de I'angle
droit est suspendu le fil & plomb. Le fil est 'axe qui partage la base en deux
parties égales et le plomb tombe sur I'encoche de cette base. LChypoténuse
du triangle s'appuie sur le plan a vérifier. Si le fil tombe exactement sur le
trait de repere gravé sur la base, le plomb se mettant dans cette encoche,
alors I'horizontalité est vérifide.

Jeton de présence en argent
de la Loge « La Constance
éprouvée », a Laris.
Epoque Premier Empire.
Face avers représentant un
niveau et une perpendiculaire
de chaque coté de la colonne
brisée, en dessous de laquelle est
inserit : « Adhuc Stabit »
(Malgré tout elle tiendra
encore).

Photo Marc Labouret.

131



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Parfois, 2 la place d’un triangle fermé, le niveau peut prendre 'aspect d'un
A majuscule. La barre est marquée par un trait de repére central. Un autre
modele encore est représenté ayant la forme d’'un T renversé.

Le fil 2 plomb de la perpendiculaire est souvent suspendu au centre
d’un arceau, qui évoque analogiquement la voite céleste, alors que le fil 2
plomb du niveau est suspendu au sommet d’un angle, ce qui évoque la
terre, le cube.

D — Quel est le sens de cette expression : passer de la perpendiculaire an
niveau ?

R — On désigne ainsi le passage du 1° grade au second. Le premier
m’ayant prescrit de mettre dans ma conduite la droiture qui fait
Uhomme d’honneur, et laplomb qui fait 'homme conséquent a ses
principes, et constant dans la pratique du bien, ce quindique la per-
pendiculaire, j'ai appris dans le grade de Compagnon, par le niveau,
signe de ['égalité, a me mettre en garde contre lorgueil et la vanité, a
ne pas me croire plus parfait que mes Fréres, a étre toujours modeste.
De cette nécessité de la modestie, j'ai conclu que je dois me défier de la
faiblesse humaine, et ne compter sur ma persévérance dans le bien
quwan moyen d’une lutte continuelle contre les mauvaises passions'.

Généralement on a tendance a penser que la verticale correspond a un
mouvement de haut en bas. C'est oublier qu'il peut aller aussi en sens
inverse, de bas en haut. Cest 'objet méme du travail incessant du compa-
gnon qui passe de la perpendiculaire au niveau, mais aussi du niveau a la
perpendiculaire, selon le verset d’lsaie :

Elevez les yeux au ciel, et rabaissez-les vers la terre?.,

Ce passage de la verticale a 'horizontale correspond pour René
Guénon a la représentation géométrique des états de 'étre. 1/ faudrait figu-
rer la modalité considérée, non plus seulement par un point, mais par une
droite entiére, dont chaque point serait alors une des modifications secondaires
dont il sagit, et cela en ayant bien soin de remarquer que cette droite, quoique
indéfinie, nen est pas moins limitée, comme lest dailleurs tout indéfini, et
méme, si [on peut sexprimer ainsi, toute puissance de lindéfini”.

I. Chemin Dupontés, Cours pratique de franc-magonnerie, grade de compagnon, 1860,
p. 109 er 110.

2. La Bible, traduction de Lemaitre de Sacy, Ed. Robert Laffont, 1990, Isaie, ch. 51,
v. 6, p. 938.

3. Guénon René, Le symbolisme de la croix, Ed. Véga, 1957, pp. 78 et 79.

132



DE LA PERPENDICULAIRE AU NIVEAU

Passer de la perpendiculaire au niveau, c’est remonter des profondeurs
de la terre et émerger a sa surface. Cette remontée permet au compagnon,
enrichi de sa descente intérieure, d’ouvrir les yeux sur I'univers avec un ceil
neuf. Clest un passage de I'intérieur i I'extérieur, et ce recentrement permet
au compagnon de faire la découverte de nouveaux horizons (par son pas de
coté) et de trouver une nouvelle direction cohérente dans la construction
de son étre, enrichi par les apports extérieurs de la Connaissance, en s'ap-
puyant sur les Arts libéraux.

Joseph Noyer* définit le passage de la perpendiculaire au niveau comme
un chemin 2 parcourir & double sens, vers le haut et vers le bas. Vers le haut,
il indique la direction du zénith, considérée comme le chemin droit vers le
ciel. Il fait percevoir une nature céleste 3 accomplir sur la terre. Vers le bas, il
indique le nadir, « 'opposé » par rapport au zénith. Vers I'élévation et vers la
profondeur, le chemin est & double sens, car qui dit élévation dit nécessaire-
ment approfondissement. Clest par I aussi descendre au cceur des choses,
jusqu'au centre d’out jaillit la lumire pour mieux construire et élever le
temple 2 la Gloire du Grand Architecte de 'Univers. Tel est 'un des ensei-
gnements du fil a plomb et, par suite, de la perpendiculaire... et du niveau.

Jobann Mannich, Sacra Emblemata, 1625.

Embleme n° 27.

Jésus symbolisé par le niveau.

4. Noyer Joseph, Le Fil a plomb et la Perpendiculaire, Ed. La Maison de Vie, 2006, p. 66
et 67.

133



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Ce passage de la perpendiculaire au niveau illustre clairement les vers
de la Table d’Emeraude’ : Ce qui est en bas est comme ce qui est en haut. Et
ce qui est en haut est comme ce qui est en bas, pour faire les miracles d’une
seule chose.

Au Rite Ecossais Rectifi¢, le nom du compagnon, qui lui sert de mot de
reconnaissance, est Gzblim, qui signifie « tailleur de pierre ». Il porte ce
nom en mémoire de Giblim, nom des habitants de Giblos, qui éraient les
plus habiles dans la coupe des pierres, et que Salomon employa pour
tailler celles qui devaient entrer dans les fondements du Temple.

D — Quels sont les instruments symboliques des magons ?

R - Le Compas, I'Equerre, le Niveau et la Perpendiculaire.

D — Que signifient-ils ?

R - La droiture de notre ceeur, la justesse de notre esprit, la pureté
de nos actions, et le respect que nous devons au grand Architecte de

PUniversS.

5. Hermes Trismégiste, La Tuble d’Emeraude et sa tradition alchimique, Ed. Les Belles
Lettres, 2002, Vers 11, p. 43 4 49.
6. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel di grade de compagnon, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 39.



Chapitre 10

Le levier (ou pince)

Le levier tire son nom du verbe « lever » qui correspond au début de
son action. On le nomme aussi pince. Le levier peut sembler étonnant par
ses aspects opposés : d'un coté une grande simplicité et de l'autre la grande
force qu'il permet de déployer, de transmettre, de démultiplier. Vu de I'ex-
térieur, le levier se présente comme une simple barre inerte et neutre,
dépourvue d'un quelconque mécanisme. C'est une barre de longueur
variable, de fer inflexible ou d’acier rigide, dpnt Pextrémité que 'on
nomme point d appui est légerement recourbée. A part cette extrémité, cet
outil est rectiligne comme la régle. Son maniement repose sur la compré-
hension des lois physiques de 'action — réaction, et de la loi cause — effet,
facteurs nécessaires pour décupler la force a bon escient.

Utiliser comme il se doit un levier demande d’en connaitre le manie-
ment technique, qui nécessite intelligence et discernement. La force et la
volonté ne suffisent pas pour le manier correctement. Lusage approprié de
cet outil demande de savoir appréhender les phases successives devant per-
mettre les déplacements de charges souvent énormes. Il permet alors de
soulever, mouvoir, et/ou soutenir un corps trop lourd, sans I'aide d'un
autre outil.

Le levier se caractérise par la force et la puissance dont il autorise I'ex-
pression et I'usage, car il permet, par exemple, d’outrepasser un obstacle
normalement insurmontable ou de faire basculer une lourde masse. Ce
qui analogiquement peut correspondre a de la résistance physique, maté-
rielle ou morale.

Lutilisateur du levier doit étre un « homme de désir », déterminé a
vaincre les difficultés et épreuves de toutes sortes. Pour cela, il lui faut
savoir trouver le juste point d’appui pour pouvoir ébranler tout ce qui lui
parait au-dessus de ses forces naturelles.

Vitruve explique ainsi longuement l'utilisation du levier: I/ nen est pas
moins vrai que le mouvement en ligne droite n'agit point sans celui de la ligne
circulaire, ni celui de la ligne circulaire sans celui de la ligne droite, quand on
éleve des charges en tournant des machines. .. Par les mémes principes, un seul

135



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

homme, au moyen dune barre de fer, peut élever une charge que plusieurs
hommes ne sauraient remuer. Il faut pour cela appuyer la pince comme sur un
centre, que les Grecs appellent hypomochlion, e en plagant son bec sous le
fardeau, et alors la force d'un seul homme qui appuiera sur lautre bout suffira
pour remuer la charge. Voici pourquoi la partie de la pince qui est depuis la
charge jusquau centre sur lequel elle sappuie, est beaucoup plus courte que
celle qui sétend depuis le centre jusqu'a lautre bout ; lorsquion appuie dessus,
ou quon la maneeuvre ainsi, on lui fait faire un mowvement circulaire ; ce qui
fait que la force de la main est égale & la pesanteur d'un trés grand fardeau.

Cest ainsi quun poids qui était faible lorsquil était trop prés du centre,
peut acquérir en un moment une grande force, et élever en haut sans beancoup
de peine une trés lourde charge'.

Lutilisation du levier pour soulever une charge demande d’exercer une
force en puissance sur le haut de cette barre, en tenant compte de la résis-
tance du martériau & soulever, et en s'appuyant a la base sur le point d’ap-
pui qui transmettra la force au bec qui élévera la charge. Le levier peut étre
considéré comme une régle en mouvement, qui a nécessairement besoin
d’un point d’appui entre la puissance et la résistance qu’elle met en action.

Cet outil tres simple symbolise la force en mouvement ; c’est pourquoi
il ne doit étre utilisé qu'avec de grandes précautions. Parmi les outils, il est
probablement le plus dangereux, en ce qu'il permet de manipuler de
lourdes charges et que I'action qu'il met en mouvement est liée directe-
ment aux réactions qui s'ensuivront.

Le levier amplifie la force exercée sur lui par la personne qui l'udlise. Il
n'est rien par lui-méme ; il n'agit que lorsqu’une intelligence met en ceuvre
la force a lui appliquer. Le levier montre ['utilité de la réflexion qui pré-
cede I'action, réflexion qui remplace la force brutale aveugle, inutilement
importante, par une force maitrisée, une puissance adaptée et controlée.

Utliser un levier demande de savoir mettre en action trois points: le
point d’application, le point d’appui et le point de levage :

1) Le point d'application correspond a la force orientée de la barre,
controlée 2 une extrémité.

2) Le point d’appui, appelé aussi « point d’orgueil » ou « point de foi »,
permet de supporter 'ensemble grace a sa solidité et sa stabilité. Ce point
est lié au choix et a la réflexion qui implique de faire preuve d'intelligence
et de discernement. La justesse du point d’appui est déterminée par sa

1. Vitruve, Les dix livres d'architecture, Ed. Balland, 1979, p. 304 et 305.

136



LE LEVIER (OU PINCE)

position en rapport avec les deux autres points, I'action positive ou néga-
tive entreprise. La foi qui souléve les montagnes est considérée comme un
puissant levier.

3) Le point de levage a 'extrémité opposée du point d’application
permet de vaincre la résistance et d’obtenir le résultat souhaité.

Par I'effort conjugué de ces trois points, le levier permet d’exercer une
action raisonnée, calculée et déterminée. Un mauvais équilibre de ces trois
points témoigne d’un manque de maitrise de I'énergie déployée pouvant
atteindre une puissance violente et dangereuse, semblable a celle de la
barre 2 mine du carrier qui arrache du roc une pierre susceptible d’ére
taillée, comme elle peut permettre de canaliser une immense force sans
provoquer de catastrophes. Le levier est un outil d’'un maniement difhcile
et délicat, car une utilisation incontrélée ou une pression maladroite peut
ébrécher ou briser la pierre.

Vitruve, Architecture ou Art de bien batir.
Dixieme Livre d Architecture.
lustration du chapitre 111,
qui traite de la ligne droite et de la circulaire,
principes de tour mouvement.

Frédérick Tristan dit: symboliquement, le levier est comme lagent intel-
lectuel ou spirituel permettant de multiplier la force d'une idée, d'accomplir
plus vite ou plus certainement une wuvre ou une action”.

Lexplication symbolique, donnée en 1858 dans le rituel du Rite Fran-
¢ais (dit du Prince Murat), mérite d’étre retenue : le levier quon a mis dans

2. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Ed. du Rocher, 2000,
p. 336.

137



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

vos mains est Lembleme de la puissance qui vient en aide a la faiblesse ; cest
armé de cet instrument qu'Archimeéde disait : « Donnez-moi un point dappui
et je souleverai le monde ».

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556.

Crochet de fer, également utilisé comme levier.

Lors de son troisieme voyage pour passer compagnon, le récipien-
daire conserve la régle qu'il tient de la main gauche, et de la méme
main soutient une pince ou un levier sur I'épaule gauche. La regle
permet de tempérer la force du levier, de la canaliser dans sa trajectoire,
de lui permettre de trouver la juste mesure. La mesure de la regle a
vingt-quatre divisions donne la précision nécessaire pour diriger le
levier comme il se doit.

Jusqu'ici tous les outils regus par le compagnon exercaient une action
sur une pierre statique. Le levier permet de travailler dans I'espace, de
déplacer la pierre, de la soulever, de l'orienter différemment, de vérifier
I'avancement de son dégrossissement et de la polir.

Une pierre n'est visible a I'ceil nu que sous trois faces simultanément.
Grace au levier, le compagnon découvre la face cachée des choses, ce qui
lui permet d’élargir le champ de son entendement. Le levier est un ampli-
ficateur autant qu'un démultiplicateur de toutes forces positives vers un
objectif constructif.

Dans le Régulateur du magon, i propos des « bitiments », il est précisé
en note: [on nomme dans les bitiments Pince, un levier de fer de 2, 3, &
4 pieds de long terminé en couteau par les deux bouts, mais dont lun est
coudé ; cest avec cet instrument quon pose les pierves et souleve les fardeaux en
en faisant un levier du premier ou du second genre selon le besoin, on pourra
faire faire cette pince en bois de chéne peint en noir.

Il est dit au récipiendaire : Mon Frére, ce voyage vous figure la troisiéme
année d'un apprenti, pendant laquelle on lui confie la conduite, le transport
et la pose des matérieux travaillés, ce qui sopere avec la régle et la pince. La
pince, au liew du compas, est l'embléme de la puissance qui ajoute & nos

138



LE LEVIER (OU PINCE)

forces individuelles les connaissances pour faire et opérer ce que, sans leurs
secours, il nous serait impossible d'exécuter’).

On lui confiait la conduite des pierres et des matériaux taillés. Cet emploi
supposait assez de connaissances pour juger par leur forme de la place &
laguelle ils sont destinés, et cest pour cela qu'il vous faut une régle. Leur dépla-
cement pour les transporter au lien de leur destination exige de Uintelligence et
de la force. Les connaissances que le Compagnon a acquises font présumer
Lune, et la pince supplée & ce qui lui manque de forces naturelles. Comme il
érait secondé dans ce travail par des apprentis, de méme cest aux Compagnons
que nous confions le soin de diriger et de surveiller les Apprentis sous linspec-
tion cependant du Maitre qu'ils servent®.

La pince, avec laquelle un homme souléve un poids bien au-dessus de ses
forces, rappelle les bienfaits de la société, de la civilisation et des arts, qui font
de lhomme, si faible dans Uisolement, un étre tellement fort, qu’il devient le
maitre de la nature’.

En résumé, employé comme il fau, le levier permet au magon d’utili-
ser sa force qui repose sur la connaissance qu'il a de I'univers, de controler
son énergie dans I'action et dans I'effort, et d’agir consciemment selon la
loi des interactions cause-effet.

Le levier donne le moyen de surmonter I'obstacle, la résistance maté-
rielle, physique ou morale, mais cela n'est possible qu'en sachant utiliser
son point d appui, avec la volonté de surmonter ce qui parait au-dessus de
ses forces. Le levier correspond au pouvoir efficient de la volonté. La
bonne utilisation du levier repose sur la connaissance et la maitrise des
forces mises en mouvement. Elle s'illustre par la ténacité d’une volonté
affirmée de tenir ses engagements et de poursuivre la voie choisie jusqu’a
son terme, sans négliger le nécessaire apport, le cas échéant, de ceux que
I'on reconnait pour fréres.

3. Guide des Magons Ecossais, Ed. critique éuablie par Pierre Nogl, Ed. A I'Orient,
2006, p. 209.

4. Le Régulateur du magon 17851801, éd. critique établie par Pierre Mollier, Ed.
A I'Orient, 2004, p. 175.

5. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie applicable & tous les Rites, deuxieme
cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis-Montyon, 1860, p. 114.



RN ANA AR AN AN RN AR NN NAR 7

Le monde en une ifle porte

Sur la mer tant efmeue & rogue, it
Sans feul gouvernal nage & vogue,
Monftrant fon inftabilité.

Gilles Corrozet, Hécatomgraphie, 1540.
Embléme n° 46, « Le monde instable ».



Le monde en une ile porte
Sur la mer tant émue et rogue,
Sans seul gouvernail nage et vogue,
Montrant son instabilité.
Qu'est devenu le temps passé
Et ceux qui au monde vivaient ?
Qui tant de bien ont amassé
Et tant de sciences savaient ?
O sont ceux-li qui recevaient
Les dignités et grands honneurs ?
Ot sont les princes qui avaient
Sous eux les puissants gouverneurs ?
Le monde instable et variant,
Voguant sur la mer incertaine,
Sans siireté sen va riant,
Prochain de tempéte soudaine.
Ainsi nage vertu mondaine
Comme cette ile sur la mer,
Ignorant la vague prochaine
Qui ne tiche qua labimer.
Ainsi sen va a laventure
Lhomme mondain, tout son vivant,
Et ny a nulle créature
Quaccident ne soit powrsuivant.
En péril sommes bien souvent,
Tentant d arriver a bon port,
Et & la fin, vient au-devant
Nous prendre au bricq la noire mort.



'l

Tableau provenant de la loge De Zwijger,
& I'Orient de Gand,
représentant les outils du meurtre autour
du corps d'Hiram,

congu et dessiné par André Vlaanderen.



Chapitre 11

Ambivalence de 'utilisation des outils

Bien que plusieurs versions different selon les rites, quant a la nature
des outils utilisés pour le meurtre d'Hiram et I'endroit ol les coups ont
été portés, néanmoins la trame de la légende est toujours restée la méme,
témoignant de I'unité de ce mythe. Ces différences demeurent mineures,
puisque la signification symbolique reste la méme. Atteint au si¢ge de son
intelligence, le Maitre tombe sur le pavé du Temple entre I'équerre et le
compas, telle la chute d'une éroile.

Au grade de Maitre, les trois mauvais compagnons laisserent tomber
une équerre et un compas dans ladite fosse, 'équerre 4 la téte, le compas
aux pieds et se retirérent sans y prendre garde pour revenir vite a leurs tra-
Vaux.

1l est dit que L'on trouve un Maitre entre [bquerre et le compas, cest pour
nous faire (re)souvenir que notre Maitre Hiram fut trouvé assassiné et enterré
entre ces deux outils".

Au Rite Ecossais Ancien et Accepté, selon le Guide des Magons Ecossais, le
premier des mauvais compagnons est appelé Jubelas. Il donne & Hiram un
coup de regle de 24 pouces, au travers de la gorge. Le deuxieme compa-
gnon, appelé Jubelos, armé d’une équerre lui porte un coup violent sur le
sein. Enfin le troisieme compagnon, du nom de Jubelum, lui asséne un si
terrible coup de maillet sur le front, qu'il I'étend mort a ses pieds.

Au Rite Frangais, selon le Régulateur du Magon, le premier des traitres,
posté 4 la porte d’occident, asséne sur la téte d’'Hiram, un coup violent
avec la régle qu'il tenait, mais le mouvement d'Hiram pour parer le coup,
fit qu'il ne porta que sur I'épaule. Le deuxiéme compagnon poursuit
Hiram dans sa fuite et lui assene un grand coup de levier, qui I'atteint sur
la nuque. Le troisitme compagnon, devant le refus d’'Hiram de ne pas
vouloir lui donner le mot des maitres, lui porte un grand coup de maillet
sur le front, 'étendant mort.

1. Marquis de Gages, I et 2* grade, 1763, op. cit., p. 31, et 3° grade p. 48 et 55.

143



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Au Rite Anglais de Style Emulation, les trois compagnons meurtriers
sont respectivement armés d’'une perpendiculaire, d’'un niveau et d’un fort
maillet. Dans ce rite, les outils retenus sont ceux des trois officiers principaux
qui dirigent la loge. Aux trois vertus constructives des officiers directeurs
d’une loge sont opposés, en effet miroir inversé, trois vices destructeurs, le
plus souvent désignés par I'ignorance, le fanatisme et 'ambition.

Au Rite Ecossais Rectifié enfin, Cest le Vénérable Maitre qui au nom de
I'Ordre porte trois coups de maillet au récipiendaire. Le premier coup est
donné sur le milieu de I'épaule droite, puis un second coup atteint le
milieu de I'épaule gauche, le troisitme coup de maillet est donné sur
le front. Les trois coups de maillet forment un triangle sur la partie supé-
rieure du corps du candidat’. Ces trois coups mortels désignent le danger
des trois passions dominantes de 'homme, et qui lui sont les plus
funestes : I'envie qui empoisonne toute jouissance et cherche a détruire
celles de notre prochain ; I'avarice qui nous rend souvent injustes et
presque toujours insensibles aux malheurs d’autrui; et I'orgueil qui s'irrite
de tout et ne pardonne rien. Enseveli dans le tombeau, le récipiendaire
apprend que 'homme livré au vice est comme mort dans la société qui
gémit de ses erreurs.

D — Que vous est-il arrivé pendant votre route en passant de léquerre au
compas ?

R - J'ai vegu trois coups.

D — Que signifient-ils ?

R — Lennemi qu’il faut combattre, les obstacles qu’il faut vaincre,
les armes qu’il faut employer pour obtenir la récompense éternelle .

On peut envisager que les trois mauvais compagnons, fort présomp-
tueux sur leurs capacités réelles, considéraient qu'ils détenaient toutes les
compétences professionnelles nécessaires pour devenir Maitre, alors qu'en
réalit¢ ils n'avaient pas fait le chemin intérieur nécessaire a tout réel per-
fectionnement individuel, c’est pourquoi I'accés i la chambre du milieu
leur érait momentanément refusé. Ces compagnons n'ayant pas progressé
dans la voie de la Sagesse et de la Connaissance sont amenés  exiger le mot
des maitres par des menaces de mort. Leur violence brutale les entraine 2
merttre celles-ci a exécution. Le fait qu'Hiram ne se laisse pas intimider par
leurs menaces les déstabilise au point que leur colére interrompt de maniére

2. Rituel du grade de Maitre pour le Régime de la Franche-Magonnerie rectifide, rédigé
en Convent Général de l'ordre tenu & Wilhelmsbad en 5782, Archives du Directoire
Général de Lyon.

3. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade de maitre, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 89.

144



AMBIVALENCE DE UUTILISATION DES QUTILS

irrémédiable une forme compléte de transmission, au détriment de ceux
qui leur succedent.

De ce mythe qui propose de multiples lectures et interprétations, on
doit retenir la nécessité de toujours savoir se servir des connaissances
acquises dans le maniement précis et approprié¢ des outils, en vue d’un
usage constructif.

Tableau de loge du 3 grade

au Rite Anglais

de Style Emulation,

i peinture d’Esmond Jefferies.
A terre sont représentés les trois attributs
constructifs des dirigeants de la loge,
devenus les outils du meurtre :

la perpendiculaire,

le niveau et le maillet.

Apres que I'apprenti et le compagnon ont requ des outils comme
moyen de perfectionnement, I'enseignement du grade de Maitre attire
l'attention sur I'aspect ambivalent de ces outils. Détourné de sa fonction
initiale tout outil peut se transformer en redoutable arme de mort. Ce qui
demande de tout Maitre magon de trouver la Voie du juste milieu en
sachant faire la part des devoirs et des droits qui lui incombent. En effet,
les Maitres magons doivent savoir se servir de ces outils les considérant
uniquement en tant que moyen de constructions, car toute forme de libé-
ration passe par la capacité de les utiliser sans les détourner de leur objectif
constructif initial.

Ainsi la regle, instrument de mesure, symbole d’obéissance et d’organi-
sation par excellence, peut devenir démesure. Le levier doit démultiplier
utilement la force individuelle, mais mal employé, il peut devenir une
arme meurtriere. Le fil 2 plomb, qui donne I'axe de toute construction et
la voie du juste milieu, & contre emploi, perdra cet axe et n'aura plus que
la lourdeur et la densité du plomb pour frapper aveuglément, etc.

145



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Dans plusieurs rites, le maillet du Vénérable, est I'outil qui, tel I'éclair
associé a I'épée flamboyante, confere la consécration initiatique en don-
nant la Lumitre. Il crée le récipiendaire apprenti, 2 I'image du Fiat lux de
la Genése. La transmission de cette Lumiere vivifiante et créatrice se fait
par I'épée flamboyante qui, sous I'action du maillet, agit en la répercutant
par des vibrations dans tout I'étre du récipiendaire.

Ce méme maillet est utilisé par le Vénérable Maitre pour donner le
coup frontal et fatal 3 Maitre Hiram, défaisant ['acte initial de création de
I'apprenti, par un acte de mort, soulignant ici encore 'ambivalence poten-
tielle de son usage et la nécessaire bonne gestion de son pouvoir.

Tous les outils doivent étre maniés sans coleére, avec circonspection,
afin d’éviter qu'ils ne soient transformés en armes redoutables.

Dans un rituel de Maitre, daté de 1763%, de curieuses précisions sont
données : Ils résolurent donc de se cacher dans le temple pour y surprendre
notre maitre. La difficulté en était grande puisque tous les maitres, au nombre
de 5593 d'abord, aprés les travaux finis faisaient une exacte recherche pour
voir, auparavant de fermer le Temple, si personne ne sy cachait pour en voler
quelque chose. Mais ils sapercurent que dessous les escaliers du Temple, il y
avait un dépot oir on mettait les vieux outils brisés et comme ils virent que cet
endroit pourrait servir a les receler et les cacher sans étre apercus, ils résolurent
donc de sy cacher pour surprendre notre Respectable Hiram lorsquil y vien-
drait. En conséquence, vers la fin des travaux, ils brisérent leurs outils et firent
semblant de les apporter au dépét. Ils sy cachérent en mettant devant eux un
tas doutils brisés... Ces trois scélérats ayant vu leur ruse réussir, sortirent du
malheureux endroit qui avait si bien servi & les receler... Il furent donc se
placer un & la porte de I'Occident, armé d'une régle, lautre a la porte du
midi, armé d'un maillet et lautre & la porte de lorient armé d'un levier.

Ce mythe interpelle et pose de nombreuses questions. Entre autres, il
est intéressant de comprendre les différentes raisons qui amenent ces trois
compagnons du métier a se transformer en meurtrier.

Chemin Dupontes’ considére que les trois Compagnons assassins
d’Hiram représentent les trois passions les plus communes dans le monde pro-
fane, et qui sont en méme temps les sources les plus fécondes de crimes et de
calamités publiques et privées, savoir : lorgueil, lenvie et la cupidité. Il faut
les combattre jusqu ce quon les ait érouffées dans son caur, car elles sont le

4. Rituel du Marguis de Gages, 1763, Le Maitre Magon, Bruxelles, Ed. Mnémosyne,
1999, pp. 45 et 46.

5. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie, Grade de maitre, s.d. Paris,
édité par la Loge Isis-Montyon, p. 168 et 169.

146



AMBIVALENCE DE L'UTILISATION DES OUTILS

tourment de ['homme qui a le malheur de leur céder. Portées & un certain
degré d'exaltation, elles peuvent lentrainer dans les crimes les plus atroces.

A Torgueil, il oppose la modestie, a I'envie, il oppose I'amour de ses
semblables et 2 la cupidité, la modération des désirs. Il ajoute : Le compa-
gnon modeste ne se flatte pas d'avoir la science d'un maitre ; et le maitre lui-
méme, plus il apprend, mieux il reconnait qu’il ne sait rien relativement i ce
qui lui reste & apprendre. Il se défie de sa capacité, et fait tous ses efforts pour
Laugmenter par son application. Lenvie, cette triste et basse passion, qui tue, a
dit Job, joppose l'amour de mes semblables, qui me porte a me réjouir de leurs
succes. Leur prospérité, loin de minspirer une inutile et funeste jalousie, excite
en moi une émulation salutaire.

Dans I'Encyclopédie magonnique® du méme auteur, est exprimée 'idée
que [on peut voir aussi dans Hiram, le principe consolateur de l'immortalité
de lime ; la vertu persécutée par le vice, mais finissant par en triompher ; la
liberté comprimée par L'orgueil de la domination, mais victorieuse & son tour ;
la vérité obscurcie par le mensonge, qui lui creuse un tombean, dou elle sort
brillante de gloire. Il n'est, hélas! que trop facile de trouver trois compagnons
assassins, qui étouffent cette vérité, et méme ceux qui la cherchent : ce sont
toutes les passions basses et anti-sociales, et particulierement lignorance, la
superstition, ou la tyrannie qui a besoin de sujets aveuglés, avilis, et courbés
sous le joug des préjugés et des vaines terreurs.

Les neuf voyages mystérieux que les maitres ont fait vers les quatre points
cardinaux, pour chercher Hiram, vous indiquent que toute la terre est ouverte
a votre activité, et que partout oi VOus porterez vos pas, vous devez re]oandre
la lumiére et ses bienfaits.

Le soin que prit Salomon de faire chercher et de punir les compagnons
coupables, nous marque celui que nous devons mettre a vaincre et  ter-
rasser les passions, qui donnent la mort a notre ame.

LCambivalence de lutilisation des outils, dans un univers binaire ou
dualiste, attire 'attention sur la nécessité de gérer positivement le libre-
arbitre de chacun dans une optique sans cesse constructive. Si celle-ci érait
dévoyée de son objectif premier, elle prendrait une voie caricaturale et
excessive semblable  celle de ces mauvais compagnons.

6. Chemin Dupontés, Encyclopédie magonnique ou mémoires sur les Sociétés secrétes, Tome
troisieme, Chez Lauteur, 1823, p. 130.



Gilles Corrozet, Hécatomgraphie, 1540.
Embléme n° 94, « Entreprendre par-dessus la force »,
représentant un compas brisé parce qu'on a voulu trop louvrir,
et un cercle inachevé.



Celui qui son esprit efforce,
et veut plus qu’il ne peut comprendre,
cest comme qui veut entreprendre
outre son pouvoir et sa force.
Le bon esprit qui a invention
Lart et savoir pour dicter et écrire
Et méne a fin la sienne intention.

Si bien défaut quil n'y a quia redire,
S'il perd le temps sans faire aucune chose
Ne lit ni n'écrit en rime, ni en prose,
Certes il est grandement & blamen,
Loisiveté le fera diffamer
Vie quiil le peut et par licheté n'ose.
Plus faux celui qui vient & présumer
De mettre avant sa trop lourde ignorance
Et ne fait rien qui soit a estimer
Des Muses n'a le port ni lassurance,
1L est semblable au compas qu'on étend
Pour faire un rond, lequel on ceuvre tant
Qu'on le corrompt, et le rondeau de fait
Jai commencé et laissé imparfait.
Pourquoi louvrier ne fait ce qu’il prétend
Ainsi le sot fait semblant qu'il entend
Sans jugement et sans discrétion,

1l se dégoit, car au cas ot il tend
Ny a propos, ordre et déduction
Font fait demeure en imperfection
Par ce qu'il a sur la force entrepris.

Et a la fin sera taxé, repris
Si on connait son obstination.



Autoportrait d'Anton Pilgram,
architecte et sculpteur,
ayant en main un compas.
Cathédrale de Vienne, Autriche.
Sa marque est représentée sur l'écu,
au-dessus de sa téte.

i
k
3




TROISIEME PARTIE
LES OUTILS DU MAITRE

Cesare Ripa, Iconologie, 1603.
Représentation du Dessin.
Cet embléme montre un jeune homme tenant dans une main un compas
et un miroir dans ['autre.

Son noble aspect et son riche habit montrent que L'art est noble en lui-méme.
Le compas, pointes tournées vers le haut, montre que le dessin requiert
de connaitre l'art de la mesure et des proportions.

Le miroir indique la nécessité d'une bonne imagination.



o
Ol
L

Pl Y

k]

Ty LI,
IR AR e

Marque typographique de Laurent Sonnius,
libraire et imprimeur & Lyon, 1592-1618.
Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n° 1159,




Chapitre 12

De I'équerre au compas

La prestation de serment de 'apprenti

Franc-magon (en anglais freemason) signifie magon libre. Cette société
érait a l'origine une société de personnes censées se dévouer librement pour
travailler un jour a la réédification du temple de Salomon. Au reste, tout goiit
de la magonnerie est purement allégorique : il sagit de former le caeur, de régler
Lesprit, et de ne rien faire qui ne cadre avec le bon ordre ; voila ce qui est désigné
par les principaux attributs des francs-magons, qui sont léquerre et le compas'.

M

W -amf'( Jf.._, ritEn hm!’er_.\ air J(I«g!’fﬁ re ! Gnie !..'ur’n.
Wt L aweieiiof breg Misslre Seeitt Doy Franes. ellugone
 Yaned Regaims Lo Trance, (Wena arearde ef (Leier depra m_
i Borili & edh. Hew !‘).;4 vt Srene Cleartor /'Xum( ¥

gnrﬂ 3 faﬁ’ 2%, f’ﬂ “de S (‘?r?ucft a t@w wr.-;«-./.-e

T S Dy efe-u.; f; confivene o dBhe 4o B Fowawir e
I L o 20 See,

Gonslibusr wne o ,.m/l aiewris L0t ans &4
e ({:;n.‘ ::u rfﬂui.w aff&;m o B i ZH{"L Loy of Sor r

Ndf-fm.r Ao oL fages ok o if eomaltidirra, e jn ceifes &nw—f}u{v nf
nees & o Gramde .»“}- e § ‘rmn/‘: squ ee qu u'rrrn £ fums ey
.\:,;}"w.f.)f“‘,u o oo v Svana e dlaihe S d *5»:,.;“,,,(_
5 foide ek & 4 deflaike B Deyasme o & xm,;c R ;F
e lf""(nfi{:'{:v- enfaverhs weygic edbe. rmv/,-\-,. !:4:.,
sovarnidu Lol of da b -r,wn-u‘r e ffnr{.-'-:’ £ J;fra 13 ol
;-’G! 1y r( Ve afvermer taacdes

Sinlianra e fo ellapmmmerce |

b yerommondons némnmens
mand fos s 5’?-33: Fae sevades ef ;:\arf -
)‘hf{'/é{u’ ﬁ-m,_, b Fren milrue If“"{”ﬂ ’Zz. !

eftus fon Jonmatns, rfmw..’géaf(« edicy . g
|?a vera e e Fie o ffain, ef ok e o e Gprarr m Lare

24, *dbvermdre J Z'"'_’ s s
- LTV

!
1

L. L'Ordre des francs-magons trabi et leur secret révélé, 1745, p. 23 et 24.

153



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Historiquement, le premier témoignage de ['utilisation de I'équerre et
du compas entrecroisés comme emblémes de la franc-magonnerie spécula-
tive remonterait 2 1737. Cette représentation figure pour la premiére fois
en téte d’une attestation rédigée par Charles Radcliffe et destinée au
Baron de Scheffer.

La prestation de serment du candidat a 'initiation va exiger qu'il effec-
tue, en la tracant physiquement, une géométrie du corps dans I'espace
selon I'équerre et le compas :

Lors de la prestation de serment, le candidat sagenouillait alors sur son
genou droit qui était & nu, « sur le sommet de [équerre », mais il se mettait
probablement & genou « i Uintérieur de équerre ». On déboutonnait son
veston et lui faisait prendre le compas dans sa main gauche en présentant une
pointe en direction de son sein gauche mis & nu, tandis que sa main droite
reposait sur le livre ouvert. La premiére chose quun candidat voyait en rece-
vant la lumiere était la Bible, [¢querre et le compas appelées « trois grandes
lumiéres dans la magonnerie » : la Bible pour régir et diriger notre foi,
[équerre pour équarrir nos actions, le compas pour nous faire rester dans la
Juste mesure a ['égard de tous les hommes, en particulier de nos fréres”.

Mais pourquoi l'union de I'équerre et du compas est-elle devenue le
symbole si caractéristique de la franc-magonnerie ?

On peut considérer que le compas et I'équerre sont respectivement
I'image du Ciel et la Terre. Ils deviennent alors le pere et la mére du néo-
phyte qui par-la méme devient enfant de 'Univers. Le Volume de la Loi
sacrée correspond 2 la descente de la Vérité, du Verbe créateur et de la
Lumiere qui s'incarnent dans la manifestation. Lentrecroisement des deux
outils symbolise les noces de la Terre et du Ciel ou de la matiére et de I'es-
prit. Le compas représente le monde céleste et I'équerre le monde terrestre,
c’est pourquoi le compas sentrelagant avec I'équerre, a les pointes en bas, les
branches de I'équerre érant vers le haut. Le récipiendaire, apres sa prestation
de serment, devient symboliquement enfant du Ciel et de la Terre.

Dans la Magonnerie adonhiramite, la posture de réception de I'apprent
pour les formalités requises, consiste a étre : le soulier gauche en pantoufle,
le genou droit sur L'équerre, la main droite sur 'Evangile, et de la gauche tenir
un compas & demi-ouvert sur la mamelle gauche mise a nue®.

Lapprenti disait de sa réception : javais un pied droit ou gauche en pan-
toufle, le genou droit ou gauche plié en forme d'équerre, le compas sur le ceunr
et la main droite sur le livre de vérité*.

2. Llnitiation il y a deux cents ans, in le Symbolisme n® 388, janvier-mars 1969, p. 97 a 130.
3. Magonnerie adonbiramite, grade d’apprenti, p. 20.
4. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 87.

154



DE LUEQUERRE AU COMPAS

D — Oi prétites-vous (votre obligation) ?

R — A Pautel des serments ayant le genou gauche et le pied droit nus,
le corps droit, la main droite sur la Bible, le compas et 'équerre, et sou-
tenant de la main gauche la pointe d’un compas appuyée sur le cceur.

(...]

D — Lorsque vous avez été fait apprenti, pourquoi avez-vous plié le genon
gauche mis a nu ?

R - Parce que le genou gauche est la partie la plus faible de mon
corps, et quun Apprenti-enregistré est la partie la plus faible de la
magonnerie, dans laquelle j’entrais alors °.

Le Flambeau du Magon précise : je nétais ni nu, ni vétu, dépourvu de
tous métaux, les yeux bandés, mon corps dans un carré parfait; javais le
genou droit nu sur [équerre, le soulier gauche en pantoufle ; la jambe appuyée
en forme d'équerre, la main droite sur 'Evangile ; et de la gauche je tenais un
compas dont la pointe appuyait sur mon ceeur, et cest ainsi que je contractais
mon obligation®.

Jeton de présence en argent

de la Loge « St. Louis de la
Martinique des Fréres Réunis »,
a Paris.

Epoque Louis XVI.

Face avers, représentant un
compas et une équerre reliés par
un ruban, au-dessus d'une étoile
flamboyante, encadrés par deux
branches d acacia.

Au-dessous, la devise :

« Tout en Un ».

Photo Marc Labouret.

Le Régime Ecossais Rectifié fait dire a I'apprenti, lors de sa prestation de
serment : Le Vénérable Maitre m'a fait mettre le genou droit sur I’Equerre, la
main droite sur 'Evangile de Saint Jean, tenant de la gauche la pointe d’un
compas sur le ceeur, et dans cette attitude, jai prononcé mon engagement a la
manieére des Magons’.

5. Linitiation il y a deux cents ans, op. cit., p. 122.
6. Le Flambeau du Magon, Bordeaux, Lavalle imprimeur, 1771, p. 13.
7. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Ecossais Rectifié, I degré, 1785, p. 84.

155



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Lautel des serments

Sur l'autel des serments, les trois grandes lumiéres sont I'équerre et le
compas sur le Volume de la loi sacrée. Léquerre couvre le compas au grade
d’apprenti, une branche du compas chevauche I'équerre au grade de com-
pagnon et enfin le compas recouvre I'équerre au grade de Maitre. Au
XVIIE siécle, ces variantes n'existaient pas. Ces trois positions différentes,
adoptées plus tardivement, ont I'intérét de représenter la progression spiri-
tuelle par érapes successives ot le spirituel petit a petit acquiert une pré-
éminence sur le matériel.

Dans [Initiation il y a deux cents ans, il est précisé que: le maitre se
tenait i lorient, la Bible devant lui, ouverte chez les « Modernes » au premier
chapitre de Saint Jean et chez les « Antients » & la seconde lettre de Saint
Pierre. Sur le livre ouvert, il y avait un compas ouvert, dont les branches
étaient couvertes par une équerre en buis qui semblait tendre les bras au
maitre tandis que le compas tendait les bras aux Fréves®.

D — Lorsque vous edites regu la Lumitre, quels sont les objets qui frappeérent
votre vue ?

R — La Bible, une équerre et un compas.

D — Que signifient-ils ?

R — Trois grandes lumiéres dans la magonnerie.

D — Expliquez-les-moi ?

R — La Bible régle et gouverne notre foi; léquerre nos actions, le
compas nous maintient dans de justes bornes envers tous les hommes et
particuliérement envers nos Fréves®,

Dans certains anciens catéchismes magonniques, il est dit que le candi-
dat, en prétant son Obligation, s'est agenouillé une jambe dans I'équerre
et 'autre en dehors delle. Autrement dit, il est agenouillé a I'intérieur et a
Pextérieur des limites de la « Table mystique ». Ainsi, on lit dans la Magon-

nerie disséquée de Prichard" (1730) :

D — Comment vous fit-il Magon ?

8. Linitiation il y a deux cents ans, op. cit., p. 109.

9. Le vade-mecum magonnique, premiere partie, apprentissage, Setier imprimeur 5825,
p. 5. Fondation Thiers : fonds Demais (in 12° Carton 6 N).

10. Prichard Samuel, La magonnerie disséquée, 1730 in le Symbolisme n® 382, octobre-
décembre 1967, p. 12.

156



DE L'EQUERRE AU COMPAS

R — Avec mon genou nu et fléchi et le corps i Uintérieur de 'Equerre,
le Compas allongé en direction de mon sein gauche nu, ma main droite
nue sur la Bible. La, je prétai I'Obligation (ou Serment) du magon.

De méme dans la Magonnerie disséquée, le compas et I'équerre sont
déja associés a la Bible et considérés comme matériel d’une loge :

Q - A qui appartiennent-ils en propre ?
R — La Bible a Dieu, le compas au maitre et 'équerre au compa-
gnon du métier"'.

Une position similaire est décrite dans The Art and Mystery of Freema-
sonry Discovered: dans un article imprimé par Dickson dans son journal
I'Old Dublin Intelligence, en aotit 1730 :

Il m'a alors dit que si je voulais devenir un Fréve de leur Société, je devais
préter le Serment demandé en cette circonstance. | ai accepté. Une équerre fut
posée sur le sol, et on me fit magenouiller sur elle, etc.

Philip Cross'* a trouvé que le fait de s'agenouiller dans I'équerre signi-
fie certainement s'agenouiller dans les limites de la table « mystique » (voir
chapitre 6, p. 95).

La bibliotheque de la Grande Loge d'Irlande posséde un vieux caté-
chisme frangais (datant de 1800 environ) dans lequel on lit:

D — De quelle fagon vous y mites-vous ?

R — Le genou droit sur 1’Equerre, le pied dans la Loge, la jambe
gauche hors la Loge, etc.

D — Pourquoi le pied droit dans la loge et le gauche dehors ?

R. — Le pied droit dans la loge marque la volonté que j'avais de me
faire recevoir et la jambe gauche hors la loge marque la liberté que
Javais encore d’en sortir.

Les meubles de la loge, cités dans le Rituel du Marquis de Gages corres-
pondent en réalité a ceux de la magonnerie de la Marque :

D — Combien avez-vous de meubles en loge et quels sont-ils ?
R - Il y en a trois, la Bible, le compas et le maillet.
D — De quels usages sont-ils ?

11. Prichard Samuel, op. cir.
12. Crossle Philip, The freemasonss gauge, square, and compasses, Saint Claudius 1928-
1929, p. 6 4 30, The Library and Museum of Freemasonry, Londres, A 31 SAL

157



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

R — La Bible pour faire préter l'obligation. Le compas pour mettre
sur le caeur lors de lobligation et pour faire un cercle dont tout Bon
magon ne doit jamais sécarter. Le maillet pour appeler les Fréres a
Pordre et les faire rentrer dans leur devoir 3,

D — Quelles sont ces instructions (nécessaires pour devenir Maitre) ?

R - Il menseigna a monter en Maitre a I’Est, en faisant le signe d’Ap-
prenti et a marcher sur le premier degré de l'angle d’un carré long, mes
deux pieds formant Uéquerre ; puis a faire deux autres pas sur le 2 degré
en faisant le signe de compagnon enfin, a faire le pas de maitre sur le
méme carré. Ensuite, agenouillé devant l'autel, le corps droit, la main
droite sur la Bible, les pointes d’un compas ouvert posées sur les deux
seins, je prétai l'obligation solennelle des Maitres Magons ™.

Le cercle tracé par le compas est le développement du centre dans son
aspect dynamique, alors que le carré est une représentation géométrique
dans son aspect statique.

=)

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.
Embleme n° 231, représentant un compas donnant la mesure de la sphére terrestre,
avec la devise : « Si tusseris ibit in orbem »
(Lorsque tu l'ordonneras, elle tournera sur son orbite).

13. Marquis de Gages, 1 et 2 grade, 1763, Bruxelles, Ed. Mnémosyne, 1999, d'apres le
MS de la BnF, EM* 79, Paris, p. 27.
14. Le vade-mecum magonnique, troisieme partie, maitrise, op. cit., p. 16.

158



DE UEQUERRE AU COMPAS

Lhabillement du Maitre

La géométrie, qui originellement était la mesure de la terre, intervenait
aussi dans la construction et I'orientation des édifices grice au compas
céleste et a I'équerre terrestre, entre lesquels se place idéalement le Maitre
Magon. Car le modele de toute architecture devait avoir une base carrée et
un toit circulaire comme le stupa bouddhique et la couba islamique. De
haut en bas, I'édifice devait réaliser un passage de I'unité principielle au
quaternaire de la manifestation".

Il est fait allusion a cette donnée traditionnelle dans les instructions du
XVIIE siecle, lorsque I'on se réfere au vétement allégorique du maitre de la
loge, caractéristique de sa fonction. Lhabillement du maitre de la loge est
censé représenter I'équerre et le compas, tout comme jadis le vétement des
anciens princes, en Chine, devait avoir une forme ronde vers le haut
(c'est-a-dire au col) et carrée vers le bas, ces formes étant celles qui repré-
sentent respectivement le Ciel et la Terre ou encore 'Homme entre
I'équerre et le compas. Le souverain représentait alors le type méme de
I'Homme dans son role cosmique, cest-a-dire le troisieme terme de la
« Grande Triade », exercant la fonction d’intermédiaire entre le Ciel et la
Terre et unissant en lui les puissances de I'un et autre'®. On voit en outre,
dans cette disposition du vétement, que ['homme-type, représenté par le prince,
pour unir effectivement le Ciel et la Terre, était figuré comme touchant le Ciel
de sa téte, tandis que ses pieds reposaient sur la Terre. René Guénon observe
encore que : si le vétement du prince ou du souverain avait ainsi une signifi-
cation symbolique, il en était de méme de toutes les actions de sa vie, qui
étaient exactement réglées selon les rites, ce qui faisait de lui, la représentation
de Uhomme-type en toutes circonstances ; d ailleurs, & lorigine, il devait étre
effectivement un « homme véritable », et, sil ne put plus en étre toujours de
méme plus tard, en raison des conditions de dégénérescence spirituelle crois-
sante de I'humanité, il nen continua pas moins invariablement, dans lexer-
cice de sa fonction et indépendamment de ce qu’il pouvait étre en lui-méme, a
« incarner » en quelque sorte [« homme véritable » et & en tenir rituellement
la place, et il le devait d'autant plus nécessairement que sa fonction était essen-
tiellement celle du « médiateur»"".

15. Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Puf, 1975, coll. « Que sais-je », n® 1605,
p. 80 et 81.

16. Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, £d. Gallimard, 1945, p. 138.
17. Guénon René, La Grande Triade, Ed. Gallimard, 1957, p. 125.

159



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le Maitre de la loge remplit une fonction identique de « médiateur »,
sidentifiant 2 I'« Axe du monde » qui relie symboliquement le Ciel 4 la
Terre. Par sa fonction d’officiant dans la chaire du Roi Salomon, il incarne
virtuellement I'« homme véritable » :

Q — Reconnaitriez-vous votre maitre si vous le voyez ?

R - Oui.

Q — De quelle facon le reconnaitriez-vous ?

R - A son habit.

Q — Quelle est la couleur de son habit ?

R — Jaune et bleu ce qui signifie le compas qui est en airain et en fer'™

Dans la Maconnerie adonhiramite comme dans le Flambeau d’un
Magon, le Maitre est dit « habillé d’or et d’azur ». Ces deux derniers mots
signifient qu'un magon doit conserver la sagesse au sein des grandeurs dont il
peut étre revétu.

D — Avez-vous vu votre Maitre ?

R — Oui, Vénérable.

D — Qui couvre son Chef?

R — Un triangle.

D — Comment est-il habillé ?

R — D’or et d’azur.

D — Que signifie cet habillement ?

R — Lor signifie la force de la science que le maitre doit avoir pour
Uinstruction magonnique de tous les Fréres. L'azur représente la sagesse
parfaite qu'un Vénérable Maitre doit avoir pour ériger tous les ouvriers,
confiés a ses vertus et sa prudence, pour que les fréves puissent acquérir
par la le moyen de s'élever au-dessus des profanes”.

Dans ['Ordre des francs-magons trahi, il est précisé qu'il s'agic plutoc
d’un habit jaune avec des bas bleus :

D — Avez-vous vu le Grand-Maitre ?

R — Oua.

D — Comment est-il vétu ?

R — D'or et d’azur. Ou plutét : D'un habit jaune, avec des bas bleus.

Ce nest pas que le Grand-Maitre soit habillé de cette fagon : mais Ihabit
Jaune signifie la téte et le haut du compas, que le Grand-Maitre porte au bas
de son cordon, et qui est dor, ou du moins doré; et les bas bleus, les deux

18. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme N° 377, octobre-décembre 1966, p. 30.
19. Bibliothtque Municipale de Bordeaux, Manuscrit 828 — t. 36, ch. 12, ca 1745,

160



DE I'EQUERRE AU COMPAS

pointes du méme compas, qui sont de fer ou d'acier, cest ce que signifient aussi
Lor et Lazur™.

Le rituel du Marquis de Gages explicite I'or et 'azur en se référant 2
I'’Ancien Testament :

D — Avez-vous vu votre Grand Maitre ?

R - Oui,
D — Comment est-il habillé ?
R - Or et azur.

D — Pourquoi me répondez-vous ainsi ?

R — C'est que lorsque Dieu apparut a Moise, il lui apparut dans un
Buisson ardent dont le feu représente Uor et la fumée lazur. C’est
aussi allégorique au compas que le Grand Maitre porte, dont la téte
est couleur d’or et (les) pointes azurées en acier?'.

Dans les Rituels du Duc de Chartres, explication donnée se réfere 2
Salomon :

1 est dit que le maitre était habillé d'or et d'azur parce que Salomon fut
loué de Dieu par sa sagesse et ses richesses dont Lor et [azur sont les symboles ™.,

Une explication similaire est donnée dans une version du Rite Frangais
concernant les deux couleurs or et azur: Lor signifie la richesse, et lazur la
sagesse ; dewx dons que le Grand Architecte de lunivers accorda & Salomon™.

Lhabillement des trois officiers principaux de la loge les distingue
des autres membres de I'assemblée, leurs attributs indiquent et ensei-
gnent aux assistants le sens des outils qu’ils portent et la direction
donnée au travail :

Le compas sur son équerre que le maitre porte au col comme chef de
['équité. Le niveau que porte le 1 Surveillant pour mettre a l'uni ce qui est
désuni qui nous démontre que nous sommes tous égaux et fréves. La perpen-
diculaire que porte le 2 Surveillant et qui dénote Laplomb et la solidité de nos
ouvrages et nous fait connaitre que tout vient d'en haut et que sans ce secours
on ne peut édifier solidement ™.

20. L'Ordre des francs-Macons trahi et leur secret révélé, 1745, op. cit., p. 115 et 116.
21. Marquis de Gages, 1 et 2 grade, 1763, op. cit., p. 30.

22. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, op. cit., p. 112.

23. Instruction pour les grades symboliques du Rite Moderne, fustruction de compagnon,
Paris, 1825, Rouyart reprint, 1978, p. 16.

24. Marquis de Gages, 1 et 2 grade, 1763, op. cit., p. 28.

161



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Jeton de présence en argent
de la Loge « de 'Union » de
Paris, début Xix* siecle.

Face avers représentant en
son centre une ruche et son
essaim, un compas & gauche
et une équerre 4 droite,

avec la devise « Union-
Travail-Egalité »,
5769/1769.

Photo Marc Labouret.

Le Maitre situé idéalement entre I'équerre et le compas

Léquerre, qui sert A vérifier les angles droits et par extension a tracer
un carré, circonscrit la matiére dans I'espace et peut étre considérée de ce
fait comme statique, alors que le compas qui permet de tracer des cercles
et de dessiner des courbes, peut étre envisagé, par ses possibilités créa-
trices, sous un aspect dynamique. Equerre et compas entrelacés ou super-
posés I'un sur l'autre ou I'un sous I'autre, représentent la perfection
complémentaire du carré et du cercle, ou encore 'harmonie complémen-
taire du matériel et du spirituel. Ils représentent la rectitude dans l'action,
mais aussi la précision dans toute réalisation.

La Magonnerie adonhiramite précise que tout Maitre Magon est recu en
passant de I'équerre au compas sur la tombe du respectable maitre Hiram.
Clest a ce point central que se situe tout Maitre Magon :

D — Si vous perdiez un de vos fiéres, oit le trouveriez-vous ?

R - Entre léquerre et le compas.

D — Expliquez-moi cette réponse.

R — C’est que l'équerre et le compas sont les symboles de la sagesse et
de la justice, un bon magon ne doit jamais s'en écarter?.

25. La Magonnerie adonhiramite, p. 85 et 96.

162



DE I'EQUERRE AU COMPAS

Dans le rituel du Marquis de Gages, 'équerre et le compas apparaissent
associés des le grade de compagnon :

D — Si un de vos fréres était perdu, ois le retrouveriez-vous ?

R — Entre l'équerre et le compas.

D — Pourquoi dites-vous que vous trouveriez vos Fréres dans ces endroits ?

R — Entre l'équerre et le compas est une allégorie qui démontre
qu'un magon doit toujours étre équitable et compasser ses actions. (Au
grade de Maitre, il est ajouté a cette réponse: afin de ne donner que
de bons exemples).

D — Comment avez-vous été fait Compagnon ?

R - Par léquerre, la lettre G et le compas™.

Au Rite Ecossais Rectifié*” il est précisé :

D — Si vous perdiez un maitre, ois le chercheriez-vous ?

R - Entre I’Equwe et le Compas.

D — Pourquoi ?

R — Parce que I’Eguerre et le Compas étant les emblémes de la
Régularité et de la Sagesse un maitre ne doit jamais s'en écarter.

Jacobus Boschius, Symbolographia,
1702,

Embleme n° 130, représentant un

compas tragant trois cercles avec la

devise : « Minimus intimus »

(Le plus proche est le moindre).

20. Marquis de Gages, 1 et 2 grade, 1763,0p. cit., p. 31.
27. Willermoz Jean-Baptiste, grade de Maitre, Rituels d’origine rédigé en Convent
Général de I'Ordre tenu @ Wilhelmsbad, en 5782, Lyon Ms 5922, p. 94.

163



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Il est intéressant de noter que le célebre musicien Farinelli, avait fait
sienne les armoiries représentant des Cercles autour d’un Centre avec la
devise qui I'accompagnait « Minimus intimus »*. Les armoiries qu'il
s'était composées, étaient en magonnerie ces trois cercles qui sont chargés
d’un sens symbolique. Ils représentent les trois mondes, les trois cercles de
connaissance, etc.

Passer de léquerre au compas, ou du compagnonnage a la maitrise, cest
étre passé de I'étar d’exécutant a celui de Maitre d’ceuvre ou concepteur.

Le Vénérable enseigne 2 écrire au compagnon au moyen de I'équerre,
alors que le Maitre sait écrire par le moyen du compas®.

Le Maitre Magon enjambe le corps d’'Hiram en passant de 'équerre au
compas, de 'Occident a 'Orient. Léquerre est sur le sol. On lui a ensei-
gné comment vivre et comment mourir. Ce faisant, le compas lui a ensei-
gné a détourner son esprit des choses terrestres vers les choses célestes. Ici
nous avons une combinaison harmonieuse du passage progressif du sens
des réalités terrestres vers des réalités supérieures qui affranchissent I'étre
de ses limites.

Lorsquun franc-magon veut se faire reconnaitre discrétement d’un autre,
comme le montrent les plus anciennes gravures frangaises, il se tient alors
debout devant une fosse les talons joints et les doigts de pieds écartés, ce qui sym-
bolise une équerre tel que cela est mentionné dans le manuscrit Trinity Col-
lege™ - o il est dit: « Pour faire descendre un homme d'un échafaudage, ou de
nimporte oi, joignez les talons en écartant les bouts de pieds et regardez en lair.
Puis avec la main ou avec une canne, faites un angle droit. »

Le franc-magon est sur le point de s'engager sur le chemin de sa vie.
Apres avoir été instruit des préceptes de I'Ordre, qui doivent étre un via-
tique pour lui, au Rite Frangais, il part en faisant un pas sur le coté de la
fosse et se tient en équilibre sur un pied, ce qu'il est difficile de faire sur le
bord de la fosse mortuaire dans laquelle il pourrait tomber, alors qu'il est
assailli par les dangers et les tentations du monde, tel Dante qui traverse
les cercles de 'Enfer. Mais en tant que franc-magon, il « sefforcera de vivre
avec amour et sollicitude sur le niveau par [‘équerre », suivant la prescription
de 'équerre en laiton de 1507, trouvée au pilier nord du pont de Baal, de
la cité de Limerick (Irlande).

28. Cousin de Courchamps Pierre-Marie-Jean, Souvenirs de la marquise de Crégquy de
1710 a 1803, tome IX, chapitre VI, Paris, 1855,

29. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, maitre, Bibliotheque
Univ. Catholique de Louvain La Neuve, Latomia, n° 79.

30. La franc-magonnerie : documents fondateurs, Cahier de 'Herne, 1992, p. 233.

164



DE UEQUERRE AU COMPAS

Au bord de la fosse mortuaire vers 'Est, on a placé un compas ouvert,
les pointes écartées. Le dernier pas du Candidat le place « les talons joints
et les bouts des pieds écartés » exactement sur le devant du compas. En
d’autres termes, il a fait la traversée de sa vie mortelle et se tient debout
sur un nouveau seuil olt il va commencer 4 transmettre ses acquis. Cest-a-
dire que la réunion de I'équerre et du compas symbolise le franc-magon
lui-méme, sa situation médiane et centrale dans I'univers, mais aussi son
espérance, sa foi dans la libération de son étre et dans sa capacité a accéder
a la Vérité et la Lumigre.

Tablean de loge au grade

de Maitre Magon

représentant le tombeau d’Hiram
sur lequel est posée ['équerre
surmontée du compas.

Bayreuth, Xix° siécle.

Le manuscrit Wilkinson®" précise trés clairement le rapport de tout
Maitre Magon avec I'équerre et le compas :

D — Si un magon est perdu, oii doit-il étre retrouvé ?

R - Entre l'équerre et le compas.

D — Pourquoi cela ?

R — Parce qu'un magon se révéle toujours sur l'équerre et se tient a
Uintérieur du compas.

Léquerre et le compas sont considérés comme étant les attributs du
Maitre avec la planche a tracer :

31. La franc-magonnerie : documents fondateurs, op. cit., 1992, p. 301.
165



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

D — Quel est attribut d’un maitre?

R - L'équerre, le compas et la planche a tracer.

D — De quelle utilité servent ces attributs au maitre ?

R — A tracer les différents plans magonniques aux ouvriers qui tra-
vaillent aux différentes classes de I'Ordre.

Le méme manuscrit définit la chambre du milieu comme étant de
forme circulaire.

D — Quelle forme a cette Chambre du Milieu ?

R — Elle est ronde.

D — Qui la décore ?

R — Des circonférences en tous sens, au centre desquelles sont placés
une équerre et un compas, entrelacés 'un dans Uautre.

Lol

D — Qua-ton exigé de vous lorsque vous fiites admis dans la Chambre du
milieu ?

R — Que je me misse au centre de la table ronde, entre léquerre et
le compas pour faire la vérification de mes travaux magonniques”

._ ’ ‘ ‘f/"\ —-Yr

s m—2 0
'3% BER A -ﬁi

: ‘&._...n R :‘fx'm'uua

9}.\
=
3;_‘
e

LT

h

>

- "‘ f-
4

aatab)

".'u.

o "duli'& o’.«, aw.;, q
/:\ 4
a8 7 "—’*- J‘%’

Théodore de Béze, Emblemata, 1589.
Embléme n° 3,
représentant un cube au centre d'un cercle
« Tu vois ici un cube dans un cercle.
Que cela tenseigne lintelligence du vrai chemin de la vie.
Celui-ci tapprend la perfection du comportement.
Celui-la fordonne de farréter i lendroit qui tes assigné ».

32. Bibliotheque Municipale de Bordeaux, Manuscrit 828, t. 36, ch. 12, ca 1745.

166



DE UEQUERRE AU COMPAS

La taille ou le dressage d’une pierre sont soumis 2 une succession
d’opérations, dont la premiére est une phase préparatoire qui exige la mai-
trise de I'Art du trait pour élaborer le tracé d’une coupe cubique ou paral-
lélépipédique. Le tracé déterminé du volume envisagé est reporté sur
chacune des faces du bloc. Ce report se fait a I'aide du compas et de la
regle ou jauge (régle coupée a I'échelle donnée par I'épure), les perpendi-
culaires sont renvoyées d’un plan sur un autre grice a I'équerre et enfin les
angles sont vérifiés a I'aide du niveau.

A propos du Compagnonnage, Frédérick Tristan reléve que dans certains
rituels du Devoir de Liberté, lors de la montée de L'escalier & vis symbolique afin
de découvrir pour la premiére fois ['érile flamboyante et le G, le nowveau com-
pagnon tient en main une petite équerre. A un moment de la réception, le com-
pagnon descend vers Loccident en tenant léquerre qui lui est retirée lorsquil se
retourne. On lui donne alors le compas pour la remontée vers lorient. Cela
illustre, en particulier, la phrase « passer de l'équerre au compas »*.

Revenons sur le sens de I'expression « entre I'équerre et le compas », sur
laquelle René Guénon a écrit synthétiquement l'essentiel :

Le compas et [équerre correspondent manifestement au cercle et an carré,
cest-a-dire aux figures géométriques qui représentent respectivement le Ciel et
la Terre. Dans le symbolisme maconnique, conformément i cette correspon-
dance, le compas est normalement placé en haut et [équerre en bas ; entre les
deux est généralement figurée I'Etoile flamboyante qui est un symbole de
I'Homme, et plus précisément de '« homme régénéré »... De plus, il est dit
qu'« un Maitre -Magon se retrouve toujours entre léquerre et le compas »,
cest-a-dire au « liew » méme oi sinscrit [Etoile flamboyante, et qui est propre-
ment '« invariable milieu... » Ce nest donc pas sans raison que la Loge des
Maitres est appelée la « Chambre du Milien™».

Dans un style un peu naif, Laurence Dermott” célebre en chanson ces
outils en disant :

Nous nous retrouvons comme de vrais amis sur [équerre
Et nous séparons sur un beau niveau

33. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Ed. du Rocher, 2000,
p. 233.

34. Guénon René, La Grande Triade, op. cit., p. 128 et 129,

35. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Ed. Bilingue présentée et traduite par Georges
Lamoine, Toulouse, Ed. du Snes, 1997, p. 147.

167



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Al ‘identique nous respectons roi et mendiant,
S'ils sont sincéres

Nous dédaignons une action sans générosité
Nul ne peut au franc-magon se comparer
Nous aimons & vivre dans le cercle du compas
Selon des régles honnétes et justes.

Theoria philosophiae Hermeticae, Hanovre, 1617.
L'Opus magnum ou (Ewvre philosophique,
représentant le rébis alchimique, qui correspond a la rénovation éternelle
des choses, au sein de la putréfaction.

Autres aspects de 'équerre et du compas

René Guénon releve que: Dans certaines figurations symboliques, les
figures alchimiques de Basile Valentin, le compas et [équerre sont placés dans
les mains des deux moitiés masculine et féminine du Rebis ou Androgyne her-
métique ; on voit par la qu'ils sont en quelgque sorte assimilés analogiquement,

dans leurs roles respectifs, au principe essentiel ou masculin et au principe
subtil ou féminin de la manifestation

36. Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, op. cit., p. 138.

168



DE UEQUERRE AU COMPAS

Si I'équerre est un outil de vérification et de contrdle de la rectitude de
Pceuvre, le compas est 'outil du concepteur, ce qui rappelle que tout travail
doit étre pensé avec intelligence et congu avec esprit avant d’étre réalisé.

Laurence Demott” souligne que c’est par I'équerre et le compas que
lon peut mettre en ceuvre la Géométrie, ou Art du trait, pour la construc-
tion du temple :

LArt noble venu du ciel

Elevé droit sur | équerre

Tracé au compas par la puissance divine,
Demeurera jusqua la fin des temps.

Achille Bocchi, Symbolicarum
quaestionum, Bologne, 1555.
Symbole I11.

Socrate en train de peindre un
Jeune garcon.

Dans sa main gauche, il tient le
compas et [ équerre et, derriére
Lui, son bon démon se penche
affectueusement sur son épaule.

37. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, op. cit., p. 127



Lastronome muni de son compas.
Parmi ses diffévents usages, le compas est trés souvent associé & l'astronomie.
Gravure sur bois d’Albrecht Diirer, Nuremberg, 1504.



Chapitre 13

Le compas

Les propriétés du compas

Le compas est un instrument de tracé (cercles), de mesures (angles, dis-
tances entre points ou lignes) et d'évualtion, utilisé en mathématiques,
physique, astronomie et maintes autres disciplines. Il est un symbole de
science exacte. Il existe plusieurs sortes de compas, utilisés aussi bien par
les tailleurs de pierre, les charpentiers, les magons que par les architectes
ou les navigateurs.

Le compas ordinaire est composé de deux jambes ou branches de
laiton, de fer ou de quelqu'autre métal, pointues en bas, jointes en haut
par une articulation, sur et 2 partir de laquelle elles se meuvent. Ce sys-
teme permet d’ouvrir ou de resserrer les deux branches du compas, I'une
fixe, servant d’axe, l'autre active et mobile.

Philothei Symbola Christiana quibus idea hominis christiani exprimitur,
Francfort, 1677. Livre d emblémes attribué au Prince Karl II de Pfalz.
Embleme LVI, avec la devise « Ab uno »

(A partir de I'Unigue) tirée de « Omnia ab uno et in unum omnia »
(Tout vient de I'Unité et tout retourne a {unité).

171



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Outil par excellence du géometre, celui-ci peut réaliser tout tracé avec la
régle et le compas, C'est-a-dire par des droites, des arcs de cercle et des cercles.

On attribue a Talaos, neveu de Dédale, I'invention du compas ainsi que
celle du tour du potier. Apprenti chez Dédale, qui érait architecte, Talaos le
surpassa en adresse et en ingéniosité, au point que cela lui valut la jalousie de
son maitre et oncle qui le précipita du haut de I'Acropole pour le tuer. (On
retrouve ici encore les motivations des acteurs de la Iégende d’Hiram.)

Le mot compas vient du latin vulgaire compassare qui signifie « mesurer
avec le pas », c'est-a-dire avec exactitude et symétrie. Le verbe compasser
signifie prendre des mesures avec précision. La nécessité de mesurer, de
quantifier, de définir les espaces, les surfaces et les points fut ressentie trés
tot comme un besoin vital.

Clest I'un des outils de tracé et instrument de géométrie les plus
anciens que 'homme ait inventé pour comparer, conserver et reporter les
mesures et les proportions. Le compas fait partie de ces quelques outils
essentiels d’une remarquable simplicité dans leur conception.

Les branches mobiles du compas permettent de tracer des cercles, de
mesurer des angles et de déterminer les rapports de proportion. Instru-
ment d’évaluation et de comparaison, il permet symboliquement d’éva-
luer la portée et les conséquences des actes de chacun.

Lutilisation du compas implique une rotation, donc un mouvement,
c'est pourquoi il est considéré comme reflétant le dynamisme concepteur et
constructeur. Le compas est le symbole de ce qui est essentiellement mou-
vant; il symbolise le dynamisme constructeur de la pensée, Cest-a-dire sa
liberté créatrice, mais aussi la capacité d’invention, de conception et de réa-
lisation de I'esprit. Il représente la capacité inventive autant que le génie de
'homme. Il est 'embléme de la faculté conceptuelle de lintelligence
humaine.

Le compas sert a tracer le cercle en partant d'un centre précis. Il
représente ainsi le champ des connaissances humaines, ce champ est vir-
tuellement illimité, car c'est 'univers entier, mais il sera limité par nos
propres limitations individuelles. Le compas symbolise aussi les diverses
opérations logiques par lesquelles I'esprit humain coordonne ses
connaissances et organise ses raisonnements logiques.

Laction du compas ['apparente au symbolisme des cycles cosmiques, a
I"ame humaine expérimentant physiquement, intellectuellement et spiri-
tuellement son cheminement terrestre. On parle de cercle de I'existence,
ce qui conduit A une conception circulaire de la vie. Le compas par analo-
gie évoque aussi une notion de durée, la liaison espace-temps. Il trace le
cercle du temps infini, dans lequel I'existence de chacun s'inscrit comme
un point sur sa circonférence ; le rayon emprunté sur la roue de I'existence

172



LE COMPAS

correspond 2 l'itinéraire d’une vie ; Uessentiel est d’aller de la circonférence
au centre, sans se perdre.

. ' AN
Vo sfscneix ()

Robert Fludd, Ultriusque Cosmi,
tome Ii, Franfort, 1621.

Le compas tragant un cercle.

« La divine unité se manifeste dans le
monde visible des éléments par la polarité
repos/mouvement que symbolisent les deux

branches du compas, celle qui est fixe et
celle qui trace. Toutes deux sont jointes par
la charniére de lamour et de la justice ».

Le compas permet d’ouvrir et de fermer, de lier et de délier et selon
une divulgation de Bordeaux : 1/ est celui de la Grande Loge de St. Jean qui
souvre véritablement a midi, et qui se ferme réellement a minuit'.

Le cercle avec les branches du compas évoque le cadran circulaire
d’une horloge ou d’'une montre, et les aiguilles rappellent les branches du
compas. Selon la représentation des aiguilles, la rotation du compas
raméne sa pointe  son point de départ, ce qui conduit a faire un lien
entre le temps et I'espace. On peut aussi considérer, sous un autre aspect,
que le centre du cercle, le point, représente chaque étre et la circonférence
I'image de I'univers qui I'englobe. Le compas donne la mesure du relatif,
car ses deux branches écartées au maximum montrent que la connaissance
humaine ne peut dépasser la limite ultime de ce diametre.

Lorsque I'enfant parait, « le cercle de famille s'agrandit », cette citation
de Paul Fort souligne enfin cette surprenante aptitude du compas a s'im-
miscer dans l'intimité du meilleur des relations humaines. Un cercle est
une ligne continue et ronde qui n'a rien de particulier en elle-méme,
sinon qu'elle n’a ni commencement, ni fin. C'est pourquoi on parle de
cercle relationnel, celui-ci correspondant a une surface circonscrite a ['in-
térieur de la périphérie d’un cercle particulier, qui favorise les rencontres
et les échanges d’un groupe de personnes.

1. Le Flambeau du Magon, Bordeaux, 1777, p. 28, 1134 114 et 118,

173



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Gobelet hollandais de Delft, 1633.

Gravé et représentant Saverianus,

un des Quatre Couronnés, portant le compas.
Freemasons Hall, U.G.L.E.

En effet, le compas avec le cercle est un symbole du Grand Géometre
de I'Univers. On voit souvent une main qui sort d’'une nuée tenant un
compas et tragant un cercle qui exprime une volonté organisatrice et créa-
trice de toutes choses.

Dans 'iconographie traditionnelle, le compas mis dans les mains d’une
personne symbolise I'expérience et la sagesse, la connaissance du trait et la
maitrise de I'Art royal.

Par le compas, vous devez entendre que tout ce que Dieu a fait et créé est
bien; quil na rien fait par leffet du hasard.

Avec un compas, on forme un cercle, dont tous les points de la circonférence
sont également distants du point central. C'est pourquoi ce compas vous avertit
que Dieu est le point central de toutes choses, dont les uns et les autres sont éga-
lement proches et également éloignés de ce Tout, qui est Dien’.

Comme beaucoup d’autres outils, le compas est I'embleme de la préci-
sion et de I'exactitude. Il prescrit au vrai magon, par le cercle qu'il trace,
de ne rien entreprendre que de juste, apres avoir mari son projet et 'avoir
examiné de la surface au centre, afin d’étre & peu preés certain de parvenir
au but proposé.

Le compas est inévitablement associé a la figure géométrique qu'il
génere dans I'espace. Le cercle est la figure géométrique résultant de sa pro-
jection dans I'espace sans doute la plus simple, mais aussi la plus parfaite.

2. Lefranc Abbé, Le Vaile levé pour les curieux ou le secret de la Révolution de France, Paris,
chez Crapart, 1792, p. 62 et 63.

174



LE COMPAS

Selon Georges Lanoé Villene : le cercle est une figure plane, formée par
une seule ligne courbe nommée « circonférence », dont toutes les parties sont
également distantes d'un méme point quon appelle « centre ». En métaphy-
sique, l'analogie existant entre la figure circulaire et l'unité a fait parfois
regarder le cercle comme l'un des symboles de la Divinité, et surtout, du mou-
vement éternel du monde’.

Un symbole étroitement lié au cercle est celui de la roue, cercle een
mouvement.

Par des rotations omnidirectionnelles régulieres et coordonnées et
strictement semblables autour d’'un diametre, les cercles obtenus devien-
nent un volume dont tous les points de la surface sont équidistants du
centre. Dés la prise de conscience de la rotondité de la terre, la sphere est
devenue I'embleme du Monde.

M A T E M A T I € A,

Di Cefare Ripa.

i

Carde Cogeds cee.

atemabica

Cesare Ripa, Iconologia, 1618.
La mathématique.
Personnifiée par une femme tenant dans la main droite un compas
avec lequel elle montre & un enfant diverses figures géométriques.
De la main gauche, elle soutient une sphere céleste.

3. Lanoé Villene Georges, Le livre des symboles. Dictionnaire de symbolique, Paris, Bossard
& Librairie Générale, 1927-1937, p. 53 et 54.

175



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

De tous les emblemes, le compas est celui qui, par la cohérence de ses
opérations, ramene le plus facilement aux vrais principes, a ceux des arts,
comme a ceux de la nature. Son mécanisme est de faire un point, puis de
former une ligne en s'ouvrant, et de tracer une circonférence en tournant
sur lui-méme. Il nous donne, par ces trois figures (dont on ne saurait trop
admirer la simplicité), les premiers principes de la géométrie ; toutes les
représentations qu'on peut inventer participent de ces trois figures primi-
tives : ce sont toujours des points, des lignes et des parties du cercle.

Le compas est représenté dans de nombreuses marques d'imprimeur,
souvent tenu par une main sortant d’un nuage, censée étre la main du
Créateur ou de la Providence, et représentant celui-ci tragant un cercle et
gouvernant ['univers.

Les représentations graphiques de compas sont fréquentes parmi les
emblémes de la Renaissance. Les plus anciennes sont attribuées a des per-
sonnifications allégoriques, comme la muse Urania, muse de I'astronomie.
On constate que les illustrations des Arts libéraux : Astronomie, Géomé-
trie ou Arithmétique, utilisent souvent un compas dans leur iconographie,
de méme que les architectes, les géographes et les cosmographes.

Le compas symbolise I'activité intellectuelle en général. Ainsi Cesare
Ripa personnifie de nombreuses vertus ou sciences par le compas : Justice,
Parcimonie, Perfection, Théorie, Pratique, Mathématiques, Astronomie,

Géographie, Chorégraphie, Planimétrie, etc.

La réception de 'Apprenti

Dans plusieurs rites, le récipiendaire est introduit avec un compas sur le
sein gauche, celui le plus prés du cceur; le compas pique sa chair de fagon
que sa pointe serve de piqtire ou d'aiguillon propre a éveiller sa conscience. Il
doit témoigner ainsi de la parfaite sincérité de ses intentions.

Le compas est par excellence ce symbole d’ouverture qui marque I'acces-
sion 2 un état différent du précédent, d’apprenti enregistré a apprenti entré en
loge. Il symbolise la capacité d’élévation spirituelle du néophyte, qui quitte le
cercle étroit de ses préoccupations quotidiennes pour pénétrer dans une
sphere sacralisée ou I espace et le temps de midi & minuit prennent un autre
sens, leur vrai sens. La pomre du compas tour née vers le haut peut étre inter-
prétée comme étant une aspiration a aller vers le haut, vers un idéal universel,
mais aussi comme la reconnaissance que toutes choses en proviennent.

176



LE COMPAS

D — Qu'indiquait le compas dont une pointe était fixée sur votre sein
gauche ?

R - Que les pensées et les actions d’un magon doivent toujours étre
dirigées par la justice et la régularité’.

D — Pourquoi vous mit-on un compas ouvert sur le ceur ?

R — Pour me démontrer que le coeur d’un magon doit étre juste et
toujours vrai’.

D — Que signifient les trois coups sur le compas lors de la réception ?

R — Les trois dges de U'homme, ['enfance, la jeunesse et la vieillesse,
ou I'Apprenti, le Compagnon et le Maitre.

Durant la prestation de serment, le compas doit étre tenu ouvert en
équerre, une branche horizontale et I'autre verticale, pointe en haut. La
pointe du compas sur la poitrine, a la hauteur de son cceur, indique que
I'apprenti s'engage avec rigueur et ouverture d’esprit. La branche large-
ment ouverte, évoque la portée de I'engagement qui est contracté ; dirigée
vers le haut, elle indique la direction du travail 4 entreprendre. Ce compas
trace et suit dans l'espace le cercle fraternel dans lequel 'apprenti vient
d’étre recu.

Préparation vestimentaire de lapprenti envegistré lors de son admission en loge.
Extrait du Mutus Liber Latomorum
ou Livre muet des Francs-macons, ¢z 1765.

4. Chemin Dupontes, premier cahier, grade d'apprenti, 18606, p. 48.

5. Le vade-mecum magonnique, deuxieme partie compagnonnage, Setier imprimeur
5825, p. 14. Fondation Thiers : fonds Demais (in 12° Carton 6 N).

6. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 95.

177



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Au Régime Ecossais Rectifié considere que le compas sur le cour est
lembleme de la vigilance avec laquelle on doit réprimer ses passions et régler
ses désirs’.

Par ailleurs, A ce rite, le compas est qualifié de meuble mobile emblé-
matique, avec la truelle et le maillet. Le compas sert & tracer des plans avec
de justes proportions®. LObligation prétée, le Vénérable frappe avec son
maillet trois coups en Apprenti sur la téte du compas que le Candidat
tient, une pointe dirigée contre sa mamelle gauche, et dit: Par le pouvoir
que jai recu de cette Respectable Loge, je vous reois et constitue magon &
perpétuité’.

Détail d'une gravure de Gabanon montrant la position du récipiendaire
lors de sa prestation de serment ; sa main droite est appuyée sur le Volume de la Loi
Sacrée ; de sa main gauche, il applique lui-méme un compas ouvert sur son sein
gauche dénude, la jambe gauche tendue, la droite agenouillée sur un tabouret.
1l forme trois angles droits, les deux pieds et la jambe droite en équerre.

7. Willermoz Jean-Baptiste, op. cit., p. 96.
8. Willermoz Jean-Baptiste, op. cit., p. 86.
9. Les Sept grades de la Mere Loge Ecossaise de Marseille, 1751. Ed. les Rouyat, 1981, p. 13.

178



LE COMPAS

Le compas utilisé par le Compagnon

Lors du second voyage, le récipiendaire tient de la main gauche un
compas et une régle. Le Régulateur du magon donne un commentaire plus
développé que le Guide des Magons Ecossais sur le sens de ce voyage :

Mon Frére, ce voyage vous apprend que pendant la seconde année un com-
pagnon doit acquérir les éléments de la magonnerie pratique, cest-a-dire de
tracer des lignes sur des matériaux dégrossis et dressés (ce qui se fait avec la
régle et le compas)'®. [... on vous a muni d'un compas et d'une régle. Cet
embleme présente & votre esprit une vérité bien sensible dans le cours de la vie
humaine, ainsi que parmi nous, l'ignorance est notre premier apanage : des
hommes instruits prennent soin de notre enfance, et nous enseignent les pre-
miers éléments des sciences. Les premim essais de nos mains se ressentent de

[état de ﬁzfalmf dans lequel nous naissons. Bientot [¢ducation nous ouvre le
chemin des sciences, cest & les acquérir que notre jeunesse est particuliérement
consacrée jusqua ce que des travaux plus réfléchis nous conduisent & la décou-
verte de la vérité".

Jacobus Boschius, Symém‘ogmpbm, 1702
Embleme n° 98.
Un compas prét & tracer un cercle,
avec la devise : « Uno immoto »,
(Le centre reste inchangé, ou l'invariable milieu).

10. Guide des Magons Ecossais, Ed. critique établie par Pierre Nogl, Ed. A I'Orient, 2006,
p. 208.

11. Le Régulateur du magon 1785/1801, éd. critique établie par Pierre Mollier, Ed.
AT Orlent 2004, p. 174.

179



Omniz Vs cies Conﬁante iaborc, niec Tz’/?.wn_ﬁ

il eﬁ{' /4 jrur' éme’larr‘yfz‘, opus .
& E=D S

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611.
Embléme n° 9.
La constance et le labeur, représentées par la main de la Providence
sortant d’un nuage, tragant un cercle, avec la devise :
« Omnia perficies constante labore, nec ullum
difficile est, illi qui bene pergit, opus »
(Tu agiras toujours en exergant un effort constant.
Rien nest difficile & qui accomplit bien son ceuvre).

Commentaires de Georges Wither, A Collection of Emblems, 7635 :

« De nombreuses personnes entreprennent des tiches sans pour autant les accomplir,
sinon partiellement. En dessinant un cercle avec une main, nous tenons le compas
bien droit, une pointe fermement fixée au sol tandis que lautre tourne
régulidrement. De la méme manidre, nous devons nous attacher, pour un dessein
Juste et honorable, i nous tenir fermes dans nos entreprises, aidés de résolutions
constantes ; puis, avec persévérance, poursuivre le travail et nous employer a la tiche.
Sinon notre temps, notre travail et notre énergie seront vains ou completement
perdus. Par un constant labeur, nous devons poursuivre la réalisation de ce que nous
sommes déterminés a faire. Sinon notre espérance ne saccomplira jamais,
méme si nous 'avons ardemment projetée. »



LE COMPAS

Le compas, outil du Maitre Magon

Le premier travail demandé au nouveau maitre magon consiste a utiliser
un compas pour tracer un cercle sur la planche tracée. Ceci correspond a la
premicre réalisation d’une épure, en fonction de I'écartement des branches
du compas, ce qui correspond 2 sa circonférence d’appréhension de I'uni-
vers. On peut voir dans cette ceuvre conceptuelle un symbole de la régénéra-
tion humaine, olt le Maitre appelé 4 participer au Grand (Euvre s'inscrit
dans un nouveau cercle d’existence.

Le compas, symbole de la Voie du milieu

Si le compas, embléme attaché au sublime grade de Maitre, est toujours
placé sur lautel, cest que son point central nous renvoie au Grand Archi-
tecte... La ligne partant du centre, nous rappelle la lumiére créée'*.

D — Etes-vous Maitre ?

R - Je connais le compas et équerre.

D — De quoi cette étoile et ce magon sétaient-ils environnés ?

R — D’un cercle.

D — Pourquoi d'un cercle ?

R — Pour m’'apprendre qu'un magon doit se reposer sur le Grand
Architecte de Uunivers, représenté par le cercle, qui est la plus parfaite
des figures de la géométrie.

D-4 que! signe connaitrai-je que vous étes maitre ?

R — En ouvrant et fermant mes pieds, a la maniére d’'un compas”.

Il est demandé au Maitre Magon de réaliser un premier travail, qui est
de tracer un cercle «dont le centre est partout et la circonférence nulle
part ». Par son aptitude a ouvrir les branches du compas, le Maitre Magon
ouvre son esprit vers 'infini, sachant cependant qu'il doit trouver sa
mesure propre et les moyens de son insertion, ol qu'il se trouve.

La structure mobile du compas invite le Maitre Magon 2 ouvrir large-
ment les branches de ses conceptions et de son entendement, a élargir son
cercle de compréhension, d’évaluation, 4 se défier des pointes seches de ses
préjugés et de toutes formes de limitations. Il est symbole de recherche de
I'universalité. Tracer un cercle demande qu’une pointe du compas soir fixe
pour tracer un cercle stable, ce qui implique de trouver son point propre
d’ancrage tout en restant ouvert, actif, opérationnel.

12. Le Flambeau du Magon, op. cit., p. 114 et 115.
13. Le Parfait Magon (1736-1748), textes réunis et commentés par Johel Coutura, p. 160.

181



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Au Rite Anglais de Style Emulation les outils du Maitre Macon sont :

Le Dévidoir ou virolet, le crayon et le compas. Le dévidoir ou virolet est un
instrument tournant sur un axe central et d'oit l'on dévide un cordeau qui sert
a marquer sur le sol les fondations du futur édifice. Avec le crayon le maitre
expérimenté trace les plans de [édifice et dessine des élévations pour instruire et
guider les ouvriers. Le compas lui permet de préciser et déterminer avec exacti-
tude les limites et les proportions des différentes parties. Mais comme nous ne
sommes pas tous des magons opératifs mais bien plutdt des magons Francs et
Acceptés ou magon spéculatifs nous appliquons ces outils & notre vie morale.

Dans ce sens, le dévidoir ou virolet signifie quune ligne de conduite droite
et sans écart nous est tracée dans le Livre de la Loi Sacrée pour que nous la sui-
vions. Le crayon nous enseigne que nos paroles et nos actions sont observées et
enregistrées par | Architecte Tout-Puissant & qui nous devons rendre compte de
notre conduite dans cette vie. Le compas nous rappelle sa justice infaillible et
impartiale qui, ayant fixé pour notre instruction les limites du bien et du mal,
nous récompensera ou nous punira selon que nous awrons observé ou trans-
gressé ses divins commandements.

Ainsi les outils du Maitre Magon nous enseignent a garder présentes a
Lesprit les lois de notre Divin Créateur et a agir en accord avec elles, afin que,
lorsque nous serons appelés hors de cette résidence sublunaire, nous puissions
nous élever vers cette Grande Loge d'en haut oix le Grand Architecte du
Monde vit et régne a jamais"*.

La muse Uranie éleve un globe d'or et tient
un compas de sa main droite.

Son compas est l'embleme des sciences exactes
et de la rigueur mathématique.

Extrait de la suite d'estampes de la Renais-
sance italienne dite Tarot de Mantegna.

A O S N N A A o o A Ay AL

14. Emulation Ritual, Third degree, Regalia revised Edition 1996, p. 197 et 198.

182



LE COMPAS

Christophe Plantin recut privilége du Roi de France
de powvoir imprimer et distribuer exclusivement [ ouvrage
d'embleémes de Joannes Sambuscus en 1567.
Sur la page de titre du livre est reproduite sa marque.
Christophe Plantin, libraire et imprimeur & Anvers, 1555-1589,
sest servi de trois marques distinctes. La troisiéme, i partir de 1564, fait référence au
nom de son imprimerie : « Au Compas d'Or ». Il utilise cette marque
avec des encadrements différents pour marquer la diversité de ses collections. Certe
marque est toujours accompagnée de sa devise : « Labore et Constantia »
(Par le travail et par la persévérance).

Le compas, outil du Grand Géometre de I'Univers

Dans l'iconographie du Moyen Age, en référence a la Bible, le Créateur,
assist¢ de la Sagesse, est fréquemment représenté tenant un compas 2 la
main et tracant un cercle 2 la surface de 'abime. Selon les Proverbes: Quand
il disposa les ciewx, jérais la, Quand il traga un cercle a la surface de [abime®.

Dans son recueil de chansons Laurence Dermott'® reprend et déve-
loppe ce theme:

15. La Sainte Bible, Proverbes de Salomon 8, 27, Ed des Moines de Maredsous, 1957,
p. 673.

16. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Ed. Bilingue présentée et traduite par Georges
Lamoine, Toulouse, Ed. du Snes, 1997, p. 119.

183



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Je prouverai ici que Dieu tout-puissant fut
Le premier grand Maitre en magonnerie
1l prit son compas dans sa main de maitre,
1l étendit sa régle et mesura la terre ;

I jeta les fondations de la terre et de la mer,

Daprés ses régles connues de magonnerie.

Cette représentation a été reprise par de nombreux artistes, notam-
ment dans l'iconographie chrétienne, plus récemment par William Blake
qui représente I« Ancien des Jours », apparaissant dans I'orbe solaire, d’olt
il étend vers I'extérieur un compas qu'il tient a la main. René Guénon
considere que cette ceuvre est comme une illustration du Rig-Veéda (VIII,
25,18) : « Avec son rayon, il a mesuré (ou déterminé) les bornes du Ciel et de
la Terre » (et parmi les symboles de certains grades magonniques se trouve un
compas dont la téte est formée par un soleil rayonnant). Il sagit manifestement
ici d’une figuration de cet aspect du Principe que les initiations occidentales
appellent le « Grand Architecte de ['Univers », assimilable a I« Esprit de la

Construction universelle » V.

Jean Delaporte'® observe que : le cercle révélé par le Grand Architecte de
I'Univers est une forme qui contient toutes les formes et tous les possibles. Clest
une matrice oix sont congues les multiples naissances, de Uesprit & la matiére. .
Le Grand Architecte de I'Univers, en nous révélant le cercle de la création,
nous invite & pénétrer dans celui de linitiation. Chaque point de la périphérie
se trouve i égale distance du centre, et il en est de méme pour chaque Frére par
rapport & la connaissance. Mais cette égalité vraie nest pas uniformité, car ce
cercle contient & la fois ['unité du point et la multiplicité des rayons.

Chappron" considére que le compas démontre quun magon doit telle-
ment mesurer les actions de sa vie, qu'il ne sécarte pas du sentier de la Vertu.
En fait, le compas peut étre considéré comme l'outil des rapports d’har-
monie qui relient entre eux tous les éléments de I'univers. Il permet de
rassembler ce qui est épars dans un tout harmonieux.

17. Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, Gallimard, 1945, p. 34.
18. Delaporte Jean, Le Grand Architecte de I'Univers, Ed. La Maison de vie, 2001, p- 662
69.

19. Chappron, Nécessaire magonnique, Ed. Dervy, 1993, p. 59.

184



LE COMPAS

En résumé, le compas permet de trouver la mesure dans la recherche
du juste milieu, le sens des proportions, et d’estimer I'étendue de ses capa-
cités. Il permet de circonscrire ses désirs, de maintenir ses passions dans de
justes limites et de devenir concepteur et coparticipant de I'ceuvre de sa
vie sous I'égide du Grand Architecte de I'Univers.

Barthélémy [Anglais,
Livre des prospérités des choses, xir siécle.
Le Grand Géometre de ['Univers tragant le cercle de la création.




Guillaume de La Perriére, Théitre des bons engins, 1551.
Embléme n° 67,
Enclume et marteanx.

« Lhomme constant est semblable & lenclume,
Qui des marteaux ne craint la violence.
Ceeur vertueux est de telle coutume,

Que de malbeur ne doute l'insolence :

Ne craint fureur, ire, malveillance,
Contre tous maux et prompt 4 résister,
Pour quelque effort ne se veut désister,

DC’ Apﬂ?'b'f’]’f:"r er baﬂﬁ{.’ﬁr et P?‘UIJ‘.E’J}I’(‘
Constance fait le sage persister
En son entier, et conquérir noblesse. »



=3

b 4 o
« Les parcours du compagnon », dessin de Jean Beauchard.
Lorganisation de ce tableau est générée dans la moitié supérieure par le pentagone
tracé au sein de limage, et par lorthogonale dans la partie inférieure.
Les cing secteurs représentés évoquent chacune des activités
du compagnon par une sélection de certains outils.
Tableau 7, extrait de La Voie de I'initiation magonnique.



Portsmouth, 1820-1830

Tablier représentant un temple magonnique avec les outils de la construction
Scottich Rite Masonic Museum of Lexington, Massachusetss.



Le charpentier, danse macabre & Bergame,
Eglise Santa Grata (Italie).



Autoportrait d’Anton Pilgram, Maitre d euvre de la cathédrale
Saint-Etienne de Vienne (Autriche). Son autoportrait, un buste datant de 1513
se trouve au pied de lorgue. Contrairement & l'usage du Moyen Age,
ce Maitre tailleur de pierre sort de l'anonymat et se fait représenter avec ses outils le
compas dans la main droite et [¢querre dans la main gauche.

Musée magonnique de Rosenau, Autriche.



Vitrail de la cathédrale de Chartres,
les charpentiers, Histoire de Noé.

Fragment d'un vitrail d'une suite
représentant la vie des

« Quatre Couronnés ». Dessin peint
par Pellegrino Tibalds, vitrail
exécuté par Corrado des Rochis.




Médaille en bronze doré du xvilr* siécle
représentant un personnage qui pose une clef de
votite avec la devise « Veritas est in vertuti et
silentio ».

Fondation Musée Magonnique de la

Grande Loge de France.

Konrad, tailleur de pierre de Nuremberg,
Enluminure du Xv* siécle, Bibliothéque Municipale.



Ecu de Benfeld (Alsace)

Présentant le théme classique

des outils de la magonnerie entrelacés
Blasons des Communautés de Magons
(xvII* siécle).

Lhabit d'Architecte vu par Nicolas de Larmessin (1638-1694).
Extrait de « Lefcasmme:gmtzfqmerksminm»
Soie peinte par Evelyne Chevalier.




£l

2
>
gt b

1k B r«:w . e
ﬁ Y L
NT Loy v g TR0 Y= 3
AL . >
ol

o R D
g r ket ) A ¥

Bibliothéque nationale de Vienne, Autriche. Codex 2549, folio 164 .

Construction de douze églises et cloitres fondés par Girart et Berthe de Roussillon.



Chapitre 14

Le maillet, outil du maitre

Dans le sud de la France, on a retrouvé des représentations d’un
« dieu-au-maillet » muni d’un pot et d’'un maillet a long manche. Cette
divinité gallo-romaine tres populaire avait pour nom Swucellus, qui signifie
« le Bon frappeur ». Parmi ses attributions, il avait celle de devoir frapper
le sol gelé apres I'hiver pour annoncer le retour du soleil et de sa chaleur.

Ce « dieu-au-maillet » est associé au dieu celtique Dagda', littérale-
ment « Dieu bon » ou « tres divin » : dieu-druide et dieu des druides,
maitre des éléments, de la science (savoir sacerdotal), et aussi dieu de
I'amitié et des contrats, du temps chronologique et atmosphérique et
de I'éternité, tout en étant guerrier (il dispose de toute la souveraineté).
Ses principaux attributs sont la massue, qui tue par un bout (dans ce
monde-ci) et ressuscite par 'autre (dans I'Autre monde), et le chaudron
d’abondance, d’'immortalité et de résurrection.

Cette représentation du dieu-au-maillet, Pere des Gaulois, qui corres-
pond a l'aspect ontologique de Dieu le Peére, venait en droite ligne de la
tradition celtique ol il est représenté comme le créateur et donc le maitre
du Cycle et des cycles.

Emile Restanque® considere que si la tradition celtique a utilisé le sym-
bole du maillet de forgeron, cest que dans lacte de forger (Iépée), le maillet
décrit un cercle, un cycle, avant de donner le coup qui va transformer le lingot
(materia prima) en lame dépée (mise en forme du chaos ordonné), dans une
éclaboussure d'étincelles, comme la foudre. Il faut se souvenir que chez les
Celtes de haute époque, la caste sacerdotale était aussi guerriere; cest pour-
quoi, a lorigine de cette modalité traditionnelle, le symbolisme sacerdotal est
lié étroitement au symbolisme chevaleresque. [...] Toutes les « légendes du

1. Le Roux Frangoise, Guyonvarc'h Christian, Les Druides, Ed. Ouest France Université,
1980, pp. 379 et 380.

2. Restanque Emile, Le Symbolisme cyclique du Dien-au maillet in Etudes Traditionnelles
N° 468-469, Avril a septembre 1980, p. 106 et 107.

187



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Chevalier quittant la maison du Pére pour aller dans la forét (de chénes)
forger son épée, sont & mettre en liaison avec ce symbolisme.

Dans le panthéon viking, Thor, dieu du tonnerre, est représenté avec
un maillet ou marteau, mjélner « le broyeur », implacable dans ses com-
bats contre les Géants, mais bienveillant envers les hommes.

Deés I'’Antiquité gréco-romaine, le maillet est I'attribut du tonnerre ou
de la forge. Il transforme la matiere de manieére irréversible. En droite
ligne avec ces différentes mythologies, on retrouve cette ambivalence mar-
quée dans 'emploi du maillet du Maitre Magon qui consacre le néophyte,
et plus tard l'utilisera pour tuer le Maitre. Les maillets du Vénérable et de
ses Surveillants sont utilisés pour faire un appel de forces lors de 'ouver-
ture et de la fermeture des travaux, appel de forces assimilables au ton-
nerre. Un coup de maillet peut également servir a rappeler 4 I'ordre un
membre de la loge qui manquerait a la régle, ou il encore est donné pour
signifier la demande d’une prise de parole par 'un des Surveillants
de colonne.

Clest dans le droit-fil de I'ensemble de ces utilisations du maillet ou
marteau que I'on retrouve de nos jours 'emploi du maillet pour rendre le
verdict des juges, ou encore pour signifier 'arrét des enchéres des commis-
saire-priseurs.

Jean-Patrick Dubrun® constate que le maillet est par excellence loutil du
chef et plus particulierement du chef des artisans. Cet attribut manifeste sa
capacité a canaliser sa force et a [utiliser & bon escient, qualités indispensables
pour diriger le travail d'autrui et faire ceuvre utile. En Loge, une telle fonction
revient au Vénérable Maitre et aux deux Surveillants, ce qui explique pour-
quoi tous trois sont porteurs d un maillet.

Le maillet des trois officiers dirigeant la loge est I'attribut de leur auto-
rité. ]I est étroitement lié A la batterie ainsi qu'au rythme donné aux tra-
vaux : trois coups égaux au Rite Ecossais Ancien et Accepté, et Rite Anglais de
Style Emulation deux et un coup au Rite Frangais, au Rite Ecossais Rectifié
pour le grade d’apprenti. Le maillet du Vénérable produit des vibrations
que les maillets des Surveillants répercutent en échos, tels des éclairs
sonores zébrant la loge en créant un temps de travail extraordinaire sacré,
hors du temps ordinaire profane, on pourrait dire un temps de vie excep-
tionnel, de vie de 'esprit partagée.

3. Dubrun Jean-Patrick, Quest-ce qu'un Apprenti Franc-magon ?, Ed. du Rocher, p. 104.

188



LE MAILLET, OUTIL DU MAITRE

(4

£
{

Marque d'imprimeur

d Estienne Maillet,

libraire a Lyon, 1529-1541.

Extrait des Marques typographiques
de Silvestre, n°® 428.

Hhit pm i
-w‘ﬁﬂ‘&fr il ﬁ‘"
> ESTIENNB-MLDETJ

/; mmﬁmmMJﬂdm !

On appelle batterie les coups de maillet que le vénérable frappe sur son pla-
teau en ouvrant et en fermant les travaux, et ceux que les premiers officiers
d'une loge frappent en cadence pendant l'introduction d’'une députation.

La batterie est un symbole. Cest limitation des coups de maillet que 'on
entend dans un chantier de tailleur de pierre ou dans un atelier de sculptenr
pendant que les ouvriers travaillent. La cérémonie des maillets battants pen-
dant Uintroduction d'une députation, signifie que les ouvriers sont enchantés
lorsque des freres viennent prendre part & leurs travaux.

Dans la batterie de deuil, qui se fait avec la main droite sur le bras
gauche, les coups sont sourds, le bruit est comme étouffé. Cela signifie que les
ouvriers sont tristes, que leur ciseau ne taille pas aussi profondément la pierre,
parce que la pression du maillet est moins forte. Préoccupés de la perte d'un
frére, leurs travaux languissent.

Dans la batterie, les coups de maillet sont suivis d applaudissements expri-
més par des batteries de mains. Les ouvriers quittent leur maillet pour mani-
fester de cette maniére leur joie et leur contentement. Lacclamation est le
dernier terme de la batterie®.

Le maillet du Maitre est un symbole de pouvoir et d’autorité pour tout
Maitre qui remplit une fonction de direction sur le chantier. Il est aussi le
symbole du pouvoir du Maitre, opérant comme la foudre, lors de 'ouver-
ture et de la fermeture des travaux.

4. Larche sainte ou le guide du franc-magcon, Lyon, Imprimerie typographique de
B. Boursy, 1851, p. 103 et 104.

189



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

René Guénon® compare le maillet du Vénérable Maitre au maillet ou
marteau de Thor, autre symbole de la foudre qui, par sa forme en T, pré-
sente une exacte similitude avec la double hache.

Le port des trois taus sur un tablier de Maitre Magon a une significa-
tion bien spécifique. 1l signifie que le Maitre a été requ Vénérable Maitre
installé dans une Loge, aprés avoir requ installation secrete qui I'investit
dans la Chaire du roi Salomon.

Ce signe du tau est comparable 4 la vingt-deuxieme et derniére lettre
de I'alphabet hébraique, mentionnée dans Ezéchiel (IX, 4)°: Parcours la
ville, le centre de Jérusalem, et marque d'une croix au front ceux qui gémissent
et soupirent i cause de toutes les abominations qui se commettant dans la cité.

Ces trois taus peuvent évoquer trois passages des Ecritures puisque, outre ce
passage d'Ezéchiel, deux autres passages, Exode 12,7 et Apocalypse 7,3, men-

tionnent aussi que ceux qui seront sauvés seront désignés par une marque.

Nullis Pr;tfcntior zther.

Claude Paradin, Devises héroiques,
1557.

Embléme page 7 : La lettre hébraique
Tau, accompagné de la devise :

« Nullis praesentior aether »

(Jamais mortel n'obtint du ciel de plus
favorables présages).

(Claudien, Panégyrique sur le
quatrime consulat

d’Honorius, vers n® 171.]

Lembléeme est accompagné d’'un commentaire dont voici la substance :
la lettre hébraique Tau est un signe salutaire et aussi un signe de croix,
selon saint Jérome commentant Marc I'Evangéliste. Ezechiel, en songe
prophétique, vit 'Ange marquer au front les fideles qui éraient affligés par
les abominations commises 2 Jérusalem. Ainsi furent-ils sauvés d’entre les
mauvais que la sentence divine mit soudainement a mort. Cette lettre Tau
a une autre signification, « consommation », dans le sens d’achévement:

5. Guénon René, Syméo{e’s de la Science sacrée, Gallimard, 1962, 176.
6. Bible de Maredsous. Ed. de Maredsous, 1957, p. 995.

190



LE MAILLET, OUTIL DU MAITRE

elle est la lettre finale de I'alphabet des Hébreux qu'elle clér. Jésus, sur la
Croix, prononga ces derniers mots : « Consummatum est », manifestant
ainsi la réalisation des prophéties et écritures annongant sa mort. Il fut
élevé sur le signe de cette lettre, I'instrument de son supplice ayant en réa-
lité la forme de la lettre Tau, laquelle représente mieux que toute autre le
signe de croix. C'est ainsi que les Grecs et les Latins la représentent jusqu’a
aujourd’hui selon sa forme propre, un T. Tel est donc le véritable symbole
de Iéglise chrétienne.

Le Tau, la lettre hébraique tav, était considéré naguére comme un signe
de consécration et un signe d’appartenance: c'est de ce signe qu'était
marqué le front des Justes, c'est-a-dire ceux qui connaissent la loi de
I'aleph au tav ou de I'alpha & 'oméga, de la premiere  la derniere lettre’.

Wells* mentionne que, sur le plan des significations profondes, on peut
examiner deux hypothéses concernant le triple tau :

Linterprétation chrétienne qui veut que le triple tau soit une altération
du sigle IHS surmonté d’une croix sur le H.

Le triple Tau pourrait d’autre part, étre un signe réunissant un T et un
H, signifiant Templum Hierosolimae.

Ceci rappelle que les représentations médiévales de la crucifixion
¢raient formées d’'un pieu et d’une simple traverse, c’est-a-dire des taus.
Dés lors les croix du Christ et des deux mauvais larrons pouvaient évoquer
les trois taus.

Parmi les interprétations liées aux écritures chrétiennes, la plus ancienne
est relevée sur I'en-téte du manuscrit 7rinity Collége de Dublin, datant de
1711. Il y est représenté le graphisme d'un H surmonté d’'une croix, sous
lequel se trouve inscrit : Sous une peine qui ne saurait étre moindre.

D — Quelle sorte d’homme étes-vous ?

R - Un magon.

D — Comment le saurai-je ?

R — Par tous les signes, les preuves et les points de ma réception.
D — Our avez-vous été requ ?

R — Dans une loge juste et parfaite.

D — Quest-ce quune loge juste et parfaite ?

R — Trois Maitres Trois compagnons et Trois apprentis.

D — Comment votre loge est-elle orientée ?

7. Mainguy Iréne, De la symbolique des chapitres en franc-magonnerie, Ed. Dervy, 2005,
p. 179 et p. 324 et 326. )
8. Wells Roy A., Some Rﬂy{f!}l reh Terms Examined, Ed. Lewis Masonic, 1988, p. 31 a37.

191



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

R — D’est en ouest, comme le temple de Jérusalem.
D — Odr le maitre se tient-il ?
R — Dans une chaire d’ivoire, au centre d’un pavement rectangulaire’.

Frontispice du Trinity College représentant Représentation du Triple Tau.
wun H surmonté d'une croix.

Un manuscrit de Bordeaux (1767), dans son article 28 concernant les
reglements d’ordre, de discipline et de cérémonial, précise que: le Véné-
rable Maitre ne peut point ouvrir de loge en quelque grade que ce soit, sans
avoir donné & ses Surveillants la Parole de Puissance qui est celle de la Loge
quil va ouvrir.

Le maillet a donc une fonction de médiateur, en ponctuant la descente
du Verbe, parallele 2 celle de I'éclair qui crée effectivement I'ouverture des
travaux de la Loge.

D — Y a-t-il quelques meubles précieux dans la loge de Maitre :

R — Oui, Trés Respectable, il y en a trois, qui sont I'Evangile, le
compas et le maillet.

D — Quelle est leur signification ?

R - L’Evangile démontre la vertu, le compas la justice, et le maillet, qui sert
a maintenir Lordre, nous rappelle que nous devons étre dociles a la sagesse.

D — Pourquoi les trois premiers Officiers se servent-ils du maillet ?

R — Pour nous faire entendre sans cesse que, puisque la matiere
rend des sons quand on la heurte, a plus forte raison U'homme, a qui
Dieu a donné un ceeur et la faculté de connaitre et de juger, doit-il étre
sensible au cri de la vertu, et rendre hommage a son créateur".

René Guénon précise la fonction cosmique du maillet en évoquant les
rapprochements possibles avec d'autres symboles: ... la foudre était repré-
sentée dans la tradition scandinave par le marteau de Thor, auquel on peut
assimiler le maillet du maitre dans le symbolisme magonnique ; celui-ci est
donc encore un équivalent du Vajra, et, comme lui, il a le double pouvoir de
donner la vie et la mort, ainsi que le montre son réle dans la consécration ini-

9. Langlet Philippe, Les Textes fondateurs de la franc-magonnerie, Ed. Dervy, 2006,
p. 256 a 259,
10. Chappron, Nécessaire magonnique, 1812, Réédition Dervy, 1993, p. 103.

192



LE MAILLET, OUTIL DU MAITRE

tiatique dune part et dans la légende d’Hiram dautre part... Si l'on rapporte
le Vajra & I'c Axe du Monde », ses deux extrémités correspondent aux deux
poles, ainsi quaux deux solstices. .. dans la position verticale, le Vajra repré-
sente la « Voie du Milieu ».

Jacobius Boschius, Symbolographia, 1702.
Embléme n® 102, représentant des marteaux
et une enclume supportant une barre de fer (une régle).
Accompagné de la devise : « Se non arde non si piega »
(St le feu ne brille pas, elle ne se plie pas).

Par transposition, on peut donc comprendre que si le coeur n'est pas
ardent, il n'aura pas la volonté de se plier 2 une regle de vie.

René Guénon ajoute en note: Dans danciens manuscrits provenant de
la Magonnerie opérative, il est question, sans autre explication, dune certaine
« faculty of abrac », ce mot énigmatique, abrac qui a donné lieu & diverses
interprétations plus ou moins fantaisistes, et qui est en tout cas un mot mani-
festement déformé, parait bien devoir signifier en réalité la foudre ou léclair
(en hébreu bﬂ—bzzmq, en arabe el-barg), de sorte que, li encore, il sagirait pro-
prement du pouvoir du Vajra'.

11. Guénon René, La Grande Triade, Fd. Gallimard, 1957, p. 63 et 64.

193



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

De nombreux exemples montrent que le maillet, comme le marteau,
marque le caractere irréversible du passage définitif dans la mort (ainsi lors
du déces d’'un pape, il lui est donné un coup de marteau a la tempe pour
confirmer son passage d’'un état 2 un autre). Le maillet du Vénérable a un
caractére de décision définitif et irrévocable. Il marque une autorité, fra-
casse le silence pour s'imposer par sa vibration autoritaire.

Patrice Gentil'? rappelle que lz hache fut le symbole de Thor... plus tard
la hache symbolique fut transformée en marteaun, et c'est sans doute le martean
qui est le prototype de ce symbole universel, le symbole de Dieu présent dans la
nature, éternellement créateur et producteur des étres.

Le mot de passe Tubalcain du premier grade au Rite Frangais et du
troisieme grade au Rite Fcossais Ancien et Accepté, évoque un forgeron dont
le travail est en relation avec le pouvoir de transformation de la matiere.
Et 12 aussi on retrouve le pouvoir du maillet dans la forge.

On retrouve I'emploi du maillet dans ce sens au Rite Anglais de Style
FEmulation au grade d’apprenti. Au moment oti la Lumiére est donnée au
récipiendaire, en parfaite synchronie, le Deuxieéme Diacre enléve le ban-
deau des yeux du candidat au moment précis du dernier mouvement du
maillet du Vénérable Maitre. Celui-ci tient le maillet en Iair, le balance de
gauche a droite avant de 'abattre d’un seul coup sur I'autel. Tous les assis-
tants suivent avec la main droite le mouvement du maillet. Au coup de
maillet du Vénérable, tous frappent simultanément et a 'unisson sur leur
tablier, au moment précis olt le Deuxieme Diacre 6te le bandeau des yeux
du candidat, de maniére a ce que son regard ne puisse se poser que sur le
Livre de la Lot Sacrée, I’Equerre et le Compas.

Jean Tourniac & propos de ce rite observe : Pour assurer [unisson et la
simultanéité, il est d'usage que le Vénérable Maitre exécute trois mouvements
avec son maillet avant de frapper le coup final, de telle sorte que les Fréres
puissent compter visuellement 1-2-3 ; geste banal, pensera-t-on, et pourtant,
en y réfléchissant, napparait-il pas que le déplacement du maillet trace dans
LUair une ligne brisée en trois traits, comme la lettre « Z », et évoque ainsi la
foudre ? Il pourrait y avoir lic comme un équivalent du « tonnerre » des rituels
latins qui lors de l'initiation, va marquer la qualité de « fils du tonnerre »,
conférée au nouveau « Fréve de saint Jean » .

12. Gentil Patrice, Etudes sur le celtisme, Paris, Ed. Traditionnelles, 1973, p. 22.
13. Tourniac Jean, Symbolisme Magonnique et Tradition Chrétienne, Ed. Dervy, 1965,
p. 42.

194



LE MAILLET, OUTIL DU MAITRE

Maillet sculpté, ressemblant i lascia,
sur un bas-relief sculpté gallo-romain
dans la chapelle de Saint-Blaise.

Au Rite Ecossais Ancien et Accepté, la conséeration est faite par le Véné-
rable Maitre au moyen du maillet et de I'épée flamboyante, illustrant clai-
rement cette manifestation descendante du Verbe créateur ot le Vénérable
Maitre, se substituant au Grand Architecte de 'Univers, dit: Je vous crée,
regois et constitue apprenti magon. Ces paroles sont ponctuées de coups de
maillet rythmés sur I'épée flamboyante appliquée sur la téte et les épaules
du récipiendaire, rappelant les gestes de 'adoubement chevaleresque qui
correspondent ici & une recréation sur le plan de I'Esprit.

Le Régime Ecossais Rectifié hiérarchise l'emploi du maillet dans les trois
degrés : 1l sert aux apprentis pour travailler la pierre brute, et pour la dégros-
sir, aux Compagnons pour mettre en ceuvre les matériaux déja préparés, et il
est entre les mains du Vénérable Maitre ['embleme de la force, pour diriger et
contenir les ouvriers',

14. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Fcossais Rectifié, 17 degré, 1785, p. 86.

195



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Hammer Friedrichs aesCrossen Adnigs . Lremssen
als Grossmeester der Freopmaterer.

m"\'\ﬁﬁﬂ_ﬁl—[(ﬁ” S Besitue der gr.NationalMulterloge, ger: % 4.3 Welthugeln: in-Berlin:

i

Hes: Haemmer 15t vons Eberhkoin mat Worseerungen. v Ferlmatior (bee X1t e k. Awschel
winsgafalion |, de tharken. Matien af den. fommenflashen & der svas gebogene Stel sind
avus Eifonoion

Maillet de Frédéric le Grand, Roi de Prusse,
Grand Maitre des Francs-magons,
orné de symboles magonniques.




Chapitre 15

La truelle

Du latin #ruella, la truelle est un outil utilisé par différents corps de
métier. Parmi les plus connus, il faut citer : les magons, les couvreurs et les
platriers. Ses dimensions et ses formes présentent de trés nombreuses
variantes. Par ses usages variés, la truelle est I'outil qui s'apparente le plus a
la main de 'homme.

La partie métallique de cet outil a ordinairement la forme d’un triangle
ou d’un trapéze. Cest un outil de fer poli ou de cuivre, emmanché dans
une poignée de bois, qui sert aux magons 2 unifier les enduits de platre
frais et a prendre le mortier dans le baquet. La truelle permet
de « gicher », cest-a-dire de travailler le mortier destiné a cimenter les
pieces de I'édifice, ce qui en assure la cohésion et 'unité. On peut considé-
rer que la truelle correspond 4 la main méme du Grand Architecte, édifi-
cateur du monde. Dans I'iconographie, le Grand Architecte de I'Univers,
ou Créateur, est représenté soit avec un compas, soit avec une truelle a la
main, ce qui met I"accent sur deux moments successifs de la Création. Le
compas sert & la conception de 'ceuvre, tandis que la truelle sert a sa réali-
sation. Lidée doit précéder I'action ; il faut bien penser les choses avant de
pouvoir les exécuter correctement. Lesprit doit dominer la matiére.

Le maniement de la truelle exige un geste trés particulier, le jeté, qui nest
pas aussi simple quil y parait. Clest i ce coup de main que lon reconnait
louvrier, constate Jean-Claude Peretz'.

Connue en Asie Mineure depuis [Antiquité, elle fut surtout utilisée par les
Romains qui firent de grandes constructions en briques alors que les Egyptiens
et les Grecs furent de grands appareilleurs de pierre sans mortier. Les ouvriers
de lépoque romaine ont connu toutes sortes de truelles que nous employons
aujourd hui, depuis la petite truelle & polir les joints jusqua la grande truelle
de bois des gacheurs de plitre. Louvrier prenait dans auget, avec la truelle
ordinaire, une certaine quantité d'enduit quil plaguait sur la paroi, puis
[étendait et légalisait aussitor avec le plateau de bois’.

1. Peretz Jean-Claude, Loutil et le compagnon, Ed. Jean-Cyrille Godefroy, p. 96.
2. Cabrol Fernand, Dictionnaire darchéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey,

1936, p. 202. et 204,

197



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La truelle, bien utilisée, sert a répartir harmonieusement le ciment qui
fait le lien entre toutes les pierres, afin que toutes les parties de I'édifice ne
fassent plus qu'un seul bloc, donnant a route la construction son unité et
son homogénéité. Symboliquement, elle permet de répandre le ciment de
I'affection fraternelle et de la bienveillance qui unit tous les membres de la
famille magonnique, sur toute la surface de la terre. Par I3, celle-ci devient
une seule grande confrérie authentique d’amour fraternel, de bienfaisance
et de vérité. La truelle permet de réunir et de joindre les cceurs et les
esprits tout comme elle cimente les pierres.

Dans I'Ancien Testament, la truelle est considérée comme le principal
outil des constructeurs : Je vis le Seigneur au-dessus d'une muraille crépie, qui
avait & la main une truelle de magon. Et il me dit : Que voyez-vous, Amos? Je lui
répondis : je vois la truelle dun magon. Il ajouta : Je ne me servirai plus a lavenir
de la truelle parmi mon peuple d'lsraél, et je ne crépirai plus les murailles”.

La truelle est considérée comme un des outils indispensables au franc-
magon, dont I'action, opposée a celle du maillet, en est le complément:

D — Quels outils sont indispensables au franc-magon ?
R — Le marteau et la truelle, le premier pour diviser, le second pour

assembler’,

Notons que la truelle a une double fonction. La premiere est, comme
nous I'avons vu, de combler le vide entre les pierres afin de les relier toutes
entre elles et de les unir en vue de solidifier la construction. Son second
usage est d’oter les aspérités de la matiere et de lisser le ciment afin de
conférer son unité a I'ensemble.

Au passage, on peut analogiquement rapprocher le fait que le souverain
pontife ouvre et referme la porte d'or de la basilique Saint-Pierre de Rome
précisément avec un marteau et une truelle d’or. René Guénon observe
que le Pontifex est un « constructeur de ponts », et ce titre romain est en
quelque sorte, par son origine, un titre « magonnique » ; mais symbolique-
ment, cest celui qui remplit la fonction de médiateur, établissant la com-
munication entre ce monde et les mondes supérieurs. Saint Bernard dic
que le Pontife, comme l'indique ['étymologie de son nom, est une sorte de pont
entre Dieu et [homme”.

3. La Bible, traduction de Lemaitre de Sacy, Ed. Robert Laffont, 1990, Amos,
Chap. VIL, V. 7 et 8, p. 1155.

4. Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-magonnerie : Le grand mystére dévoilé,
1726, Ed. Dervy, 2006, p. 407.

5. Guénon René, Le Roi du monde, £d. Gallimard, 1973, p. 15.

198



LA TRUELLE

Gobelet hollandais de Delfi, 1633,
représentant Severus, ['un des Quatre Couronnés,
muni d'une truelle.

Freemason’s hall, U.G.L.E.

Comme on I'a dit plus haut, le magon qui construit les édifices maté-
riels se sert de la truelle pour recrépir, unifier et aussi cacher les défauts de
son ouvrage ; transposé au plan spirituel, I'initié, en construisant I'édifice
dédié a la Vertu, utilise la truelle pour cacher les imperfections de ses
Fréres et s'unir 4 eux. La truelle scelle et favorise la fusion des pierres entre
elles et les réunit. Elle est ainsi symbole d’unité, outil par lequel I'ceuvre du
constructeur sachéve et devient parfaite; c'est probablement ce qui a fait
dire & Ligou® quelle est symbole de lamour fraternel qui unit tous les magons,
ciment essentiel, utilisé pour [¥édification du temple idéal. La truelle est recon-
nue tout particulierement comme embléme des qualités essentielles du

SLongne .ncmr"etth}m crhn‘-f)mm;t Fe Foy Tk tongp c“‘.]""‘“*‘
ftﬂ' e (s evnne e Paditone &l fm\' *Fn‘l"ni‘_mmgcﬂ o;nln_:
. A : =, Sy

N/

b

Histoire de la
Bible par figures,
Retms, BM,

ms 0061,
fragment 03,
détail.
Construction de la
Tour de Babylone.
Au premier étage,
des magons

5 utilisent la truelle
s tempe Ane pBafeel) Gegnore ev mfe i encomen et [équerre.

6. Ligou Daniel, Dictionnaire de la Franc-magonnerie, p. 1207, Puf, 1987.

199



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

véritable magon : tolérance et bienveillance. Cette truelle est aussi percue
par eux comme pouvant symboliser la conscience de la fraternité univer-
selle entre tous les étres humains, comme I'excellence du travail bien fait
par la solidarité entre tous.

Cet outil, nous dit Mackey’, sert a étaler le ciment qui lie toutes les
parties d'un édifice, par le jointoiement en une seule et méme masse, ce
qui sur un plan plus abstrait nous apprend a lisser le ciment de I'affection
et de la bonté qui unissent tous les membres de la famille magonnique, ot
qu'ils soient, dispersés de par le monde, en une seule communauté
d’amour fraternel. Avec le ciment, la truelle peut étre considérée comme
I'agent et le lien entre chaque pierre. Clest ce qui est clairement exprimé
dans les Constitutions d’Anderson :

Enfin, il vous faut observer toutes ces Obligations, et aussi toutes celles qui vous
seront communiquées dune autre maniere; en cultivant ITAMOUR FRATER-
NEL, fondement et pierre ultime, ciment et gloire de cette ancienne fraternité, en
évitant toute querelle et dispute, calomnie et médisance, ne permettant pas i
dautres de calomnier aucun fréve honnéte, mais en défendant sa réputation. .. *

On retrouve cette notion de ciment unificateur dans le célebre Discours
du Chevalier de Ramsay, qui dic: Les obligations que lordre vous impose sont
de protéger vos confréres par votre autorité, de les éclairer par vos lumidres, de les
édifier par vos vertus ; de les secourir dans leurs besoins, de sacrifier rout ressenti-
ment personnel et de rechercher tout ce qui peut contribuer a la paix, et i
Lunion de la société. Nous avons des secrets. Ce sont des signes figuratifs et des
pm‘o[ef sacrées, qui composent un langage tantot muet, tantot trés éloquent, pour
se communiquer a la plus grande distance et pour reconnaitre nos confréres de
quelque langue ou de quelque pays qu'ils soent”.

En 1777, le Flambean du magon insiste sur I'importance de la truelle
dans ses deux fonctions :

D-A quoi sert la truelle dans le Temple ?

R - A cacher les défauts de nos Freres.

Le Magon qui construit les édifices matériels se sert de la truelle pour
recrépir et cacher les défauts de son ouvrage ; nous, en construisant l'édifice
que nous dédions a la Vertu, la truelle nous serve a cacher les défauts de nos
Fréres qui pourraient déparer cette enceinte sacree; par la, nous épurerons

7. Mackey Albert G, Encyclopédia of freemasonry, vol. 11; New York Publishing, 19606.
8. Les constitutions d Anderson, Traductions par Georges Lamoine sur les textes de 1723
et 1738, Toulouse, Ed. du Snes, 1995, p. 68.

9. Chevalier de Ramsay, André-Michael, Discours prononcé i la réception des francs-
magons, présenté par Georges Lamoine, Toulouse Ed. du Snés, p. 33.

200



LA TRUELLE

nos caeurs, et lorsque le jour de la dissolution de l'homme mortel arrivera,
Uhomme immortel se détachera sans peine de sa dépouille terrestre pour se
joindre pur et sans tache au premier principe dont il est sorti"”.

Le Flambeau du magon insiste aussi sur la fonction du ciment en tant que
liant : le pavé mosaique, formé de différentes pierres jointes ensemble par le ciment,
marque lunion étroite qui régne entre les Magons, étant liés par la vertu"'.

Dans le Ms Dumfries n° 4, 2 la question: Quel mortier avaient les
magons lors de la construction du Temple ? 11 est répondu : Le méme (que
celui) qu'ils avaient lors de la construction de la tour de Nemrod, cest-a-dire
du bitume liquide (ceci) étant une sorte de terre chaude qu'ils avaient réduite
en poudre fine et (mettaient) dans le mur aprés que les pierres fussent posées ; il
avait la nature d'un ciment ou asphalte .

Au tout début de la magonnerie, dés le grade d’apprenti, la truelle a
une grande importance :

D — Qui vous a fait apprenti ?

R - La truelle est ma vertu.

D-A4 quoi sert votre truelle ?

R — A ramener et lier dans mon dme des sentiments d’honneur et de
vertu, et a les employer de fagon a ce qu'ils élévent un édifice digne de
la plus noble des sociétés.

D — De quot vous servez-vous dans vos ouvrages ?

R — De ma truelle et d’une terrine ”.

Le Régime Ecossais Rectifié'* est le seul Rite qui considere la truelle
comme un des trois bijoux mobiles et la mentionne dés le grade
d’apprenti. Elle est définie comme servant aux francs-magons pour
construire des Temples a la vertu.

A ce rite, au deuxiéme grade, une truelle est remise au compagnon
comme marque de ses progres. Il recoit une truelle d’argent comme inci-
tation & pratiquer la charité. On lui dit: pour éloigner de tout ce qui
mapproche Lesprit d'animosité et finalement pour couvrir charitablement les

défauts de mes fréres .

10. Le Flambeau du Magon, A Bordeaux, chez Lavalle, imprimeur-libraire, 1777, p. 19 et 29.
11. Le Flambeau du Magon, op. cit., p. 59.

12. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme n® 377, 1966, p. 30.

13. Le Parfait Magon (1736-1748), Textes réunis et commentés par Johel Coutura,
Publications de 'université de Saint-Etienne, 1994, p. 42 et 43.

14. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Ecossais Rectifié, 1+ degré, 1785, p. 86.

15. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, Bibliotheque Uni-
versitaire Catholique de Louvain La neuve, Latomia, n® 79.

201



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La truelle, avec laquelle on étend le ciment qui unit les pierres entre elles
pour en former un tout compact, désigne 'aménité, ce liant que nous devons
mettre dans nos relations, comme la politesse affectueuse du langage, si
propre a maintenir la concorde et 'amitié entre les membres d’une Loge,
pour en faire une famille étroitement unie. Elle est encore un trés expressif
embléme de la bouche fermée sur les défauts de nos Fréres, du silence que la
discrétion impose, de I'indulgence pour des fautes pour lesquelles le coupable
témoigne du repentir. C'est de 12 que vient 'expression magonnique passer la
truelle sur un tort, pour dire qu'il est pardonné, qu'on I'ensevelit dans un pro-
fond oubli'®. On peut voir aussi en elle une expression de la courtoisie.

Denys Roman observe que la forme de la truelle est remarquable ; d'une
part, elle a un profil en zigzag, et dautre part sa lame est triangulaire : le
schéma de cet instrument est donc équivalent exact des « foudres » qu'on
place dans les mains du « maitre du tonnerre ». Il suffit du reste d avoir vu un
ouvrier construire un mur pour étre frappé de la fagon « saccadée » avec
laquelle il projette le ciment, et qui fait penser aux « fulgurations » de l'éclair.
Ce qui confirme encore cette équivalence foudre-truelle, cest que les
« imagiers » du Moyen Age ont représenté assez souvent le Créateur avec la
truelle & la main. On peut dire que Dieu a créé le monde par la truelle, et cet
outil est ainsi un symbole du Verbe... Nous pouvons dire que la truelle est un
symbole de la puissance créatrice (et méme de lacte créateur) V.

Grandes Chroniques de
France, 1379.

Cette miniature illustre les effets
complémentaires des deux outils
dans leur activité paralléle. En
haut & droite, un magon utilise
une truelle pour égaliser et unir,
tandis que le magon qui est
au-dessous de lui se sert d'un
marteau taillant pour dégrossir
une pierre en otant

tout le superflu.

16. Chemin Dupontes, Cours pratique de franc-magonnerie applicable a tous les Rites,
deuxieme cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis-Montyon, 1860,
p. 113 et 114,

17. Roman Denys, Réflexions d'un Chrétien sur la franc-magonnerie, Editions Tradition-

nelles, 1995, p. 62 et 63.

202



LA TRUELLE

Dans le Flambeau du magon, la truelle est associée aux trois grandes
lumiéres qui soutiennent I'édifice de I'Univers et correspondent aux trois
grands principes qui donnent i la nature les moyens d'exécuter la loi de la
production ; cest la truelle érernelle qui a construit lédifice ; cest elle qui le
conserve et qui en fait disparaitre continuellement les accidents. Cette truelle
qui est dans les mains des magons l'embléme de la charité qui les portent a
couvrir les défauts de leurs Fréres, est encore par sa forme l'embléme du delta
ou triangle, au centre duquel est le nom de ['‘éternel Jehova .

Chappron'? considere que la truelle est linstrument dont nous ne devons
nous servir que pour le passer sur les défauts de nos semblables, ayant sans cesse
a lesprit que Dieu seul est parfait ; que nous devons par conséquent pardonner
les imperfections que nous rencontrons chez ses créatures.

IN VTRYNQVE
PARATVS

Claudius Paradin,
The heroical devises,
imprimé par William Kearney, Londres, 1591.
Embleme p. 145.
La truelle associée a Iépée du Chevalier
« In utrumgque paratus »
(Prét aux deux bventualités : & construire comme & se défendre).

18. Le Flambeau du Magon, op. cit., p. 59.
19. Chappron, Nécessaire magonnique, 1812, Dervy, 1993, p. 50.

203



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La truelle associée a I'épée du chevalier

Il faut non seulement construire, mais savoir défendre I'ceuvre. Clest
pourquoi, lors de la reconstruction du temple par Zorobabel, on souligne
que les batisseurs sont aussi des guerriers. Ceux qui batissaient la muraille
tenaient la truelle d’'une main et leur épée de I'autre (Néhémias: IV, 17).
Ce theme figurant dans 'emblématique de la Renaissance est largement
repris et développé dans le 15¢ degré du Chevalier d’Orient et de 'Epée,

ainsi que dans le 3° Ordre de Sagesse du Rite Frangais®.

En résumé, tout est dans I'art de « manier la truelle » en conciliant les
oppositions nécessaires et fécondes. Elle est I'outil du macon par excel-
lence et par conséquent de la construction, a la recherche du Beau, du
Bien et du Vrai dans I'élaboration de toute I'ceuvre d’'une vie en quéte
d’harmonie. La truelle correspond a la mise en pratique de la fraternité,
du pardon et de I'amour fraternel. Quand un magon « passe la truelle »,
cela signifie qu'il oublie les injustices et les imperfections des fréres qui lui
ont fait du tort. Elle est un symbole de bienveillance et d’unification de
I'ensemble par le ciment de I'affection fraternelle. Outil de batisseur,
la truelle est I'instrument qui cimente la destinée individuelle au sein de la
collectivité. Elle permet a I'ceuvre de tout bétisseur de trouver une unité
qui tend a la perfection. Elle est 'embléme de la Glorification du travail.
La truelle permet d’achever I'ceuvre entreprise et d’accéder a la perfection.
Elle permet d'unifier, de rassembler et de fusionner par 'utilisation du
mortier destiné a cimenter entre elles toutes les pierres de I'édifice en les
reliant par un joint. Elle est un embléme de solidarité et d’unification
entre tous.

La truelle relie le travail manuel au travail intellectuel ; elle est un trait
d’union entre I'esprit et la matiere. Elle est I'outil qui témoigne de 'union
de I'ensemble des magons réunis sur la surface du globe.

20. Mainguy Iréne, De la symbolique des Chapitres en franc-magonnerie, Ed. Dervy, 2005,
p.51292et363 2411,



1D oefnﬂi Burmamm qrba:r,

ﬁmﬂlcmrmxbmof erfall

[fies wjiaégngﬁaubem then,
ur§ e
wt?;:rtm Srant-Stadho g5)3aﬂ

Der Maurer (Le magon).
Gravure sur cuivre XVI/134, de Christoph Weigel, 1698,
représentant un magon qui, aprés avoir étalé le mortier,
tient la truelle verticale, tapote la pierre qu'il vient de poser sur le ciment frais
pour cimenter les pierres entre elles.



oyor geflavodhen i .

oe feljetft vng Juune geran.
e nt g
aphered Runne gebar

' om Ber veme Fiue man.

) ieben vib swenstg fine geivaa.

Chronique du monde, 1365.
Miniature représentant une pierre montée a l'aide d'une louve
sur un chantier de construction.



Chapitre 16

La Louve

La louve de carrier est un outil de levage trés ingénieux qui a été utilisé
depuis des siecles dans les carrieres et les chantiers de batisseurs. Son prin-
cipe vise a fixer fermement & cet engin de levage la pierre que I'on veut
élever jusqu’au niveau voulu. Il en existe trois modeles principaux décrits
ci-apres avec la structure ou « chévre » qui leur sert de support :

1)La louve simple ou louve des anciens.

Elle est constituée de deux pieces métalliques courbes, reliées entre
elles en X aux trois quarts de leur hauteur par une clavette ou cheville qui
les rend solidaires et mobiles comme les deux lames d’une paire de
ciseaux. Lune de leur extrémité se termine en forme de « pince » ou « cro-
chet » qui les fait ressembler aux crocs
d’une louve ; I'autre extrémité de ces deux
« pinces » se termine par un anneau dans
lequel passera une corde qui subira une
traction vers le haut. Cette traction aura
pour effet de resserrer les « michoires » de
la « louve » dans de petits évidements qui
auront été pratiqués dans la surface, supé-
rieure de la pierre, de préférence au voisi-
nage de son centre de gravité.

Simple lonve ou louve
des Anciens, selon Vitruve, 1684.

2) La louve en queue d’aronde (formée de six pieces).

Cet outil est plus performant et plus siir que le précédent, mais d’un
maniement plus complexe pour la méme finalité. La premitre
opération consiste a creuser dans la pierre un trou plus large au fond quen
surface oli pourront venir se placer les trois pitces 4, 4, c.

207



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La deuxiéme opération consiste 4 introduire les pieces et 4, taillées en
queue d’aronde, écartées I'une de l'autre, puis de placer entre elles la piece
plate cafin que le trou soit bouché et la louve bloquée. La troisieme opéra-
tion se fait en ajustant la piece 4 en forme de demi-anneau contre 4 et 4,
et de verrouiller le tout avec la
tige ¢ et la clavette £ Une corde
passée dans le demi-anneau 4 per-
mettra de tirer sur cette louve
dont la forme en queue d’aronde
la maintient prisonniére et soli-
daire de la pierre avec laquelle elle
est hissée 2 'emplacement qui lui
est destiné.

Louve en queue d'aronde (six piéces).

3) La louve en queue d'aronde composée d’une piece et de deux coins,
ou « louveteaux ».

Plus simple et plus facile & utiliser que celle a six pieces, cette louve ne
comporte qu'une piéce 4, assistée de
deux coins appelés louveteaux & et c.

La piéce centrale, en forme de
queue d’aronde, est surmontée d’'un
anneau pour recevoir une corde. Les
pieces b et ¢, coins ou louveteau,
sont deux petites pieces métalliques ~— deuxiouveteaux
de méme épaisseur et largeur en leur
partie haute et basse. Ils viennent se
coller contre 2, au moment de la
traction, aprés quoi, la corde en
tirant sur la louve, prisonnitre de la
pierre, soulévera et placera celle-ci a
I'endroit voulu.

Louve en quene d aronde composée
d'une piéce et de deux louveteaux

208



LA LOUVE

Si la pierre peut maintenant s'élever en hauteur, encore faut-il un point
fixe oti accrocher le jeu des poulies qui démultiplie judicieusement le
poids des pierres a élever. C'est pourquoi la louve fut toujours associée a
cet autre outil complémentaire appelé « la chévre ».

Cette derniere peut étre un simple mat auquel est attachée une poulie
qui permettra d’accomplir le travail de levage, mais dans quasiment toutes
les situations, la louve fur utilisée avec la chévre. Cest une structure de
pieces de bois et de chevrons assemblés de forme pyramidale comme un
trépied, ainsi que le montre clairement l'illustration qui suit. La louve est
reliée A la chévre par une corde et un jeu de poulies.

Linteraction de ces matériels, mis en ceuvre par les batisseurs, va leur
permettre d'élever toutes sortes de pierres de volume imposant au niveau
voulu et de les placer 4 I'endroit exact choisi.

Vitruve, Architecture ou Art de bien batir, Livre X, chapitre I1.
Les deux petites cavités sur le dessus de la pierre permettent
de recevoir les extrémités des machoires & crochet d'une pince de levage.
En arriére plan, on remarque la présence d'un autre type de louve
en forme de queue d'aronde.

Dans le descriptif du Rite Anglais de Style Emulation au grade
d’apprenti, il est précisé que le mot « lewis » ou « louve » signifie « force ».

209



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La louve peut étre considérée comme une survivance opérative de la
magonnerie de métier, dont les Rites Anglais conservent le plus d’élé-
ments. Ainsi au Rite Anglais de Style Emulation une louve, supportée par
une chevre, hissant une pierre cubique, est placée devant le plateau du
1 Surveillant, dés le grade d’apprenti. C'est une image de constante él¢é-
vation et d’endurance; en effet, cet outil ne peut prendre ses appuis
que dans une pierre résistante. Un manque d’endurance compromettrait
son élévation.

Toujours a ce rite, on peut voir aussi « la louve » sur le tableau de loge
de I'apprenti entré, ou elle est considérée comme un symbole de force
parce que, grice, aux propriétés de cet outil, le magon opératif était en
mesure de transporter de lourdes pierres avec un effort physique & mesure
humaine. Les francs-magons américains ne ['ont pas adoptée comme sym-
bole, sauf en Pennsylvanie.

Georgius Agricola,
De Re Metallica,
1556.

Pince de levage.

&

n
L)

@

La phase de la taille de la pierre étant achevée, le croc de levage de la
louve peut alors permettre de hisser les pierres les unes apres les autres.
Cet outil fait passer a un stade supérieur et permet au magon un meilleur
travail d’intégration dans la collectivité. Ces assemblements construisent
les murs du Temple. Cet outil est indispensable au levage des pierres, les
unes apres les autres, et a I'intégration de la clef de voite dans I'édifice.

210



LA LOUVE

Au grade de Maitre Magon de la Marque, la poignée de main de pas-
sage donnant accés a ce grade se nomme la Louve. Elle se donne en joi-
gnant les mains, les doigts repliés en forme de crochet.

La principale interprétation symbolique de la louve, qui s'apparente a
celle du levier, est la force en action, par analogie avec la puissance des
machoires de 'animal de ce nom. Celui-ci conserve une proie avec téna-
cité, sans la lacher. C'est la force de I'emprise dans la pierre des méchoires
métalliques de la louve qui participe avec succes a son élévation. La corde
qui permet cette élévation est un lien qui contraint et libere a la fois. Elle
est une image de I'ascension spirituelle. Tout magon se doit de tirer ensei-
gnement des propriéeés de cet instrument de levage, pour trouver sa place
en loge comme dans la société, et par 14 se réaliser en fonction de ses véri-
tables possibilités. Cette élévation n'est réalisable que si le magon se libere
de ses préjugés et parvient a maitriser ses vices et ses passions, pour s insé-
rer 2 une place adéquate, de maniére durable et continue, dans I'édifice du
temple de '’humanité.

Avec l'utilisation de la louve, nous retrouvons le principe de I'action et
de la réaction, puisqu'elle met en mouvement un principe actif, alors
qu'initialement c’est un outil passif, car il faut comme pour le levier une
volonté supérieure pour I'animer.

Lapprenti et le compagnon doivent ceuvrer a leur propre cohésion
interne afin d’acquérir la force et I'endurance nécessaires pour pouvoir
trouver par la suite leur place appropriée dans 'ensemble de la construc-
tion. Cette louve, composée de trois éléments solidaires, peut étre compa-
rée au triangle directeur de toute loge qui remplit cette fonction
d’instruction, d’élévation et de transmission aupres des plus jeunes.
Lapport des uns et des autres au travail commun favorise cette si précieuse
élévation de l'esprit. Les trois pieces maitresses de ce type de louve peu-
vent symboliquement représenter le Vénérable Maitre assisté de ses deux
Surveillants qui élevent un récipiendaire au niveau supérieur.

On donne le nom de lowton ou lewis, que 'on traduit par louveteau,
aux enfants de magons. Cette qualité leur donne la possibilité d’étre recu
apprenti plus jeune, a dix-huit ans au lieu de vingt-et-un ans. Clavel'
considere que le nom de « louveteau » guon dénature généralement, dont on
fait tour a tour lofton, loweton, loveton, loveson, parce quon en a perdu
létymologie, est d'origine fort ancienne. Les initiés aux mystéres d’Isis por-
taient, méme en public, un masque en forme de téte de chacal ou de loup

1. Clavel, Histoire pittoresque de la franc-magonnerie, Ed. Artefact, 1987, p. 40.

211



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

doré ; aussi disait-on d'un isiade : « cest un chacal » ou « cest un loup ». Le fils
d'un initié était qualifié de jeune loup, de lowveteau. Macrobe nous apprend a
ce sujet que les anciens avaient apercu un rapport entre le loup et le soleil, que
Linitié représentait dans le cérémonial de sa réception. « En effet, disaient-ils,
a lapproche du loup, les troupeaux fuient et disparaissent : de méme les
constellations, qui sont des troupeaux détoiles, disparaissent devant la lumiére
du soleil » C'est pour une semblable raison que les compagnons du devoir dits
les enfants de Salomon et les compagnons étrangers se donnent aussi la qualifi-
cation de loups.

D — Comment sappelle un fils de magon ?

R — Lowton, mot anglais, qui signifie éléve en architecture.
D — Quel est le privilége d'un Lowton ?

R — Cest d’étre recu magon avant tout autre’.

LEncyclopédie de Mackey® donne une définition plus précise d’un lewis
et de ses attributions, celle-ci est extraite de « the Prestonian Lecture » :

D — Comment sappelle le fils d'un Magon ?

R - Un lewis.
D — Que signifie ce mot ?
R - Force.

D — Comment est représenté un lewis dans une loge magonnique ?

R — Comme un instrument de métal.

D — Quel est le devoir d’un lewis ?

R — De suppléer par la force de sa jeunesse aux défaillances possibles de
ses parents et fréves agés, de supporter le fardeau et la chaleur de la jour-
née pour que ses parents puissent se reposer pendant leurs vieux jours.

D — Quel est son privilege pour cela ?

R — D’étre fait franc-magon avant toute autre personne quels qu'en
soit le rang, la naissance, la richesse, sauf si, par bonté d’ame, il
renonce a ce privilége.

Cette appellation de lowron est liée au fait qu'un enfant de magon est
sensibilisé plus qu'un autre par son éducation a I'art de batir, 4 la réalisa-
tion d’une ceuvre, ainsi qu'a I'esprit de solidarité. Cette maturité précoce
devrait étre susceptible de favoriser une capacité naturelle a s'élever dans la
voie de la Connaissance et de la Lumitre. Par ailleurs, grice 4 la force de sa

2. Guillemain Saint-Victor, Magonnerie Adonhiramite, 1787. Ed. Rouyat Reprint,
1975, p. 95.
3. Mackey Albert, Encyclopedia of freemasonry, vol. 1, p. 588.

212



LA LOUVE

jeunesse, il a la possibilité de participer a des travaux qui demandent force
et énergie, ce qui le rend trés tot apte 4 étre un soutien efficace pour ses
proches.

Le dessin page 206 représente une scéne ol l'on distingue une pierre
suspendue a un croc de levage, qui est une variante de la louve. La louve
est suspendue par une corde reliée a2 une chévre. Les crocs saisissent les
faces latérales de la pierre.

En résumé, la louve est 'outil qui, avec une « chévre », permert de sou-
lever et de placer les pierres apprétées et travaillées, souvent trés lourdes, a
leur place défnitive dans la construction. Symboliquement, la louve
donne le moyen de surmonter ['obstacle et confere la résistance matérielle,
physique ou morale. Mais cela nest possible que si 'on sait utiliser ses
points d’appui avec la ferme volonté de surmonter ce qui parait au-dessus
de ses forces. La bonne utilisation de la louve repose sur une sérieuse
connaissance de ses mécanismes et de la maitrise des forces mises en jeu.
Elle correspond a de la ténacité, & une force maitrisée, 4 une capacité d’en-
durance et 4 une volonté affirmée de tenir ses engagements, autant que de
tendre  la perfection dans un esprit d’union et de solidarité. C'est avec la
force intérieure et la détermination de s'élever dans la voie de la spiritua-
lit¢ que 'on peut espérer achever I'ceuvre entreprise, en poursuivant la
voie choisie jusqu’a son terme.




Marque de Lucas Brayer,
libraire a Paris, 1567-1583.
Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n° 236.



Chapitre 17
La hache

Chez les Romains la hache ou ascia, érait souvent représentée. Le mot
ascia est un mot qui désigne divers outils 2 tailler ou creuser comme la
hache, 'herminette, la pioche, le marteau taillant, ou encore la cognée. Il
s'agissait, selon Jérome Carcopino', de I'ascia- herminette, outil de char-
pentier ou de tonnelier, qui pouvait aussi servir soit a doler la pierre
tendre, soit a éprouver la chaux. Lascia, hache a double tranchant qui
tient a la fois de la hache, de la pioche et de I'herminette, était fréquem-
ment représentée sur les tombes romaines et chrétiennes.

La hache est une sorte de cognée a manche court, au fer large et aigu,
qui depuis I'époque néolithique sert au charpentier 2 tailler le bois. Clest
I'un des outils que 'homme a utilisés le plus au combat comme au travail.
Cet outil, désigné par de nombreux noms différents, témoigne des usages
variés auxquels il est employé. Les magons utilisent la hachette, les char-
pentiers utilisent la cognée ou la hache a4 manche long. Si, sous
les Mérovingiens et jusqu’au XVI* siécle, la hache a été une arme de guerre,
elle reste Uoutil privilégié des personnes qui travaillent le bois, du biiche-
ron au charpentier.

II existe donc différentes sortes de haches. Le Temple n'est pas seule-
ment fait de pierre mais aussi de bois : ainsi la hache est outil de travail
des charpentiers mais aussi des tailleurs de pierre. Dans l'instruction du
premier grade, il est rappelé que les pierres étaient taillées dans la carriére,
équarries, scuiptées, marquées et numérotées sur place et que, de méme, le
bois de construction était abattu et préparé dans la forét du Liban,
sculpté, marqué et numéroté, d’'out 'importance de la hache, outil spéci-
fique pour le travail du bois.

La Bible, évoque la hache dans différentes situations : ainsi la législa-
tion hébraique défendait qu'on abattit les arbres d’une ville dont on faisait

1. Carcopino Jérome, Le Mystére d'un symbole chrétien, Librairie Artheme Fayard, 1955,
p. 16.

215



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

le siege : Quand tu assiégeras une ville pendant longtemps et que tu auras &
lutter pour ten emparer, tu nen détruiras pas les arbres i coups de hache ; tu
en mangeras les fruits, mais tu nabattras pas les arbres. Larbre des champs
serait-il un homme, pour que tu f’zxtmques? (Deutéronome 20, 19). Les
Heébreux s'adressaient aux Philistins pour forger et aiguiser leurs haches :
Et tous les [sraélites descendaient chez les Philistins pour faire aiguiser chacun
son soc, son hoyau, sa hache ou sa faux (I Samuel 13, 20). Pendant la
construction du Temple, les pierres étaient apportées toutes taillées, si
bien qu'on n'entendait pas le bruit des haches: Pour la bitisse du temple,
on nemploya que des pierres préparées i la carriére, en sorte que l'on n'enten-
dit durant la construction du temple aucun bruit de marteau, de hache ou
dun autre instrument de fer (1 Rois 6,7). Au sens métaphorique, la hache
ne s'enorgueillit pas aux yeux de celui qui la manie : La cognée se vante-
t-elle aux dépens du biicheron ? La scie séleve-t-elle contre le scieur? (Isaie
10,15). La hache est déja 4 la racine de I'arbre pour le couper s'il ne porte
pas de fruits; de méme la justice de Dieu frappera les coupables comme
une cognée s'ils ne se convertissent pas (Matthieu 3,10 ; Luc 3, 9).

On retrouve la hache (ou hachette de cérémonie) a un seul tranchant
utilisé comme outil symbolique dans les rituels du bois chez les Fendeurs,
les Bons Cousins Charbonniers, y compris chez les Carbonari. Les usages de
la hachette sont multiples: cérémoniels, d’appel et de défense. Le Bon
cousin® ne doit frapper avec sa hache qu'en cas de légitime défense et entre
les deux yeux. La hachette se tient comme le maillet en magonnerie : avec
la main droite sur I'épaule gauche, et peut servir de maillet pour ouvrir les
travaux de I'assemblée. Le candidat charbonnier est éprouvé par la hache,
il préte serment sur celle-ci, et elle est un outil de chatiment et de menace
en cas de trahison de I'engagement pris.

René Guénon? assimile la hache 4 une pierre de foudre lorsqu’il dit:
La vérité est que les « pierres de foudre » sont des pierres qui symbolisent la
foudre... La hache de pierre, cest la pierre qui brise et qui fend, et cest pour-
quoi elle représente la foudre ; ce symbolisme remonte daillewrs i une époque
extrémement lointaine. Et il explique l'existence de certaines haches appe-
lées par les archéologues « haches votives », objets rituels n'ayant jamais pu
avoir aucune utilisation pratique comme armes ou comme instruments
quelconques.

2. Merlin Pierre, Bons cousins charbonniers, sociabilité — symbolique — politique, Ed. de
Folklore comtois, 2003, p. 162.
3. Guénon René, Symboles de la Science sacrée, Gallimard 1962, p. 171 2 176.

216



LA HACHE

Der Jimmermann.

A S % 7 =

Jch Jiimiermann /mach (tarck gebeurw/
3n Schlofler/ SHeuffer/alt vnd neutv/
Jchmach auch mancherlep Niilwerct/
Auch Lindmiiln oben auffdie Derg/
Lber die Walffer ftarcte Driictn/

Auch Schiff ond Fiof/von frepen ik n/
Blochbeuffer su der gegensvehr/
Ocdalus gab mir dicfe Lebr.

Jost Amman, 1568, gravure sur bois.
Der Zimmermann (Le charpentier)
Vers de Hans Sachs.

On observe les outils du charpentier, dont une hache.

217



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

René Guénon fait un rapprochement trés intéressant entre le maillet ou
marteau de Thor et la double hache. En effet, ce divin marteau, autre sym-
bole de la foudre, par sa forme en T, présente une exacte similitude avec la

double hache.

Julius Evola® voit la hache comme une arme et un symbole qui joue un
role dans toute lutte ou conquéte, reflet d’une lutte métaphysique, de I'éter-
nel conflit entre les puissances olympiennes et célestes de la lumicre, et les
puissances obscures et sauvages de la matiere et du chaos. La signification
spirituelle de la « hache sidérale » se retrouve dans le culte de Thor. Thor est une
figure divine ayant pour attribut dewx armes, qui, au fond, séquivalent : lune
cest la hache, lautre le marteau a deux tétes. Les deux armes sont analogues car
le marteau représente lui aussi la puissance de la foudre, tout comme la hache ;
dailleurs, le double martean par sa forme méme se confond avec la hache
bipenne & deux tranchants qui ressort du méme symbolisme.

@ ; e \gh L “‘e:c_/i“-\-:; D!
qg).gf_ /. A \0..:)',“-‘___ N
f&) AR NN Y o) AN
w,% .'

).
e 3 / Marque typographique
i3 d’Etienne Dolet,
3 r-’\?& libraire et imprimeur a Lyon,
L8 [538-1544.
sy O Lxtait des Marques
(F‘ %8 Upographiques de Silvestre, n° 183.

La hache est symbole axial de la puissance du Verbe dans son aspect
tant éradicateur que transformateur.

D — Quel est le principal point de la Magonnerie ?

R — C’est d’étre privé de tous métausx.

D — Pourquoi ?

R — C'est que lorsqu'on bitit le Temple de Salomon, on n'entendit
aucun bruit causé par la hache ou d'autres outils composés d’aucun métal.

D — Comment a-t-on pu élever un si vaste et si solide édifice sans le secours
daucun instrument construit de métaux ?

4. Evola Julius, Symboles et « mythes » de la Tradition Occidentale, Arche, Milano, 1980,
p. 141 a 146.

218



LA HACHE

R — Hiram Roi de Tyr envoya & Salomon les cédres du Liban tous
taillés et préts a poser ; et Salomon en fit faire autant dans les carriéres
des pierres dont il avait besoin pour son Temple’.

D — Pourquoi fiites-vous dépouillé de tout métal ?

R — Parce que, sur le chantier du Temple de Salomon, il n’y avait ni
hache, ni marteau, et que le bruit d’aucun outil de fer ne fut oui sur le
chantier de ce merveilleux édifice.

D — Pourquoi cela, mon Frére ?

R - Pour le préserver de toute impureté.

D — Comment a-t-il été possible, mon Frére, quun aussi grand chantier
ait pu étre mené a bien sans que lon y entende le bruit d'un outil de métal ?

R — Les éléments furent préparés dans les foréts du Liban et trans-
portés sur des chariots appropriés. Ils furent assemblés a aide de
maillets de bois faits i cette intention .

D — Pourquoi dépourvu de tous métaux ?

R — Pour trois raisons ; la premiére pour m'apprendre a taire les vices
désignés par les métaux; la deuxiéme pour me faire ressouvenir que je
dois me dépouiller envers mes Fréres pour les soulager dans leurs besoins ;
la troisieme en mémoire du temple de Salomon qui fut bati sans faire
retentir le bruit de cognée, de marteaux, ni d’aucun instrument de métal.

D — Comment cela se put-il ?

R — Les pierres avaient été taillées dans les carriéres avec une telle
précision, et les bois sur les chantiers, qu’il ne fut pas besoin d’aucun
instrument de métal pour les mettre en place’.

Stéle funéraire représentant un personnage
portant dans sa main droite une « ascia ».
Musée de Chaiteanroux.

5. Le sceau rompu, apprenti, 1745, Ed. les Rouyat reprint, 1974, p. 50 et S1.
6. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia n°® 163, 1995, p. 35 et 36.
7. Les rituels du due de Chartres, 1784, Ed. du Prieuré, 1997, p. 89

219



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Il existe deux sortes de haches : la hache simple et la double hache. Chez
les Romains, la double hache s'appelait bipenne. Comparable au vajra des
Hindous, elle symbolise la complémentarité des opposés. Par ses deux cotés
tranchants ou doubles faces, elle a une action de destruction et de protec-
tion. C'est le manche qui relie les deux faces comme un axe central.

Jean-Claude Boulogne considere que la réunion du manche de bois
(matiere qui flotte sur I'eau) au tranchant de fer (matiere submersible)
évoque également les deux natures du Christ, divine et humaine, ainsi que
Punion de 'ime et du corps. La hache 4 deux tranchants représente
la double fonction de protection et de destruction, de vie et de mort. La
hache qui ouvre un réceptacle clos est symbole de fécondité : C'est elle qui
fend le crine de Jupiter-Zeus pour en faire jaillir Minerve-Athéna. La
hache qui ouvre le bois ou la pierre ouvre la matiere brute du profane aux
réalités spirituelles et initiatiques®.

La hache et la pierre cubique

Dans la représentation des tableaux de loge du xviIr* siecle, la hache est
parfois représentée en équilibre sur une pierre cubique a pointe ou un
pyramidion surmontant une pierre cubique. Elle peut symboliser 'éveil
de la conscience de I'initié aux réalités supérieures ou a 'ouverture de son
centre spirituel, ce qui parait plus vraisemblable que de servir simplement
a aiguiser les outils du compagnon, comme on le trouve souvent écrit.

En général, il n'y avait qu'un seul tableau d’apprenti-compagnon qui
représentait 'ensemble des symboles des deux grades, cette pierre cubique
a pointe surmontée d’une hache était placée, soit au-dessus de la colonne
B au Rite Frangais, soit de la colonne ] au Rite Ecossais Ancien et Accepté
ou Style Emulation colonne ol le compagnon regoit son salaire.

Beaucoup se sont étonnés de cette représentation, au point que cer-
tains ont voulu y voir un dessin maladroit d’une équerre déformée. La
pierre cubique 2 pointe correspond a I'ceuvre parfaite arrivée a son abou-
tissement, & son achévement, 4 la perfection. La hache au sommet du
pyramidion, semblable a la foudre, feraic jaillir I'esprit de la matiere. Cette
hache pénétrant le sommet de la pierre indique que la pierre a atteint le
fini d’une beauté et d’une perfection. Cela signifie que la pierre, apres

8. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Editions du Rocher,
2000, p. 285.

220



LA HACHE

avoir été débarrassée de ses aspérités par le ciseau et le maillet, représente
I'achévement de I'ceuvre lorsqu’elle est surmontée des quatre faces du
pyramidion, axe de liaison entre le terrestre et le céleste. La hache fichée
en son sommet témoigne que de la pierre peut jaillir la lumiére de I'écre,
libéré de sa gangue d’obscurité, enfouie dans le secret de I'étre, elle
symbolise I'émergence intérieure de ce qui est secret et caché au plus
profond de soi.

T

Diderot et d’Alembert, Encyclopédie.
Gravure représentant ['Art de la charpente.
Chantier de charpentier
oit [on voit des charpentiers occupés a fendre le bois,
a faire des mortaises, & équarrir a la bisaigué,

@ hacher avec la cognée et & transporter le bois.

Lutilisation de la hache dans les Rites anglais
Cet outil de défense et de chatiment témoigne de sa dualité au grade
de la magonnerie de la Marque, ot le Second Surveillant brandit mena-

¢ant une hache contre tout imposteur qui pourrait réclamer indament son
salaire. C'est sous ce double aspect qu'elle semble intervenir dans ce grade.

221



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La hache y est 'embléme du Deuxi¢me Surveillant. Lors d’un Avance-
ment, il se tient a la gauche du Premier Surveillant pour le paiement du
salaire des compagnons de la Marque lors de la construction du Temple
du roi Salomon. Si un imposteur tente d’obtenir par tromperie le salaire
d’une classe supérieure, il encourt le chitiment d’avoir la main tranchée
par la hache, qui a ici une fonction de couperet, pour ne laisser passer
aucun imposteur. Elle sectionne le négatif. Ce chitiment de la main
coupée évoque un usage existant dans plusieurs traditions, notamment
dans I'Islam, ot un voleur pris sur le fait encourt, précisément a cause de
son forfait, ce chitiment.

Ce signe pénal rappelle le chatiment de ['Obligation qui consiste & avoir
l'oreille droite arrachée et la main droite tranchée au poignet par la hache si
on révele les secrets du grade a qui n'a pas qualité pour les recevoir.

La hache symbolise la force en mouvement, car elle fend, brise comme
ayant la puissance de la foudre. Elle enseigne au magon a fagonner peu a
peu sa trajectoire d'initié, en devenant maitre de la matiere sur un plan
spirituel. Mais la hache a aussi une fonction de destruction des tendances
néfastes et 13, elle a un aspect trés marqué de chatiment: se référer au
signe d’ordre de la Marque qui se termine par le rappel de la pénalité. La
magonnerie enseigne que les armes sont aussi des outils, mais que les
outils peuvent devenir des armes.

Sous cet aspect de rigueur, la hache n’est plus un outil mais une arme
défensive qui régule le bon ordre du chantier ot ceuvrent les hommes
du métier.

En conclusion, la hache permet de séparer, de discerner 'essentiel de
l'accessoire ; elle permet de fagonner progressivement I'avancée du magon
dans l'univers de la spiritualité. C'est la dualité maitrisée. Tout comme le
ciseau et le maillet dans leur action conjointe, la hache sépare, élague, éli-
mine le superflu.




Chapitre 18

La Maconnerie noachite
Les outils du Chevalier de Royale Hache
ou Prince du Liban

Au 22¢ grade du Rite Ecossais Ancien et Accepté, appelé Conseil des
Princes du Liban ou Chevalier de Royale Hache, la 1égende rapporte que
lorsque I'Eternel eut révélé 2 Noé 'approche du Déluge, le patriarche,
apres avoir tracé le plan de I'Arche, enjoignit a ses fils d’abattre les plus
hauts cedres du Liban, de les équarrir, de les raboter et de les ajuster. Ils
devaient construire, sous sa surveillance, une nef suffisamment vaste pour
mettre a I'abri des eaux envahissantes un couple de toutes les especes
d’animaux vivant sur la terre.

Afin de commémorer ce travail et 'ardeur de ses fils, Noé, apres sa
sortie de I'Arche, institua 'Ordre de Royale Hache, qui par la suite fut
I'apanage des Princes du Liban.

Cette « Royale Hache » est devenue le Bijou du grade. Il doit étre en
or. La hache y est surmontée d’une couronne. Le bijou se porte sur la poi-
trine, suspendu 2 un sautoir aux couleurs de I'arc-en-ciel. Ce cordon
témoigne du lien qui unit le chevalier au ciel et 2 la terre. Larc-en-ciel
trace un pont qui relie la terre au ciel ; ce signe céleste annonce le retour
de la lumitre du soleil apres la pluie. Il indique qu'une étape durable est
franchie et que la communication est rétablie entre la sphere terrestre et la
sphere céleste.

Le travail symbolique de ce grade est axé sur trois outils spécifiques
du métier de menuisier : la hache, la scie et le rabot.
Voici quelques questions et réponses explicites de la philosophie

du grade::

D — En quel lie travaillez-vous ?
R — Au Mont Liban.

D — Quavait-on fait en ce lieu ?
R — Les arbres ont été coupés.

223



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

D — Pourquoi les a-t-on coupés ?

R — Pour un saint usage.

D — Quel fur-il ?

R — Iis ont été employés, premiérement i la construction de I’Arche
de Noé, secondement a celle de Uarche d’Alliance et troisiemement a

lédification du Temple de Salomon.

Dans une autre version de ce rituel, il est mentionné que: le premier
appartement doit étre tendu en bleu et représente Latelier matériel du Liban :
il doit y avoir des haches, scies, maillets, coins (ce qui correspond & des
équerres), répandues auprés de la Coupe... Le tracé du premier appartement
représente la forét du Liban et au-dessous les outils nécessaires & la coupe des
bois. Lappartement se nomme Collége, chaque Frére est armé dune hache. Il
est demandé au récipiendaire de promettre dabandonner tout pour suivre ses
fréres au mont Liban, y consacrer sa vie entiére, sil le faut, aux travaux de la
réédification du temple du Grand Architecte de ['Univers sils en sont requis.
Ce grade est censé leur apprendre la science de la coupe des bois, les connais-
sances dans les proportions et qualités, mais aussi dans la pratique de 'Amitié,
de la Bienfaisance ; l'attachement dans les devoirs sociaux ; enfin dans toutes
les Vertus, qui constituent un Sage'.

Parmi les nouveaux devoirs contractés par les Princes de Royale Hache,
il y a aussi la discrétion, 'humilité et 'obéissance.

Le bois est une matiére vivante provenant de I'arbre. Bien que rigide, le
bois est plus facile & travailler que la pierre, les maisons lacustres étaient
toutes en bolis, puis progressivement la pierre a remplacé le bois. Néan-
moins, I'art de la construction fait appel aussi bien 2 la technique de la
pierre qu’a celle du bois. Dés lors, il est important de conserver en
mémoire que le Temple de Salomon, fait de bois et de pierre, a nécessité
I'usage d'outils tres différents ; c’est pourquoi, leur utilisation spécifique
mérite d’étre approfondie.

Ce travail du bois, qui s'inscrit dans la filiation de trois alliances successives,
a un caractére noble: Nos ancétres les Sydoniens furent employés a la coupe des
cedres sur le mont Liban pour la construction de [Arche de Noé sous la conduite de
Japhet ; lewrs descendants coupérent ceux nécessaires @ la construction de [Arche
dAlliance, lewr postérité fut depuis employée & la coupe de ceux nécessaires & la
construction du Temple de [Evernel sous le régne et par Lordre de Salomon”.

1. BnE ms FM* 733, Au 22° ou 23* grade Ecossais, Prince du Liban ou Chevalier Royale
Hache.

2. Bibliotheque André Doré, Conseil de la Table ronde, I Ordre philosophique compre-
nant les 194, 20¢, 21¢ et 22 grades.

224



LA MACONNERIE NOACHITE

Le Parfait Macon, 1744.

Tableau des compagnons Magons,
représentant [‘Arche de Noé en bois et
la Tour de Babel en pierre.

Le lien est clairement établi, dans cette
illustration,

du passage de la magonnerie du bois

a celle de la pierre.

Jean Prieur souligne que trois symboles essentiels se croisent autour du
mont Arara, et la similitcude des noms est chargée de sens.

— Larche, au sens de navire, oir l'on entrepose avant le cataclysme ce
que la nature et la civilisation possédent de plus précieux.
— Larche, arca, au sens de coffre, oir sont enfermés les arcanes et les
archives d'une nation, les connaissances ésotériques d'une époque :
[‘Arche de Noé contenait la sagesse de la protohistoire, et ['Arche d’Al-
liance celle de ['Ancien Testament.
— Lurc-en-ciel, arcade de lumiere et de couleur, arche du pont gigan-

tesque qui unit le monde terrestre et le monde divin... les messagers

venus des sept cieux?.

Concernant la deuxieme signification de I'arche, Fréderick Tristan
note : quanciennement le coffre des compagnons contenant la grande régle ou
le rile, les outils rituels et, plus tard, les rituels eux-mémes, était symbolique-
ment considéré comme une arche et devait, de ce fait, étre concu selon des
normes bien précises. Dailleurs, reprenant la signification latine d'arca pour

3. Prieur Jean, Les symboles universels, Ed. Lanore, 1982, p. 255.

225



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

« cercueil » (coffve sépulcral), le coffre présent au nord-est de la cayenne durant
la réception représentait la tombe de maitre Jacques* .

Le Maitre disparu, que ce soit maitre Jacques ou Hiram, représente un
maillon essentiel de la tradition, dont le cercueil est assimilable & un coffre
ou une arche qui contient le dépdt complet de la tradition.

Dans un rituel du xviir siecle’, au grade Compagnon magon, Noé est
la référence essentielle :

D — Comment voyagent les magons ?

R — Dans larche de Noé.

D — Que représente l'arche ?

R — Le ceeur humain agité par les passions, comme Uarche Iétait
par les vents sur les eaux du déluge.

D — Quel était le pilote de l'arche ?

R — Noé, grand maitre des francs-magons de son temps.

D — Quel est le pilote de votre dme ?

R - La raison.

D — Quelle est sa banniére ?

R - La magonnerie.

D — Quelle est sa cargaison ?

R — De bonnes ceuvres.

Lors de la réception, les récipiendaires sont interpellés en ces termes:
Tels les descendants de Noé, vous avez travaillé dans latelier du Mont Liban,
oit vous avez fagonné le bois de « larbre coupé au pied » par la hache. Le sym-
bole de cette coupe de Larbre sacré est la rupture des liens rattachant au passé,
— dans le cas présent, cest la rupture avec la « Tour de Babel ». Mais l'arbre
abattu a été redressé pour servir & la construction de [Arche de Noé, de ['Arche
dAlliance, et du Temple de Salomon. Symboliquement, votre travail signifie
la reconstruction de l'axe du monde, reliant la Terre au Centre spirituel
Supréme. Vous voila revenus parmi nous, dans ce « College de la Table
Ronde » dans lequel le rapport direct avec I'Art Royal des Chevaliers initiés est
évident.

Noé est le charpentier de I'Arche, fondateur d’'un monde régénéré
apres la catastrophe du déluge.

4. Encyclopédie du Compagnonnage, article de Frédérick Tristan, Ed. du Rocher 2000,
p. 36.

5. Le Parfait magon, transcription en frangais du rituel de 1744, grade de compagnon,
Latomia, 1999, p. 69.



LA MACONNERIE NOACHITE

e Schreiner.

= TN 7
= : = Z
PR
) = r 3 ) _
% \': - ‘\ ; + ;
g IR 4/ r -
\ B NN B i
S Cth
R
o — RN
°
£S5
2 i1,
= A =
o N
N '}J " # s 4
) &
-
b SR 3
! s
1 4 1
¢ i+
N '
NN
e =
: 5L,
: - Sy - N
3 7 < ’
X R i s

j"':-

Jebh bin ein Schreinr von Sturenbery/
Qon Flaver mach ich fchon Teflwerd
Berfchrottn/vnd verfest mit gier/

Leiften ond Sims auff Lelfch monier/
I hruben/S chubladn, GHtwandtchalter/
Tifch/ DBettftat /< Dretefprel Gsichalter/
Sdefirncuft / Eéfilich oder fehlecht/

Eim jeden vmbd fein pfenning reche.

Jost Amman, 1568, gravure sur bois.
Der Schreiner (Le menuisier).
Vers de Hans Sachs.

227



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La hache

Dans I’Ancien Testament, 'arbre est parfois considéré comme un signe
d’arrogance et d’orgueil. Ainsi, dans Iaie 2, 13 :

La superbe des mortels sera abaissée

Et lorgueil de I'homme sera humilié

Le Seigneur sera exalté seul en ce temps-la

Car le Seigneur des armées aura un jour (pour sévir)
Contre tout étre orgueilleux et hautain

Et contre tout ce qui séléve, pour labaisser

Comme tous les cédres du Liban hauts et majestueux.

Comme la machette ou la faucille, la hache éclaircit les fourrés, elle
donne la capacité de débroussailler les esprits, d’en oter les préjugés et de
favoriser la clarté des idées justes, qu'éclaire I'esprit de Vérité.

En faisant appel 4 la symbolique des outils de menuisier et de charpen-
tier, ce grade de Chevalier de Royale Hache met I'accent sur la glorifica-
tion du travail du Maitre Magon. Celle-ci se trouve dans I'activité de la
hache employée a abattre des troncs d’arbres puissants et imposants par
leur taille, ainsi que I'ego constitué de grosses et profondes racines comme
I'égoisme, la vanité, I'hypocrisie, la paresse, I'intolérance, qu'il est indis-
pensable d’éradiquer de soi.

La scie

Selon le Dictionnaire encyclopédique Quillet, la scie 2 main est déhi-
nie comme un instrument composé d'une monture et d’une lame d acier por-
tant sur un de ses cotés des dents égales et dont on se sert pour diviser les matiéres
dures (bois, pierre, métal), en lui imposant un mouvement de va-et-vient (scie
alternative). Les Grecs attribuaient l'invention de la scie a Dédale®.

Le travail de la scie & main est lent comme est lent le progres et le per-
fectionnement humain. Ce progres que tout étre s'efforce de réaliser au fil
des jours selon le sens « en avant » de la scie, et celui qui s'opére la nuit
« en arriere ».

La scie évoque une détermination persévérante et une ferme patience
au moyen desquelles I'étre résolu trace la ligne de sa route vers 'objectif
qu'il s'est assigné, en surmontant progressivement les obstacles et les

6. Quillet Aristide, Dictionnaire Encyclopédigue Quillet, Paris, 1935, p. 4290.

228




LA MACONNERIE NOACHITE

épreuves, 2 l'image des nceuds du bois. Lusage de la scie demande de la
réflexion avant son utilisation. Elle enseigne que toute progression se fait
avec peine et lenteur. Elle demande de prendre des décisions précises avec
courage, mais aussi avec constance et pondération. Il faut surtout assumer
la responsabilité des décisions prises, car apres le passage de la scie la
coupe opérée est définitive.

Guillaume de La Perriére, Morosophie, 1553.
Embleme n° 23.

« Coupant le pont, ot mon corps se soutient,
Je prends grand peine a faire mon dommage ;
Mais seul ne suis, car telle erreur détient

La plus grande part de tout Ihumain lignage. »

Le rabot

Le rabot est un outil dont se sert le menuisier pour redresser, égaliser,
« aplanir » la surface du bois en lui enlevant ses aspérités et de I'épaisseur.
Il permet, par le polissage des planches, de donner un aspect fini a
l'ouvrage. Symboliquement, cela correspond 2 la destruction des aspects
grossiers et des préjugés de la personnalité. Le rabot de la conscience
active élimine I'ignorance et toutes formes de superstition, en les éva-
cuant, tels des copeaux de bois. Dés lors, 'ime, libérée des idées précon-
cues, peut rejeter le superflu pour aller a I'essentiel. Le rabot passe et
repasse jusqua satisfaction sur les surfaces A traiter, montrant que toute
ceuvre n'est correctement achevée et aplanie qu'élaborée avec une patience
et une persévérance continue.

229



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le rabot est, comme le maillet ou la hache, un outil qui permer de se
débarrasser de I'inutile et de I'accessoire pour réaliser une surface plane et
polie selon une norme précongue, en suivant une regle. Il est 2 noter que
le mot rabot, provient du verbe russe « rabotayer » (prononciation phoné-
tique), signifiant : travailler.

Les outils de I’Ark Mariner

L'Ark Mariner ou Nautonier de I'Arche Royale qui est un grade tout a
fait cousin du précédent est un grade latéral, side degree en anglais, dans le
Rite Anglais. Il est indispensable d’étre Maitre Magon de la Marque pour
étre recu Nautonier de I’Arche Royale.

Les premiers écrits magonniques se réferent tous a Noé, que ce soit
ceux du pasteur Anderson, de Laurence Dermott ou encore du Chevalier
Ramsay. Cette filiation noachite semble pourtant en dehors de la pratique
de ce grade; elle est quelque peu oubliée, bien qu'elle soit tres clairement
exprimée dans les Constitutions d’Anderson’ oli, notamment dans celles
de 1723, il est précisé : Mais sans accorder d attention & des récits incertains,
nous pouvons conclure de maniere siire que le vieux monde qui dura 1656
ans, ne pouvait ignorer la magonnerie, et que la famille de Seth et de Cain
érigerent de nombreux monuments étonnants, jusqui ce quenfin Noé, neu-
vieme descendant de Seth, regiit commandement de Dieu de bitir la grande
Arche ; bien que faite en bois, elle fut certainement fabriquée selon les prin-
cipes de la géométrie et les régles de la magonnerie.

Noé et ses trois fils Japhet, Sem et Cham, tous magons authentiques, conti-
nuérent aprés le déluge les arts et traditions antédiluviens et les diffusérent lar-
gement i leur postérité croissante ; car environ 101 ans apres le déluge. .

Dans la version de 1738, Anderson fait de Noé un Grand Maitre et de
ses fils des Grands Officiers (ce que I'on retrouve sous une forme différente,
mais complémentaire, dans Ahimon Rezon et le Discours du Chevalier de
Ramsay) : Enfin, quand la destruction du monde fut proche, Dieu commanda a
Noé de construire la grande Arche ou Chéteau flottant, et ses trois Fils Laiderent
comme un député et deux Surveillants : Cet édifice quoique fait de bois unique-
ment, fut fabriqué selon les régles de géométrie aussi bien que nimporte quel
Bitiment de pierre (comme la construction navale & ce jour), ce fut un curieux
et vaste bitiment, achevé quand Noé eut 600 ans ; a son bord montérent Noé,

7. Lamoine Georges, Les Constitutions d Anderson, traductions sur les texres de 1723
er 1738, Editons du Snes, 1995, p. 37 et 104 et 105.

230



LA MACONNERIE NOACHITE

ses fills et leurs quatre femmes, et aprés avoir pris le Chargement d’Animas selon
[Ordre divin, ils furent sauvés dans l'Arche, quand tous les autres périrent dans
le déluge & cause de leur incrédulité et de leur immoralité.

Et de ces magons ou quatre grands Officiers descend actuellement toute la
race humaine.

Apres le déluge, Noé et ses trois Fils, ayant conservé la connaissance des Arts
et Sciences, la transmirent & leur descendance croissante, qui parlait une seule
et méme langue. Et il advint (Gen, XI : 1, 2) que comme ils allaient de l'est
(les plaines du mont Ararat, oii reposait I'Arche) vers louest, ils trouverent une
plaine dans le pays de Shinear et sy établirent comme Noachides (le nom pre-
mier des magons selon les antiques traditions) ou Fils de Noé.

Les paroles de deux chansons magonniques, transmises par Laurence
Dermott® disent que I'arche était une loge dont Noé érait le Maitre et ses
fils Chem et Japhet les surveillants :

Mais Noé, le plus sage, le plus fidele et juste,

Se batit une arche étanche, trés robuste ;

Quoique ciel et terre semblent se confondre et se méler
Dans sa loge, sans craindre le temps, il était en sécurité.
[l

Au déluge ot les mortels perdirent la vie

Diew sauva de dignes magons et leurs femmes

Et dans Larche le grand Noé fit une loge

Chem et Japhet furent ses surveillants d'aprés la légende.

Juan de Boria,
Empresas Morales, 1581.
Embleme n° 5, représentant

LArche de Noé.

8. Dermott Laurence, Azhiman Rezon, ed. Bilingue, présentation et traduction par
Georges Lamoine, Edition Snes, 1997, chant 35, p. 171 et chant, p. 207.

231



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Le Discours du Chevalier Ramsay” précise de méme que c’est Dieu qui
a inspiré 2 Noé la construction de I'Arche en lui en donnant les dimen-
sions appropriées. Dans ce texte, Noé est considéré comme fondateur et
inventeur de I'architecture navale, mais également comme Grand Maitre
de I'Ordre : Le godit supréme de l'ordre, de la symétrie et de la projection, ne
peut étre inspiré que par le Grand Géométre, Architecte de 'Univers, dont
les idées éternelles sont les modeles du vrai beau : aussi voyons-nous dans les
annales sacrées du législateur des juifs, que ce fut Diew méme qui apprit an
restaurateur du genre humain les proportions du bitiment flottant qui devait
conserver pendant le déluge les animaux de toutes les espéces, pour repeupler
notre globe quand il sortirait du sein des eaux. Noé, par conséquent, doit étre
regardé comme lauteur et linventeur de l'architecture navale, aussi bien que
le premier grand maitre de notre Ordbe.

Dés lors, on voit clairement I'inspiration de ce grade latéral qui des les
premieres divulgations, puise ses sources dans la Genese avec la premiére
construction qui y est relatée, I'Arche de Noé, construction en bois. On
retrouve trés clairement cette influence noachite dans I'Ark Mariner ot le
Président porte le titre de Vénérable Commandeur: Noé, le 1¢ Sur-
veillant, porte le nom de son fils Japhet, alors que le 2¢ Surveillant, porte
le nom d’un autre de ses fils, Sem. Dans ce rituel, les outils mentionnés et
utilisés dans la construction de I'arche de Noé sont :

— La hache avec laquelle il coupa les arbres et les équarrit,

— La scie avec laquelle il débita les arbres en planches,

— Lt la tariere avec laguelle il perca les planches.

I tailla aussi les chevilles avec la hache, et les enfonga de fagon a assembler
les planches. ..

Voici la signification attribuée i ces outils:

La hache abattit les arbres et ceux-ci coupés, figurent la fin du Vieux
Monde...

La scie divisant le bois en planches symbolise le choix que fit Dieu entre la
famille de Noé et le reste de I'humanité,

La tariére percant les planches nous enseigne la nécessité des afflictions,
source d humilité et des recherches du ceeur.

De méme que Larche fut construite a laide de ces outils, de méme en perse-
vérant dans la Foi, IEspérance et I'Amour, nous pourrons étre protégés dans

9. Chevalier André-Michael de Ramsay, Discours prononcé i la réception des francs-
magons, 1736, Toulouse, Ed. du Snes, S.d.. p. 9.

232



LA MACONNERIE NOACHITE

une Arche, quand bien méme la terre serait dissoute et les éléments fondus

dans le feu'".

Le theme biblique de I'Arche est souvent associé a la construction de la
Tour de Babel. Il apparait vers 1744. La gravure reproduite page 234 est
extraite de la Franc-magonne ou révélation des mystéres des Francs-magons.
On trouve I'exemple d’une autre reproduction, trés proche, dans le Parfait
magon. Elle représente I'échelle de Jacob et la barque sans mét (Arche de
Noé). Ces deux représentations apparaissent fréquemment dans de nom-
breux systemes, mais la symbolique négative attachée i la Tour de Babel
est probablement la cause de sa disparition.

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.

Embleme n° 60,
représentant une arche sur les flots,
avec la devise : « Nulla salus extra »
(Aucun salut en debhors d'elle).

10. The text book of advanced freemasonry containing for the self-instruction of candi-
dates, the completes rituals of the higher degrees Royal Ark Mariners, Mark master, Royal
Arch, London, Reeves and Turner, 1851, p. 15 et 16.

233



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La Franc-magonne ou révélation des Mystéres des Francs-magons,
Bruxelles, 1744.
Gravure représentant ['Arche de Noé, I'Echelle de Jacob et la Tour de Babel.

234



LA MACONNERIE NOACHITE

Signalons encore qu'au Régime Ecossais Rectifié, depuis 1782, le devant
de I'autel représente un vaisseau dématé, sans voile, ni rame, tranquille sur
une mer calme, avec cette sentence : « [n Silentio et Spe Fortitudo mea » qui
signifie : Ma force est dans le silence et L'espérance. 1l ne s'agic plus de I'Arche
de Noé, mais d’un vaisseau sur une mer calme et tranquille apres 'orage.
Il est donné comme étant 'image du Magon présenté comme « Cher-
chant », aprés avoir confirmé son désir sincere et sa ferme résolution de
rechercher la vertu en toute chose. Par la continuité de ses efforts, il est
ensuite reconnu « Persévérant ». Apres s'étre soumis 2 toutes les épreuves,
il est alors appelé « Souffrant », car il a surmonté tous les périls et obstacles
pour trouver la Vérité. Puis, se reposant sur la droiture de son ceeur, il
cherche avec confiance un ancrage dans I'Ordre (son port d’attache), qui
le préserve de toutes formes d’errements et de dangers.







Chapitre 19

Les outils de I'Arc Royal

Plusieurs outils sont donnés au Compagnon de I'Arc Royal, notamment
la truelle et I'épée. 1l a la truelle en main pour reconstruire le second Temple
et I'épée au coté pour se défendre contre toute attaque. Parallélement,
d’autres rites associent 'usage de la truelle avec I'épée, ainsi le grade
de Chevalier d’'Orient et de l’Epée, 15¢ degré du RE.A.A et 3 Ordre de
Sagesse du Rite Frangais. Clest, pour tous ces rites, le méme théme, avec
la méme trame historique. Il relate l'attitude integre de Zorobabel qui, sans
faire de concessions a ceux qui le détiennent en captivité, lui et son peuple,
parvient malgré tout a se faire libérer.

Les autres outils spécifiques de I'Arc Royal sont la pioche et la pelle. Ils
sont accompagnés du levier que 'on connait déja (voir chapitre 10). Ces
trois outils sont utilisés par les Survenants pour préparer le terrain ot seront
¢tablies les fondations du second Temple. Pendant les travaux du Chapitre,
ils sont disposés en forme de croix de Saint André, la pelle croisant la pioche
en leur milieu, ol se trouve posée verticalement la barre du levier.

Apres la cérémonie d’Exaltation (le mot « exaltation » désigne spécifi-
quement 'accession a ce grade, et non « I'élévation » a la maitrise ; il peut
sentendre comme faisant allusion 2 la position élevée de la clef d’arc), ces
trois outils sont disposés en forme de triangle, la pointe dirigée vers 'autel
pour montrer que I'unité des trois pouvoirs, créateur, conservateur et
séparateur, a été reconstituée. Le levier forme la base, la pioche est 4 droite
et la pelle 3 gauche. Le triangle directeur est reconstitué a I'image du Delta
qui éclaire le Temple.

237



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Avec la pioche, les compagnons travaillent la terre et la rendent
meuble. Ils utlisent le levier pour soulever les pierres. Quant a la pelle,
elle leur permet de déblayer les gravats.

Ces outils sont habituellement utilisés par les fossoyeurs, surtout la
pelle, le plus souvent pour creuser une tombe. Elle rappelle qua breve
échéance, cet outil pourra fort bien servir pour creuser la nétre. La pelle
invite 3 méditer, dans la profondeur du cceur, sur la relativieé de I'exis-
tence. Elle suggere également combien, avec un instrument aussi simple,
il est possible d’accomplir un travail important, lui aussi profond.

Collection complete de tous les tableaux des différents grades
et loges de la Magonnerie, /érusalem, 1770.
Tableau de loge du Grand Elu de la Voiite sacrée,

neuvieme tableau dans lequel on retrouve les symboles de I'Arc Royal.

238



George Wither, A Collection of emblems, ancient and moderne, 1635.
Embléme n° 5.

« Labore Virtus, Virtute Gloria Paratur »
(Par le labeur, la Vertu peut étre gagnée
Par la vertu, la gloire est atteinte.)
Ne vous fiez pas aux apparences,
habit ne fait pas le moine.
Seul le vrai travail forge une incorruptible authenticité.
I faut d'abord apprendre i connaitre les sots
et lewrs viles manieres pour savoir ensuite les ignorer,
et cette illustration ne montre rien de moins :
Que la pelle ici représente le travail,
le serpent, lui, exprime une vertueuse prudence ;
et la gloire est symbolisée par la couronne de lauriers.
Car la ot on trouve une activité vertueuse,
cest des lauriers de la gloire qu'elle sera couronnée.



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

La pelle comme la pioche sont des instruments utilisés pour déplacer
et remuer détritus ou décombres, et toutes sortes de gravats. Sur les plans
spirituel et symbolique, ces trois outils ont une autre signification : ils
doivent étre utilisés pour assouplir le coeur et en retirer les mauvaises habi-
tudes, semblables a ces ronces qui piquent et blessent ceux qui les rencon-
trent sur leur chemin.

La pioche, la pelle, et le levier permettent aux Compagnons de I'Arc
Royal d’accéder au centre de la terre, & I'endroit le plus sacré et le plus
secret du monde, au centre duquel se trouve le Nom Ineffable. C'est en
descendant dans les profondeurs de la terre que les Compagnons de I'Arc
Royal parviennent a creuser des cachots pour leurs vices et arrivent a
vaincre leurs passions, soutenus par le levier, force de détermination.

Ainsi, en rectifiant, ils recoivent le salaire qu'apporte la découverte de la
Parole de Vie et de Vérité.

Dans le choc de la pioche contre la roche ou la pierre, certains voient
la préfiguration de I'éclat du son de la trompette du Jugement dernier,
lorsque, selon les Ecritures, la terre tremblera, souvrira et délivrera les
morts de leurs tombeaux. La signification qui lui est attribuée est claire-
ment eschatologique. Le levier, image de rectitude, montre I'attitude dans
laquelle le corps raidi se dressera au jour redoutable ot il fera face a sa
conscience, ce juge inflexible.

Le travail de la pelle souligne avec force I'enseignement qu'on doit tirer
du dépér de son corps dans la tombe: espérer avec une humble et grande
confiance que, lorsque les débris terrestres de la dépouille du vieil homme
qui sont en nous auront aussi été¢ déblayés, I'esprit pourra s élever vers la Vie
éternelle et la libération de toutes les limitations de I'existence corporelle.

La pelle et la pioche sont des outils de séparation du superflu, mais
encore, avec le levier, d’élévation spirituelle. Ces outils permettent d’accé-
der au sommet de I'édifice, puis a la caverne, et par la au centre du
monde. Dés lors, la formule des alchimistes VITRIOL prend tout son
sens: Visite lintérieur de la terre, en rectifiant tu trouveras la pierre cachée

des Sages.




George Wither, A Collection of emblems, ancient and moderne, 1635.

Embleme n° 25.

« Tamen, Discam »
(Bien quayant un pied dans la tombe,
Je continue a accroitre mes connaissances.)

Cette illustration représente un homme avancé en dge, proche de sa fin.
On comprend que la pelle et la pioche, en forme de croix de Saint André,
disposées i proximité d’un crine, ne sont pas loin non plus d avoir
a bientot creuser sa tombe.

Observez qu'il tient un livre ouvert, les yeux attentifs
il Sapplique en sefforcant d'élargir ses propres connaissances.

Et, bien que ce soir-la soit le dernier de ses jours,

il déclare : « Je veux étudier pour encore en apprendre plus ».

Par ceci nous comprenons alors que si le temps passe et sécoule,
celui c{f Lapprentissage ne sarréte jamais,
et qu'en chaque heure, jusqua ce que notre vie sacheve,

il y a toujours quelque chose & apprendre de la vie.

Ainsi, cest étant ]grt dgé que Caton le sage apprit le grec.

Mais un grand nombre de nos semg lables trés Agés ne se soucient plus de cela.
Ils ont soi-disant tellement d'autres choses encore & apprendre.

Et pourtant, ils ne passent jamais a la pratique.

Ce quils auraient dii apprendre dans leur jeunesse
a souvent été reporté i plus tard,

Parvenus a un dge avancé, ils sont devenus incapables d'apprendre quoi que ce soit.
Certains, a leur grande honte, laissent la paresse les paralyser,
et lorsquils quittent ce monde, ils sen retournent
aussi sages, cest-a-dire aussi faibles que lorsqu'ils sont nés.

Grand Architecte, puisses-tu maccorder la grice d accomplir ma vie,
de sorte que toujours je cherche & connaitre mon devoir
et que jamais je naille  jusqua penser que
de continuer @ m'instruire je nat nul besoin !



2

-

Achille Bocchi, Symbolicae quaestiones, Bologne, 1574.
Hlustrations d'Agostino Carracci.
Symbole n° 126.
« Nemo asque temperantia a divina ope rite impetrata, profici putet sibi. »
(Personne ne peut penser obtenir quelque chose pour lui-méme sans une intervention
divine demandée selon les formes).



Chapitre 20

La Glorification du travail par '’homme du métier

Le travail est la plus haute expression de I'intelligence humaine. C'est par
lui et a travers lui que tout étre peut se réaliser. En fait aujourd’hui, pour
beaucoup, le travail a perdu sa signification profonde, universelle, il n'est
plus ressenti trés souvent que comme une contrainte. C'est une triste et
regrettable réalité car le travail devrait étre un moyen de mieux se connaitre
et de progresser dans ses relations avec autrui. Consacrer de I'énergie et du
soin a notre travail, cest tout simplement de la conscience professionnelle ;
mais cela favorise la perception, pour chacun, de art intérieur du travail.

Treés souvent, les hommes et les femmes qui exercent une activité pro-
fessionnelle ne passent la plus grande partie de leur journée qu'a s'acquit-
ter seulement de cette activité. La question qui se pose ici est de savoir
quelles sont les possibilités de concilier une vie spirituelle au quotidien
avec les contraintes d’une vie professionnelle, voire méme d'intégrer ces
obligations a I'enrichissement d’une vie intérieure.

On peut constater que 'homme du métier, en ce XXI° siecle, n'est pas
spontanément enclin ou porté a glorifier son travail. Dans notre civilisation
occidentale, industrialisée et mécanisée, la plupart des personnes travaillent
dans des conditions souvent trés pénibles, génératrices de stress, dans la pré-
cipitation, subissant des pressions de toutes sortes, parce que le plus souvent
assujetties 4 des cadences liées aux exigences d’une rentabilité forcenée et
accrue. Ce marche ou créve est en profonde opposition avec le rythme
humain, naturellement en quéte de bien- étre et d’harmonie. Pire, le fruit de
Peffort de ce travail et de la production du plus grand nombre ne profite
indiment qu'a une infime minorité de privilégiés. Devant ce constat, quelle
sorte de glorification du travail peut faire un compagnon aujourd’hui ?

Yves Mainguy' classe en quatre catégories les caracteres fondamentaux
du travail en constatant que: comme la plupart des interprétations des

1. Mainguy Yves, Problémes du travail, Paris, les Editions Domat-Montchrestien, 1945,
p. 30.

243



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

phénomenes humains, la notion de travail apparait chargée de contradictions
internes ; elle simpose & la conscience mais est rebelle a lanalyse :

1) Le travail est une nécessité qui nous contraint, mais aussi une fonc-
tion qui nous libére.

2) Clest un effort pénible, mais qui se couronne de joie.

3) Cest une activité rémunératrice, cest-a-dire comportant une contre-
partie exprimée en moyens de subsistance, et cependant cest une activité
non mesurable, cest-a-dire non comparable i sa contre-partie naturelle.
4) C'est pour son utilité personnelle que chaque homme accomplit son
travail, mais cest par son utilité sociale que le travail prend toute sa
valeur.

Au grade de compagnon, I'accent est mis sur I'importance du travail,
puisque Cest par 1a qu'il doit réaliser son chef-d’ceuvre, au terme de ses
voyages. Yves Mainguy” analyse finement la discipline apportée par le tra-
vail : le travail nous entraine i la discipline par Uhabitude qu'il nous en
donne. Pour élaborer la matiere, nous devons d'abord nous soumettre a ses
lois ; pour comprendre ce qui nous est caché, nous devons procéder avec ordre,
progressant méthodiquement du connu & l'inconnu, oi bitissant des hypo-
theéses & seule fin de les vérifier ensuite par 'expérience ou de découvrir avec
précision leur défaut ; pour participer au fonctionnement d’une société,
publique ou privée, nous devons non seulement respecter ses lois et ses régle-
ments, mais encore garder toujours vigilant, notre sens de la dignité de ses
membres, et accorder, dans un ordre réfléchi, des hommes miis par des préoccu-
pations différentes et souvent contraires. Le travail nous impose également des
regles par sa destination et par les conditions de son accomplissement, car tout
travail, méme le plus individuel, sinsére dans un ensemble qui ne dépend pas
de nous mais dont, au contraire, nous dépendons.

Cette surveillance constante de nos actes et cette soumission active aux-
quelles nous sommes tenus dans notre travail, nous les appliquons, par exten-
sion, au gouvernement de nous-mémes dans toutes nos activités. Au surplus, il
est dans lordre que chacun consacre ses facultés laborieuses i une activité cen-
trale qui est sa profession. Clest & notre profession que nous donnons la plus
grande part de notre temps et de nos moyens. En retour, notre profession nous
imprime sa marque : elle développe ses effets en nous au-dela du temps que
nous lui consacrons ; elle est pour nous comme un pile autour duquel et en
fonction dugquel sordonnent nos autres activités.

2. Mainguy Yves, op. cit., p. 48 et 49.

244



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR UHOMME DU METIER

Leffet de notre profession ne se limite pas a lordonnancement de nos autres
activités, il se retrouve dans leur qualité méme : habitués par notre tiche pro-
fessionnelle & une certaine attitude d'ime, nous conserverons cette attitude
dans nos loisirs. Lorsque la qua.firé des loisirs savilit, cest quon a laissé se
dégrader la qualité du travail.

Dans le méme esprit, Tarthang Tulkou donne une réponse dans son
étude sur le sujet : Chaque étre de l'univers exprime sa véritable nature dans
le cours de son existence. Travailler est la réponse humaine et naturelle au fait
de vivre, notre maniére de participer & lunivers. Le travail nous permet d'uti-
liser pleinement notre potentiel, de nous owvrir & la gamme infinie dexpé-
riences intérieures qui réside en lactivité méme la plus terrestre. A travers le
travail, nous pouvons apprendre & employer notre énergie afin que tous nos
actes soient fructueux et riches

Satisfaction et accomplissement font partie de notre nature humaine. Le tra-
vail nous donne l'occasion de réaliser cette satisfaction en développant les vraies
qualités de notre nature. Le travail est expression habile de notre étre total, il est
notre moyen. de créer Uharmonie et Iéquilibre en nous-mémes et dans le monde.
A travers le travail, nous apportons & la vie la contribution de notre énergie,
investissant notre corps, notre souffle et notre esprit dans lactivité créatrice. En
exercant notre créativité, nous remplissons notre role naturel dans la vie, et nous
inspirons tous les étres par la joie d'une participation pleine de vitalité®,

Suggérée par une conscience éclairée, une telle intégration du travail
dans la spiritualité dépend de trois conditions fondamentales que Frithjof
Schuon® définit comme étant : la nécessité, la sanctification et la perfection.

1) La nécessité demande que I'activité professionnelle présente une
utilité pour la collectivité, définie par les exigences vitales. Cette
activité professionnelle qui revét un caractére de nécessité revét un
caractére universel qui le prédispose a véhiculer et inspirer I'esprit.
2) La sanctification nécessite que cette activité soit accomplie avec
conscience et amour, ce qui demande de considérer lactivité pro-
fessionnelle sous un aspect rituel par lequel on sacralise ses gestes
qui, ipso facto, générent de 'harmonie.

3) La recherche de la perfection dans I'ccuvre accomplie demande
de retracer I'ceuvre principielle 4 I'exemple des « métiers de Dieu »
si bien définis par Jean Hani.

3. Tulkou Tarthang, LArt intérieur du Travail, Dervy—LiAvres, 1987, p. 13.
4. Schuon Frithjof, La transfiguration de [homme, Ed. LAge d Homme, 1995, p. 55 et 56.

245



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Juan de Borja, Jacobus Boschius,
Empresas Morales, /581. Symbolographia, 1702.
Embleme n° 35. Embléme n° 98.
Clef dar. Clef darc en train de seffondrer.

Ces deux emblemes peuvent servir d’exemple et de comparaison entre
la réalisation du bon et du mauvais magon.

Toutes les traditions convergent sur I'analogie existant entre les artisans
humains et I’Artisan divin.

La recherche de la perfection dans I'ceuvre 2 entreprendre est donc
indispensable, car on ne peut pas réaliser quelque chose d’imparfait ou de
laid ou se contenter, et se satisfaire d’approximations pour un travail a
exécuter. La recherche précise de tous les aspects et éléments constitutifs
d’une activité est indispensable a 'accomplissement de tout travail.

Toutes les traditions considérent que tout acte, est censé retracer I'acte
divin, des lors, on peut considérer que tous les métiers et toutes les fonc-
tions accomplis par 'homme du métier doivent étre envisagés, comme un
reflet de I'activité principielle ; c’est pourquoi, toute I'activité humaine
sacralisée peut étre reliée a un Principe.

Concernant la perfection, Fritjhof Schuon’ ajoute, la perfection de
Lacte simpose comme celle de L'existence méme, en ce sens que tout acte retrace
nécessairement ['Acte divin en méme temps qu'une modalité de celui-ci. Cette
perfection de laction comporte trois aspects, qui se réferent respectivement &
Lactivité comme telle, puis au moyen et enﬁn au but; en dautres termes, il

5. Schuon Frithjof, op. eit., p. 56.

246



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR UHOMME DU METIER

faut que Lactivité comme telle soit objectivement et subjectivement parfaite, ce
qui implique quelle soit conforme ou proportionnée au but envisagé, ce qui
implique que Uinstrument du travail soit bien choisi, puis manié avec art,
Cest-a-dire en parfaite conformité avec la nature du travail ; il faut enfin que
le résultat du travail soit parfait, cest-a-dire quil réponde exactement au
besoin dont il est issu.

Dans cette définition, nous retrouvons I'esprit du travail développé par
Jean Hani dans son livie : « Les métiers de Dieu ». Exercer un métier, nous
dit Jean Hani®, cest agir sur le monde pour le transformer, cest par consé-
quent, prolonger 'wuvre de Dien. Celle-ci est le modele et la synthése de tous
les métiers. .. Tous les métiers sont des imitations de Dieu qui agit sans cesse,
parce qu'il crée sans cesse le monde. Et cest la, en fin de compte, le seul fonde-
ment de leur dignité.

Dans le méme esprit, René Guénon’ souligne gu'un travail n'est réel-
lement valable que s'il est conforme i la nature méme de létre qui laccom-
plit, sil en résulte d'une facon en quelque sorte spontanée et nécessaire, si
bien quil nest pour cette nature que le moyen de se réaliser aussi parfaite-
ment quil est possible... Ce qui rejoint ce que dit Aristote de ['accomplisse-
ment par chaque étre de son « acte propre » par quoi il faut entendre & la
fois Lexercice d’une activité conforme a sa nature et, comme conséquence
immédiate de cette activité, le passage de la « puissance » a '« acte » des pos-
sibilités qui sont comprises dans cette nature. En d autres termes, pour qu'un
travail, de quelque genre qu'il puisse étre dailleurs, soit ce qu'il doit étre, il
faut avant tout qu'il corresponde chez 'homme & une « vocation », au sens le
plus propre de ce mot ; et quand il en est ainsi, le profit matériel qui peut
légitimement en étre retiré napparait que comme une fin tout a fait secon-
daire et contingente, pour ne pas dire méme négligeable vis-a-vis d'une autre
[fin supérieure, qui est le développement et comme l'achévement « en acte »
de la nature méme de ['étre humain.

6. Hani Jean, Les métiers de Dieu, prt‘fiminairﬁ A une spirimafire‘ du travail, £d. des Trois
Mondes, 1975, p. 17.
7. Guénon René, Initiation et réalisation spirituelle, Ed. Traditionnelles, 1973, p. 75 4 79.

247



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Clef d’arc de Beauvais.
« Une idée d'éternité, une pierre impatiente, un maillet, quelques gouges et ciseaux,
et la main fait son ceuvre. Des éclats de matiére par milliers comme des étoiles,
lu clef de voiite achevée prend sa place et devient stabilité de ['¢difice,
axe du monde ».
Sculpture réalisée par le taillewr de pierre Alex Lavoisier.

Atelier le Grain d'Orge, Hautefeuille (Oise).

La « vocation » est un appel intérieur fort qui nécessite de vérifier si telle
personnalité correspond bien aux qualifications demandées par telle ou telle
activité, avant toute appréhension d’'un métier. René Guénon rappelle qu'au
point de vue traditionnel, il n'y a aucune distinction a faire entre art
et métier, non plus qu'entre artiste et artisan. C'est en se rapprochant de
PArtisan divin que I'ceuvre réalisée s'integre alors parfaitement dans
I'harmonie du cosmos.

Quel contraste avec la conception professionnelle actuelle du travail,
réduit bien souvent 4 une conception profane, mécanique et répétitivc,
quand ce nest pas a une agitation dans un activisme contraignant.

248



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR CHOMME DU METIER

A ce sujet, Yves Mainguy® interroge : Veut-on opposer le caractére indivi-
duel et le caractere communautaire de l'exécution de leenvre ? Oublie-t-on que
la pensée de Larchitecte se réalise par un grand nombre d'ouvriers? Que le
sculpteur lui-méme fait tailler le marbre par des aides, travaillant sous son
inspiration et sa direction ? Oublie-t-on surtout que lunion intime et discipli-
née des exécutants dun orchestre ou d'un cheeur est tellement totale qu'elle est
devenue partout le symbole de la perfection pour un groupe d’hommes
wuvrant ensemble ? Peut-on dire alors que, dans son exécution, lart soit plus
individuel que le travail ?

Toute activité humaine nécessite de savoir gérer son temps avec discer-
nement, ce que définit tres bien encore Tarthang Tulkou” : Nous constatons
quapprendre a faire bon usage du temps demande une certaine organisation ;
nous devons procéder avec soin, stade par stade, en utilisant et appréciant
mmplétemem quue moment avant de passer au suivant. Un charpentier ne
construit pas une maison en flanquant ensemble des murs et un toit, avec
quelques fenétres ¢i et la. 1] crée un plan, puis procéde attentivement i chaque
détail ; il éleve la construction a partir des fondations, clou par clou, planche
par planche, brique par brique. Apprendre a faire bon usage du temps est un
processus similaire. Chaque minute est une partie importante de la tiche en
cours, elle doit étre soigneusement considérée et intégrée dans le projer général.

Un charpentier qui aurait négligé les détails de son travail, jeté de bons clous,
omis un étrésillon par-ci par-la, monté des portes qui coincent et des planches
branlantes et gringantes, serait appelé escroc. Or quand nous nous éparpillons et
laissons notre temps senfuir, nous sommes en plus mauvaise posture que le char-
pentier. Non seulement notre travail en souffre, mais nous sommes en dessous de ce
que nous pourrions Eire : nous nous escroquons persmme!!emem. La vie contient
trop de bonheur pour étre gichée par ce manque de soin.

René Guénon'’ conclut: on ne « glorifie » pas le travail par de vains dis-
cours, mais le travail lui-méme est « glorifié », cest-a-dire « transformé », quand,
au liew de nétre quune simple activité profane, il constitue une collaboration
consciente et effective a la réalisation du plan du « Grand Architecte de
IUnivers »,

La Glorification du travail par 'homme du métier correspond a un état
d'esprit orienté vers la perfection de la construction, 4 une maniere d'étre et
de vivre en répercutant en toutes choses un art et une éthique de comporte-
ment. Cette attitude nécessite dans la réalisation de I'ouvrage ou de I'ceuvre
a accomplir au quotidien la vigilance et la conscience de I'instant.

8. Mainguy Yves, op. cit., p. 35.
9. Tulkou Tarthang, op. cit., p. 52.

10. Guénon René, op. cit., p. 752 79.

249



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

P E R F E ZL I O N E,

% Pier Leone Cafella .

Cande Aarsp it ool 4 - ,-/{. Zz e €7 etn it Vs i
Cesare Ripa, Iconologia, 1618.
Embléme n® 91, la Perfection.

« La perfection est personnifiée par une belle dame dont le corps est dans le zodiaque.
Elle trace un cercle entier avec un compas qu'elle tient de la main droite.
Elle se sert d'un compas pour tracer un cercle,
la plus parfaite de toutes les figures mathématiques.
La perfection est d étre toujours prét a faire du bien a son prochain : car assurément
cest une chose beaucoup plus parfaite de donner que de recevoir.
Et voila pourquoi le Souverain Créateur, qui est la perfection méme, donne sans
cesse, et ne regoit rien de ses créatures. »

Maitre Eckhart'' considere qu'il faut sappliquer constamment pour
progresser au mieux : Lhomme ne doit jamais considérer son eeuvre comme
réussie et parachevée au point de devenir trop libre et trop siir de lui dans ses
wuvres et laisser son intelligence se reposer ou sendormir. Il doit constamment
sélever par ces deux puissances, Uintelligence et la volonté, saisir ici, dans le

11. Maitre Eckhart, Entretiens spirituels VII, Traités et Sermons, Ed. &’ Aujourd’hui, 1976.

250



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR HOMME DU METIER

sens, el plus élevé, son intérét supréme et se prémunir sagement, a Lextérieur et
a l'intérieur, contre tout dommage. Ainsi il ne néglige rien en rien, mais fait
incessamment de grands progrés.

Ce qui correspond a I'accomplissement de 'homme tel que le décrit
Yves Mainguy : Le travail, nous lavons déja pressenti en considérant la peine
et la joie quil comporte, ne réalise pas seulement une actualisation des puis-
sances de lobjet auquel il sapplique, mais aussi une actualisation des puis-
sances du sujet qui laccomplit. Lhomme se réalise lui-méme, se découvre et
se fair, par toutes ses activités, mais d'une maniére suréminente par son tra-
vail. Le résultat du travail est la production d’un objet, d'un effet, mais avant
que ce résultat ne soit acquis, il faut que quelque chose sorte de l'homme, et en
sorte en le transformant, en lélaborant lui aussi; le travail ne laisse rien
intact, inchangé, ni son objet, ni son sujet ; il parfait progressivement l'un et
lautre, solidairement.




/-/- o LN
i ,@% AN
W

SO STiE

Cesare Ripa, Iconologie ou la science des emblemes et devises, 1698.
La sculpture est pemng?ef par une jeune fille. Ses pieds sont posés sur un globe et
sur une pierre carrée, parce que ce sont la les volumes dont elle se sert ordinairement.
Le martean ou maillet quelle a dans la main droite et les autres instruments quelle
tient dans sa gauche sont les outils nécessaires a cette profession,
pour faire ses ouvrages.



Annexe

Dans I’Antiquité gréco-romaine, les idées ou les entités abstraites,
comme les vices et les vertus, sont représentées sous forme de dieux ou de
déesses, mais elles sont le plus souvent personnifiées par des allégories.
Michel Pastoureau reléve que la statuaire et la monnaie ont constamment
recours & cet usage. Des attributs conventionnels, des scénes stéréotypées permet-
tent d'identifier les personnages ou les personnifications et de les charger de telle
ou telle signification. Sans disparaitre complétement, cette pratique se fait plus
discréte au Moyen Age, ou du moins sexprime sur un autre terrain, celui du
Christianisme. Puis elle revient en force avec la Renaissance et la redécouverte de
[Antiquité classique. Du XVF siécle au XVIIF siécle, les livres demblemes, les
recueils de devises et les manuels d'iconologie lui accordent une place considé-
rable et servent & la mise en scéne d'innombrables allégories personnifiées dans
les cewvres d'art et dans les images'.

Clest dans cet important vivier de livres et d’images que la franc-
magonnerie a largement puisé sa méthode symbolique avec les outils, et
son emblématique avec les devises des grades, ainsi que son iconographie.

Au Moyen ége, en France, le Grand Kalendrier et compost des Bergiers
disait que la chose que le berger désirait le plus au monde était de vivre
longuement et que celle qu'il craignait le plus était de mourir jeune. Les
douze mois de I'année ou calendrier de la vie humaine ponctuait symboli-
quement la vie de chaque jour au travers des saisons et de petits commen-
taires explicites s appuyant sur les travaux agraires.

En Allemagne, paraissent aux XVI* et XVII® siecles, des séries de gravures
traitant des différents métiers. Les almanachs qui publient ces illustrations
représentent des activités non plus agraires mais artisanales. Ils puisent
leurs sources dans un abondant fonds iconographique. Ces représenta-
tions témoignent d’une spiritualité du métier particulierement dévelop-
pée. Le plus souvent tres riches de sens, elles sont accompagnées de sept a

1. Pastoureau Michel, Les emblemes de la France, Ed. Bonneton, 1998, p. 164.

253



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

neuf vers lapidaires qui commentent l'activité de 'homme du métier en la
résumant sur un plan spirituel.

Parmi les principaux auteurs de ce type de gravures, citons Jost Amman
(1539-1591), qui, en 1568, publie un livre comprenant 114 gravures,
témoignant des métiers du XVI° siecle. Chaque illustration y est accompa-
gnée d’'un commentaire de neuf vers par Hans Sachs. En Hollande, 2
Amsterdam, Jan Luyken (1649-1712) publie en 1694 une centaine de gra-
vures du méme type, accompagnées d'un commentaire de quatre vers.

G I U D I Z 1 O.

Cesare Ripa, Iconologia, 1618.
Embléeme n° 66, Allégorie de la justice.

« Un homme assis sur un arc-en-ciel, tient de la main droite
un compas et un niveau, symbole de mesure et d équité,
et de la main gauche une régle et une équerre,
symbole de la rectitude de la loi et du respect de l'ordre.
Le niveau est une figure de la justice et de ['égalité,
que chacun doit sefforcer d'observer. Et, comme par le moyen du plomb,
est prise la dimension de la hauteur,
nous devons de méme mesurer celle de nos pensées avec prudence et jugement
puisque, comme dit Senéque :
Louvrage que ['on fait sans poids et sans mesure,
nest pas chose qui dure.
Et que Uexpérience nous montre, quiil faut toujours avorr,

pour les charges pesantes, des forces suffisantes. »

254




ANNEXE

La série des douze remarquables gravures dans les pages qui suivent,
pratiquement inconnues en France, est extraite de I'ceuvre de Christaphe
Weigel (1654-1725). Il en publia 200 autres, toutes aussi exceptionnelles,
traitant des différents métiers, en 1698. Chaque planche est accompagnée
d’un commentaire de sept vers relatif 4 I'activité professionnelle et aux
outils qui s’y rapportent. Ces vers apportent un enseignement 2 méditer
sur les comportements erronés et les vicissitudes de la condition humaine.
Ils nous permettent d’établir des paralleles légitimes avec les représenta-
tions magonniques qui apparurent ensuite et témoignent assez clairement
des nombreuses influences dont a hérité la franc-magonnerie.

En Italie, on rencontre un autre genre d’expression bien particulier,
appelé « iconologie » ou « science des images », dans lequel Cesare Ripa
(1560-1625) s'illustre tout particulierement. Il puise son inspiration dans le
symbolisme traditionnel qui vient de I'Antiquité. Il personnifie les vices et
les vertus. Un certain nombre d’entre eux sont illlustrés par des outils qui les
représentent. Cette écriture figurative propose des signes qui conduisent a
une interprétation métaphorique. Ainsi, la Justice est représentée par un
vieillard barbu, assis sur un arc-en-ciel, tenant de la main droite un niveau et
un compas et de la main gauche une régle et une équerre.

Tout chercheur attentif ne manquera pas de remarquer cette méme
influence qu'on peut observer sur certains modes d’expressions magonniques
significatifs, émanant des tarots de Charles VI, de Visconti ou de Mantegna.

Le mor « iconologie » est formé de « icon » image et de « logos », langage.
Liconologie invite le lecteur 2 méditer sur les grandes questions existentielles
par le biais d’allégories, en mettant en scéne des situations et des comporte-
ments personnifiés par les passions, les vices et les vertus des différents états
de la vie. La représentation des outils du métier joue également son réle dans
ces représentations. Selon I'expression italienne, « I'impresa » est un symbole
composé d'une illustration et d'une sentence. Clest la représentation d'un
concept et le propre du langage symbolique que de représenter une idée par
une figure. Liconologie propose une peinture de concepts philosophiques
sous la figure de personnes vivantes. Ainsi, elle personnifie la Victoire, la
Vertu, la Noblesse, la Vérité, la Méditation, etc. Saturne est représenté en
vieillard avec une faux, Jupiter lui, est armé de la foudre avec un aigle a ses
cotés, tandis que 'on voit Mercure avec un caducée en main, coiffé d’'un cha-
peau ailé, comme le sont aussi les talonniéres qu'il porte.

Les jetons de présence utilisés dans les loges magonniques au XVIII® siecle
ont abondamment puisé leur inspiration dans cette emblématique. La repré-
sentation d’'une main sortant d’un nuage pour guider un candidat 2 I'initia-
tion en est particulierement révélateur.

255



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Jeton de présence en argent de la
loge « Saint Antoine du Parfait
Contentement »,

a Paris, époque Premier Empire.
Cette face revers représente un
homme les yeux bandés, guidé vers
un temple par une main

sortant du ciel.

Photo Marc Labouret.

A la méme époque, tres riche dans I'enseignement par I'image, sont
édités des livres d’emblémes. Chaque embléeme se compose en général de
trois éléments : une illustration gravée sur bois ou sur métal qui représente
le corps de 'embleme, un titre assez lapidaire, le plus souvent en latin,
situé dans le cadre de la représentation ou au-dessus de celle-ci ; enfin, un
texte explicatif dans lequel I'auteur décrit I'image dans une premiere
partie, et en donne la lecon de morale dans une seconde partie.

Le style de 'embléme, image symbolique, parfois allégorique, accom-
pagnée d'une légende, fur développé i partir du Xvi© siecle. Ce style obtint
un énorme succes pendant plus de deux cents ans. Plusieurs milliers
de livres d’embléemes furent imprimés a travers 'Europe : en France,
en Allemagne, en Angleterre, en Espagne, en Italie, en Hollande, etc.
Lembléme est 'assemblage d’une représentation imagée et d’'une devise a
méditer. Il propose un silencieux acces a I'indicible, a ce subtil signifié qui
révele la nature de I'ére humain. Il faut prendre en considération tout son
contenu et par 13, la signification qui s'en dégage.

Paulette Choné’, analysant la refonte du corpus symbolique, est frappée
par la permanence, voire par lactive reviviscence, dans la culture des symboles des
XVF et XVIF siécles, d'un fonds de connaissances véhiculées durablement, depuis
[ Antiquité, i travers les textes patristiques, les encyclopédies et les compilations allé-
goriques. Ainsi [histoire naturelle, qui est le contenu le plus riche, le plus développé

de lérudition antique, est aussi le domaine privilégié de l'expression emblématique.

2. Choné Paulette, Emblemes et pensée symbolique en Lorraine « comme un jardin au cour
de la chrétienté », Ed. Klincksieck, 1991, p. 338 et 339.

256



ANNEXE

Parmi les auteurs les plus célebres du genre, citons Andrea Alciato
(1492-1550), Theodore de Beze (1519-1605), Achilles Bocchi (1488-1562),
Jean-Jacques Boissard (1528-1602), Jacobus Boschius (1652-1704), Abra-
ham Bosse (1602-1614), Jacob Cats (1577-1660), Gilles Corrozet (1510-
1568), Oswald Crollius (1560-1609), Pierre Cousteau, (15..-15..), Johann
Mannich (1580-1637), Georgette de Montenay (1540-1571), Claude Para-
din (1510-1573), Cesare Ripa (1560-1625), Gabriel Rollenhagen (1583-
1619), Johannes Sambucus (1531-1584), Johannes Stiffler (1452-1531)
Goeffrey Whitney (1548-1601), Goerge Wither (1588-1667), Julius Zinc-
greff (1591-1635), etc. Chacun de ces auteurs a puisé dans la symbolique
des outils pour interpeller les consciences sur les aspects négatifs ou posi-
tifs de la vie, sous forme de vices et de vertus.

Chaque gravure accompagnée d’'un titre et d'un texte provient soit des
répertoires de maximes présentées sous forme de devises, soit d’adages ou de
sentences tels que : « Omnia ab uno et in unum omnia », qui peut étre tra-
duit par: « Tout vient de 'unité et tout retourne a 'unité ». Les emblemes de
la Renaissance véhiculent une sagesse populaire tres appréciée parce qu'elle
évoque les valeurs les plus élevées et leurs contraires. Ces gravures représen-
tent souvent des outils parmi lesquels le compas est le plus fréquemment
représenté, viennent ensuite 'équerre, le niveau, le fil & plomb et la regle.




SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

EITIEAIETL I

(S')l:['tm:];\f";rms Et‘gc&a? ) Anri \J?nxf"

argatéjuqibmtr €1,
ryermeatte Osins i .
L1£N0W et Do, Seelest,
)mmtl s weatrchttlireatay

Le fabricant de compas
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/113.

« Prenez garde, servez-vous du compas

avant que le tombeau ne vous encercle.

Nappliquez pas le compas des pensces

avec un zéle creux a des choses futiles,

qui vous créent des enchainements tortueux de soucis,
dont le fondement présumé sécroule.
Dieu est le centre de paix des dmes.
Celui qui ne veut pas ségarer doit Le choisir. »



ANNEXE

@"aéﬁg e rﬁﬁfm bl CreificsSchof:.

Lt cLTo ;
L, bﬂ’r > )j’
‘Son:ﬁ gdﬁ ctdw,f ;u
worws’() p1d Pes-darrar () fahee.
& m,amqm/ 11: efrwﬁf ufctﬂcsr,
Nutfmrantch fvyo,tfre q::rm{ o\

7)1# vo *tf’i"extjlﬁg
sew LX’ 1t‘ﬂt
be.,i’ ofe n‘unb

Le serrurier
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/112.

« Le sceau des levres avisées repose au sein de lesprit.
A toute bouche soucieuse de préserver
lhonneur et la vie appartient un cadenas
Sinon souvre facilement 'Abime du Mal
D'oit jaillissent le poison et la damnation.

Pour user judicieusement de la clef du langage,

il faut se laisser diriger par Dien. »

259



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

\9901* &oﬁcs‘ ﬂﬁ%t Jrflgj}%f[ g‘;;‘efﬁoﬁ'm-fnifi;f 2

o )i el Bt " 2
J c«. r|ensmuﬂc~\ﬂfn [ﬂcm

11 es ezl Bertly ver qroﬂp:l' werdert:
R fi)‘l’ atDers f;ut Dc.ﬁltrxrlcﬁmrﬁ@rbr
31_ Dhoftes Meret3eiia £ Lw»ﬁlrd} fenn
bis thyedre Dennit $lenr ge tniacht ) |
Py, atu[f.wn-“lnc;;_guftbbtll fuerd e ilf.
Le marteau pilon
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/109.

« En présence de Dieu
La vulgaire suffisance ne convient pas.
Le gros bloc de fer doit étre réduit
avant de reprendre de la grandeur par sa valeur.
De méme, U'homme ne peut contribuer
sur terre a L'eewvre de Dien

s1l ne se rend petit par son humilité ;

Partout l'orgueil est lobjet de risée. »

260



ANNEXE

| frdeher.

¥
( 30&), Hwﬁtbaslt%}r [Eerss.

mmtf’(?:ﬁ’

/ o

;

ien

-

ef
H -
[ /

ernt
' erred

Le fabricant de clochetres
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XI11/100.

« Elle west qu'un airain clair et sonore
Leenvre exécutée sans amour
La cymbale de la fausse courtoisie

résonne agréablement & peine touchée,

Mais lorsqu'on en ressent plus tard la sonorité,
Alors combien le caeur y est loin des mots
Celui qui dit des paroles qu’il ne veut pas tenir
Quiil se taise, et, plutir que de parler, garde le silence. »

261



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

e Sedendyaiter .
«bduﬂif ehyiby mt?’n’[fmﬁr ttcifch et .mf'.re

it lfrad

35 fﬁi&e ¢ [}}{‘H\‘?'
m;t;bb?i):ml ié vmrcll;d) )¢
¢ ers alfop
ez ;fact%bcirmd et et mﬁ:
ﬁctuln ef ¢irert by E{n‘imﬁﬂw
SerNofr 1ot blerds o] fed’m

Le tailleur de limes
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/116.

« Avant de punir les autres regardez
en vous la force de la méchanceté.
Celui qui sattaque dprement aux fautes des autres,
sans quil efface en lui
les taches du vice depuis longtemps ancrées,
ressemble a une lime ruguense ;
(’;1'.’(' gﬁl’f‘.“)‘f’ wne trace f)!'fﬂdm‘(’,
Mais rouille et souillures demeurent en elle. »

262



ANNEXE

qul;';r\SdMAnrb er’aammdwb

:'ba-w‘iﬂuif fn:i;éht btm AL Lobc? Xn(m: :

%Q‘m {er 8¢ ot ﬂct%m f of i
f"(: wc,rf?:})um& Whverr wof
Died ra{f‘ - Sardefe, .yrm'qu'e.tr
1n~ tehyik an asﬁ?;mﬁmt :mgf’“

t tzwa té wutgf
D oyewﬂeq{}m‘msin Tiizest.

Le fabricant de traits et de lancettes
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/118.

« Les insidieux rais de la volupté
Sont de mortels traits acérés.
Que L'on souffre ce que l'on doit souffrir
Le sage médecin céleste sait

Habilement diriger la croix-lancette.
IJ??PP!C}'H?E‘ qlﬂ Pt”f" !l‘.’ c@ir

voil ce qui apporte beaucoup de bien

et fait sortir le mal. »

263



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

o (DeiDpatsichen

Pver Citgered Lrelor

i

- wird ofit geatbt.

woitter Qvat offfFidrar,
enge Sfest” Chiirer,
_iﬁf/bwéﬁff Poch (’ﬁ?’

L'

Le wréhileur
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XI/81.

« Celui qui aime la vertu
devient souvent expert.
On doit souvent passer le bon fil de fer
a travers {-{f’ Hﬂ??ﬂ’?}'{’fﬂf’_\_ ;Jf}-"f{’f df’ft;f' f"”'ﬂl‘f(’f H
et son beau brillant ne disparait pas.
De méme, nous devons étre conduits
par la mort et les peines de cette terre,
Dans léclat de la foi, vers la Lumire. »



ANNEXE

C (DieDraflliuh] .

Des Derbiens qrobc Art, wiv D Prereh un-l Cryrblict

%- “ngmb {Jrrtﬁet groﬁc ngm;b 3

wumt fie nt cht pont etirers Cigen)

%Mbm 2 /—a.

%@z bm,:@x:af ﬁ@%ﬂb&
Sour e e

umbmtf SStfandeit gesierf .

Le moulin a tréhler
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XI/83.

« Le comportement fruste d'un caeur
sadoucit sous l'effet d'une profonde affliction.
La jeunesse reste une jeunesse fruste
tant quon ne la conduit pas,
par une bonne discipline, de vertu en vertu.
La pince assouplit le fil de fer,
la discipline judicieuse rend les enfants,
plus raffinés et embellis par la sagesse. »

265



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

mergnhfe:ﬂlummfreﬁh wl ;’-{m.

P (DL Schitifies.

‘é%_i‘-:?ﬁnnbv ;:;5- t{'m fﬁcﬂjﬁf,

<F¢t*3 cﬂr:t £
u,wamt ber (¢ .; e ef,
b""fgt@"" gtjfjj“ tﬁ,{z}f—fg o
e ithe Do heis weif S fritfien,
brb;tg\f e {1 ert yenem) (it en .
B ] &

Le Rémouleur
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/119.

« Tempérez l'exaltation de la bravoure
dans un abondant torrent d'amour,
La pierre sur laquelle saiguise la dureté du fer
Suse elle-méme au cours du temps.
De méme, lorsque l'ennemi sattaque a un ceeur
qui par la fermeté de la vertu, sait braver
la rude méchanceté, il apporte
du mal a lui-méme et du bien & autrui. »

266



ANNEXE

(Ber gﬁa- e

%ﬁéba? ’3‘1’&1 chy

teref, Wbbv ctft qf%m-i .

«g ‘O?H' mtﬁ')ﬂ:v mu.m o{t
C?*;:’ 1£‘t £, doch ffar tebeel mmthrcf,)
C]Femt Sudents, \rﬂth’f‘vemhd)t‘ci

mtb dax er-gittefs mit r trtent ‘Crofts

«./? arimt frrdavir darue ()’am’ertfﬂ-roﬂij

?mbte@)ebﬁ:{f bliarel werdat (ol

Le polisseur
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/120.

« La ot la chair sefface,
Lesprit sembellit.

Dieu purifie lime de la rouille terrestre
qui lattaque facilement, mais intensément
lors qu'll nous conduit a la croix de pierre,

et la, nous réconforte de Sa consolation.

Pourquoi sommes-nous donc remplis de tristesse
Alors que c'est la patience qui doit prédominer ? »

267



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

) (Wm».ﬁﬂmrx}m‘mtr .

e llmusimuun«k‘[un, U I‘ﬁ‘l)ff’ubt’tf m!acbrn

ror—

Die (:ﬂggl’w 311 mtgc eLrtY

rarit i iepont ﬁgﬂ“
%& ch wird
tnfole

re tm:trmr{
mrt’;;\’l zﬂmq s

eres dr ew Hhf,

peeOlitt, s Sicht.

Le Dinandier
Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, XII1/89.

« Dieu sait relever i temps
d'une vie d angoisse.
La langue de la diffamation est briilante
lorsqu'elle ronge une bonne renommée,
mats la valeur de la vertueuse innocence
nest pas détruite par une telle flamme.
Elle w'en deviendra que plus importante,
comme le bronze qui sort du feu vers la lumiere. »

268



ANNEXE

’_;-5 ﬁld’ wtb@{ﬂd'm I’fl](? ’.

J es gﬁod}ffm 3orn rm'f\,nwd’ “""Eﬁt thet el es 3t

r

Wie 2/
w) 1t
nt

sSofl” ‘t

,?;m* ‘fﬁ

(v
( )‘f' 1t {‘m,«
cﬁprm:ﬁsﬁﬂfbwft'cm;
gaﬂ'“ ;tbviﬁﬁnnmef reger:
{o rrt:ui ba-_,-s and c‘gcn/
f’ﬁnﬂ‘cﬂ‘ ber-fScf)bo
Le fondeur de canons et de cloches

Extrait de Das Stindebuch de Christoph Weigel, 1698, 1I/11.

« La colére du Trés Haut sétend au loin,
prenez-la en considération, car il est temps.
Ebranler la cloche de la priére
sans le recueillement du ceeur,

Ne produit que bourdonnement : cessez cela.
Pour que la cloche résonne dans le ciel,
[attention doit en étre le battant.
la foi doit intervenir et agir. »

‘bﬂ’S(‘




Représentation allégorique des vertus des francs-magons.
Aquarelle de Closterman, Paris, 1812,



Conclusion

Cette étude a voulu mettre en lumiere 'importance de I'opérativité du
geste. Le geste se réfere a une théorie métaphysique extrémement importante
qui, selon René Guénon, doit uniquement étre « accomplie » en conformité
avec ['ordre des principes: lz moindre chose accomplie en conformité harmo-
nique avec Lordre des principes porte virtuellement en soi des possibilités dont Lex-
pansion est capable de déterminer les plus prodigieuses conséquences, et cela dans
tous les domaines, & mesure que ses répercussions s’y étendent selon leur répartition
hiérarchique et par voie de progression indéfinie’.

Le mot masculin geste a, comme les mots féminins lz geste et la gesta-
tion, une racine commune avec les différents sens et déclinaisons du verbe
latin « gerere ». Dans ce mot sont englobées presque toutes les activités
humaines qui consistent  faire, agir, porter et enfanter.

Cette technique de réalisation, qui correspond a une volonté de se
mettre en accord avec les rythmes cosmiques, demande a chacun de se
perfectionner a I'aide de signes et de tracés géométriques dans I'espace
selon équerre, niveau et perpendiculaire, ainsi que par des marches,
selon regle, équerre et compas. Comme pour 'homme de métier, ce
moyen de réalisation de I'étre demande a l'initié, « homme de désir »,
d’étre un chercheur animé de motivations profondes. La poursuite de
cette démarche est une quéte de soi au sens ontologique du terme, en
dehors de toutes recherches psychologiques ou psychanalytiques qu'il
faut laisser aux thérapeutes.

Considéré sous cet angle, 'engagement dans le métier de la construc-
tion de soi pour la construction universelle doit étre la réalisation de I'étre
authentique, par une expérience qui sera libératrice, établissant une étroite
corrélation entre gestes, rites et symboles. Tout acte, tout geste rituel pro-
duit 2 un moment ou 4 un autre un effet proportionnel a I'acte lui-méme.
Selon Pierre Mercoeur?, cette loi des actions et réactions concordantes peut
sexprimer par deux grands principes et un corollaire :

1. Guénon René, Introduction & l'étude des doctrines hindoues, Ed. Véga, p. 246 a 247.
2. Mercoeur Pierre, Acte et geste, Approche d'une théorie métaphysique in Vers la Tradi-
tion, p. 3.

271



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

— 1 ne saurait y avoir dacte sans effet.
— 1 ne saurait y avoir d'effet sans cause.
— Iy a équivalence entre l'acte et leffer.

Ces gestes et actions rituels, accomplis conformément 4 la notion de
rite, sont qualifiés par René Guénon de « symbole agi ». Lefficacité des
« symboles agis » est liée i leur accomplissement correct et a I'attention
donnée a 'observation de leur régle, ce qui se réalise par le rite. La mise en
ceuvre de cette forme « d’agir », conformément a la nature du symbole, a
une répercussion harmonieuse dans I'étre. Selon la conception pythagori-
cienne, on peut considérer que I'étre trouve alors sa place dans « 'harmo-
nie des spheres ».

René Guénon précise que : la loi de correspondance, qui est le fondement
méme de tout symbolisme, et en vertu de laquelle chagque chose, procédant
essentiellement d'un principe métaphysique dont elle tient toute sa réalité, tra-
duit ou exprime ce principe a sa maniére et selon son ordre d'existence, de sorte
que d'un ordre a lautre, toutes choses senchainent et se correspondent pour
concourir a [ harmonie universelle et totale, qui est, dans la multiplicité de la
manifestation, comme un reflet de ['unité principielle elle-méme*.

Les trois premiers grades de la franc-magonnerie sont basés, inspirés,
orientés sur, par, vers 'ceuvre de 'homme du métier qui doit réaliser son
chef-d’ceuvre. A I'ere de I'Internet, ol tout est accéléré un peu névrotique-
ment, comme dans Les trois messes basses d’Alphonse Daudet, on ne sait
plus assez prendre le temps nécessaire pour effectuer quoi que ce soit
consciencieusement. L'agitation, la précipitation et les gesticulations
caractérisent fréquemment 'activité de nos sociétés, c’est pourquoi les
outils issus du métier de batisseur, donnés aux francs-magons comme
moyen de réalisation, peuvent alors paraitre dépassés et désuets. De nos
jours, bien des outils sont remplacés par des machines mécaniques sophis-
tiquées qui produisent toujours plus quantitativement, mais I'ime s'en est
envolée. Deés lors, on peut se demander ce quest devenu 'amour de
I'ceuvre accomplie, pour ne pas dire la réalisation du chef d’ceuvre. Cet
idéal de réalisation semble étre devenu une utopie de notre temps, sauf
exception.

Si le but, lobjectif et la finalité de I'outil sont de modifier la matiére, il
est, dans cette fonction, en trés sérieuse et inégale concurrence avec la
machine.

2. Guénon René, Le Symbolisme de la croix, Ed. Véga, 1970, p. 12.

272




CONCLUSION

Ainsi que le rappelle Luc Benoist® : Le premier langage fut un langage de
métier, la parole se substituant au geste ébauché, aboutissant au méme résultat
avec une moins grande dépense d'énergie. Entre le métier et la culture il y a les
gestes du métier, les outils du métier, les mots du métier... La premiére notion
intuitive qui a servi de base ultérieure & toute autre prise de conscience est celle
de notre propre corps. Pour le corps, connaitre cest agir. Notre vie est liée & une
représentation immanente globale, implicite d'un corps actif qui constitue
notre premier systeme de référence et de mesure, dont les mouvements simples
serviront de base a notre future géométrie.

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702.
Embleme n° 313, représentant un cube,
avec la devise : « Stat semper in recto »
(1l se tient toujours d'aplomb.)

Selon le Livre des pensées attribué i Bernard de Clairvaux :
« Il a une pierre carrée, sa face supérieure est [amour des choses célestes,
Uinférieure, le mépris des terrestres,
celle de droite est le peu de cas de la prospérité,
celle de gauche, le support égal de ladversité. »

3. Benoist Luc, Le compagnonnage et les métiers, Puf, 1970.

273



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Tout outl congu, fagonné et utilisé par 'homme est générateur, dés
son origine, d’un patient savoir-faire ; il est un puissant facteur du déve-
loppement de I'imagination, comme des sens de ['observation et de la pré-
cision, qui accroissent ses capacités de réalisation.

Les outils utilisés en franc-magonnerie demandent que soit analysé et
compris leur maniement spécifique sur un plan opératif, afin de transposer
leur potentiel d’action, comme viatique pour accéder aux plans philoso-
phique et spirituel. Cet enseignement favorise le cheminement dans la Voie
royale, qui correspond a un dépassement de soi dans une quéte de I'Unité.

Cesare Ripa, lconologie, 1618.
L'Ordre selon léquité.

« Il ne peut chanceler ni étre ébranlé en aucune de ses parties
sans se laisser jamais corrompre ; et par le plomb, ou le niveau,
qui tombe toujours droit, il est démontré que cette vertu en fait de méme,
et quelle ne ségare point de la droite route que les gens de bien sont accoutumés
de tenir. »

Le travail magonnique est un engagement individuel, qui tend i 'uni-
versel par le vécu authentique d’une éthique partagée, d’'un rituel
commun qu'accompagnent une méditation sur les symboles qui ouvrent

274



CONCLUSION

la conscience et I'entendement. Ces outils sont des moyens de s'élever
dans I'échelle de la Connaissance de 'étre et de 'humanité, tant pour
homme du métier que pour l'initié en recherche, dans ce qu'ils ont de
meilleur pour réaliser cet idéal de concorde universelle.

Les différents outils remis aux trois premiers grades donnent une cohé-
rence au cheminement et 4 la progression magonniques. Au 1 grade, I'ap-
prenti regoit les outils de fagonnage et de mise en chantier de I'ccuvre. Au
2 grade, les outils de compagnon interviennent dans les mesures de vérifi-
cation et de contrdle. Enfin, au 3¢ grade, le maitre est mis en garde contre
ces outils de constructeur qui, mal employés, peuvent se transformer en
armes destructrices ou méme meurtriéres, entrainant un amoindrissement
de la tradition.

Sous les coups répétés du maillet tombent les angles et les aspérités de
la « pierre vivante ». Cest ainsi que, par une transposition bien comprise,
I'apprenti se débarrasse progressivement de ses vices, de ses passions et de
son égoisme.

Taillée selon les proportions idéales, cette pierre devient parfaitement
cubique en érant vérifiée par I'équerre, la reégle et le niveau. Elle devient
alors le symbole nouveau de I'adaptation juste du compagnon au travail
commun en loge. Enfin, cette pierre, élevée par la louve, s'integre parfaite-
ment 4 I'édifice en devenant une de ses composantes. A I'aide du compas,
le maitre évalue les rapports qu'il a avec son prochain, son milieu et tout
ce qui l'entoure, sans déroger aux principes de fraternité et d’affection
altruistes. Désormais, le maillet du maitre invite chacun au travail pour
progresser, accomplir et achever une ceuvre selon la regle.

Ce laborieux cheminement a pour objectif de favoriser I'ouverture pro-
gressive de la conscience de I'initié engagé dans une voie de recherche vers
I'Unicé et la Lumiére. Depuis le début, 'apprenti entame sa progression
en s'effor¢ant au mieux de pratiquer les rites pour en comprendre la signi-
fication d’ordre général.

Parmi tous les gestes symboliques, c’est-a-dire les signes rituels, le signe
d’ordre est le plus fréquemment pratiqué. Il indique le niveau de mise a
l'ordre physique qui correspond a la descente de I'influence spirituelle. Le
maillet et le ciseau, selon une regle, permettent de donner une norme a la
matiere que symbolise la pierre brute. Le fil 4 plomb, le niveau, I'équerre
et la régle permettent d’aligner les pierres. Le compas en vérifie les propor-
tions, alors que le levier permet de les soulever, déplacer et retourner. Ces
outils de vérification sont indispensables pour contréler les bases de toute
construction. Ils donnent I'assurance que les pierres pourront s'adapter les
unes aux autres dans I'axe du fil a plomb et selon la rectitude de I'équerre
pour édifier les murs ou pans verticaux selon les plans tracés.

275



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Si, assistée de la chevre, la louve permet d’élever les pierres et de leur
donner leur place définitive, c'est la truelle qui les unifie et les joint les
unes aux autres, en belle harmonie.

Toute tenue de travaux de loge a pour finalité 'acte symbolique de la
« construction » d'un temple (ou d’'un cosmos) a partir d’éléments disper-
sés, dont chaque assistant doit étre apte a rassembler ce qui est épars.
Toute loge est reconnue « juste et parfaite » par la présence de sept maitres »,
qui de la sorte évoquent d'une part la plénitude du cycle temporel. Ce nombre
« sept » renvoie au symbolisme de la « pierre cubique & pointe », qui, considérée
sous Langle de la géométrie plane i dewx dimensions, est susceptible de comporter
de fagon harmonique et ordonnée 26 points, cest-a-dire la valeur numérique des
lettres formant le tétragramme hébraique IHVH (iod-hé-vau-hé) qui est [un des
« mots substitués » du Nom du Grand Architecte de ['Univers ». De plus, cette
« pierre cubique & pointe », se trouve étre en outre le symbole du maitre magon
qui, par la vertu du travail accompli, a réalisé la « perfection de l'euvre » et par
lie méme les mystéres de la « Chambre du milien* ».

Le calme, la sérénité, 'harmonie des gestes sont des signes manifestes
de sagesse.

Tout étre est composé du ternaire corps, me et esprit, qui correspond
au grossier, au subtil et au spirituel. Le corps, élément « terminant », est
fonction des deux termes précédents ; il en est en quelgque sorte la résultante...
Le corps recoit et diffuse par les membres et les sens la lumiére de lesprit ; celle-
ci brille dans chaque acte, dans la parole, le regard, la démarche, le rire’.

Enfin, il est essentiel que cette « théorie du geste », fondée sur I'action
des outils de 'homme du métier, ne soit pas une finalité en soi, mais bien
un moyen parmi d’autres de conduire a la réalisation spirituelle, sachant
que la forme supérieure de I'action est la méditation dans le « non-agir ».

4. Lardo Marc de, Considération sur la théorie du geste in Etudes Traditionnelles, n® 508-
509, avril-septembre 1990, p. 77 et 78.
5. Mercoeur Pierre, ap. cit.



Orientation bibliographique

Anderson James, Constitutions de 1723 et de 1738. Trad. par Georges Lamoine,
Toulouse, Ed. du Snes, 1995.

Beauchard Jean, Lalchimie dans la franc-magonnerie, art et initiation, Ed. Véga,
2007.

Beauchard Jean, La Voie de linitiation (les 33 degés), Ed. Trédaniel, 2004.

Benoist Luc, Léotérisme, Ed. des Puf, 1970 (Que sais-je > N° 1031).

Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Ed. des Puf, 1975 (Que sais-je?
N° 1605).

Blondel Jean-Francois, Les outils et leurs symboles, Ed. Jean-Cyrille Godefroy,
2004.

Blondel Jean-Frangois, Bouleau Jean-Claude, Tristan Frédérick, Encyclopédie du
Compagnonnage, Ed. du Rocher, 2000.

Boucard Daniel, Dictionnaire des outils, Ed. Jean-Cyrille Godefroy, 2006.

Chassaing Marcel, Une passion : larchéologie : le Dieu au maillet, Ed. Orbec, imp.
Rosé, 1986.

Chappron, Nécessaire magonnique, Ed. Dervy, 1993.

Dermortt Laurence, Ahiman Rezon, Ed. du Snes, 1997.

Désaguliers René, Les pierres de la franc-magonnerie, Ed. Dervy, 1995.

Doignon Olivier, La régle des francs-magons de la pierre ﬁancbe Ed. la Maison de
Vie, 2002.

Guénon, René, Apergus sur l'initiation, Ed. Traditionnelles, 1953.

Guénon René, Etudes sur la franc-magonnerie et le compagnonnage, £d. Tradition-
nelles, 1976.

Guénon René, Initiation et réalisation spirituelle, Ed. Traditionnelles, 1952.

Guénon René, La Grande Triade, Ed. Gallimard, 1997.

Guénon René, Le Régne de la quantité et les signes des temps, Ed. Gallimard, 1970.

Guénon René, le Roi du monde, Ed. Gallimard, 1973.

Guénon René, Le symbolisme de la croix, Ed. Véga, 1970.

Guénon René, Symboles de la Science sacree, Ed. Gallimard, 1992.

Guide des Magons Ecossais, A Edimbourg 5800, Edition critique établie par
Pierre Noél, A I'Orient, 2006.

Hani Jean, Les métiers de Dieu, préliminaire & une spiritualité du travasl, Bd. Les
Trois Mondes, 1975.

277



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Hani Jean, Le symbolisme du temple chrétien, Ed. Trédaniel, 1990.

Labouret Marc, Les métaux et la mémoire, la franc-magonnerie frangaise racontée
par ses jetons et ses médailles, Ed. La Maison Platt, 2007.

Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-magonnerie, Ed. Dervy, 2006.

Larose Marc-Reymond, Le plan secret d'Hiram, fondements opératifs et perspectives
spéculatives du tableau de loge, Ed. La Nef de Salomon, 1998.

Le Régulateur du Magon 1785/1801 édition critique établie par Pierre Mollier,
Ed. A 'Orient, 2004.

Lhomme Jean, Maisondieu Edouard, Tomaso Jacob : Nouveau Dictionnaire thé-
matique illustré de la Franc-Magonnerie, Ed. Dervy, 2004,

Mainguy Irene, La symbolique magonnique du IIF millénaire, Ed. Dervy, 2006.

Mainguy Yves, Problemes du travail, Les Editions Domat-Montchrestien, 1945.

Mathoniére Jean-Michel, Le serpent mmpaaﬁam iconographie et symbolique du
blason des compagnons tailleurs de pierre précédé de compagnons du Saint-
Devoir et batisseurs de cathédrales, Ed. La Nef de Salomon, 2001.

Michaud Didier, Léguerre et le chemin de rectitude, Ed. La Maison de Vie, 2002.

Negrier Patrick, Textes fondateurs de la tradition magonnique, 1390-1760, Ed.
Grasset, 1995.

Noyer Joseph, Le fil a plomb et la perpendiculaire. La construction du ceur
conscience de ['initié, Ed. La maison de Vie, 2000.

Preston William, [llustrations de la Franc-magonnerie, traduit par Georges
Lamoine, Ed. Dervy, 2006.

Reyor Jean, Sur la route des matres magons, Ed. Traditionnelles, 1989.

Roman Denys, Réflexions d'un chrétien sur la franc-magonnerie, Ed. Tradition-
nelles, 1995.

Thibaud Robert Jacques, Dictionnaire de [/Art Roman, tous les symboles pour com-
prendre les messages des pierres, Ed. Dervy, 1994.

Tourniac Jean, Symbolisme magonnique et Tradition chrétienne, Ed. Dervy, 1965.




Index alphabétique

A
Acclamation 189
Action 43
Ambivalence des outils 14, 35, 57, 143-
147, 148, 222
Arc Royal 39, 237, 238, 240
Ark mariner 230-232, 233
Art de la construction 35, 108, 131, 159
Ascia 195, 215, 219
Attention 61

B
Batterie 54, 189
Bijoux 38, 100, 102, 104, 126, 128, 183,
201
Blé 45-46, 47, 49

C

Cabinert de réflexion 45, 48-49

Centre 13, 27, 29, 70-71, 73, 77, 88, 96-
97,112, 123,125, 132-133, 136,
158, 162, 164, 166, 172-175, 179,
181, 184, 190, 192, 203, 207, 220,
226, 240, 258

Cercle 17, 33, 40-41, 63-64, 77, 95, 148,
173-175, 180-181, 183-185, 187,
250, 258

Chef-d’ceuvre 15-16, 63, 117, 244, 274

Chevre 207, 209-210, 213, 276

Ciseau 6, 35-36, 51-56, 58-60, 65-67,
63-64, 69-70, 76, 92, 125, 189, 207,
248,272,275

Ceeur 55, 61, 65, 102, 114, 117, 133,
146, 193, 198, 226, 240

Compagnon 38, 50, 85, 88, 167, 179,
211, 275

Compas 12, 15-16, 23, 34-36, 38-41, 53,
69, 83, 87-88, 95-96, 101, 116, 119,

126, 134, 138, 143-144, 148-149,
151, 171-185, 254, 275

Connaissance 8, 15-17, 19, 27, 31, 49,
54-56, 61, 64, 67, 69, 78, 90, 94,
115, 133, 139, 144, 164, 173-174,
184, 212-213, 231, 275

Conscience 12, 17, 20, 26-27, 43, 45-46,
49,51, 59, 61, 72, 74, 82, 109, 112,
114, 175-176, 200, 220, 229, 240,
243-245, 249, 257, 273, 275, 278

Construcion 17, 36

Cube 62, 132, 166, 273

D

De l’équerrc au compas 12, 39, 144, 153,
162, 164, 167

De la perpendiculaire au niveau 131-134

Dépouillement des métaux 48, 54, 90

Dévidoir 182

Devise 9, 11, 16, 21, 28, 35, 62, 70, 73,
75, 80, 83, 88-90, 103, 105, 113,
122, 124, 129-130, 155, 158, 162-
164, 171, 179-180, 183, 190, 193,
203, 233, 253, 256-257, 273

Devoir 36, 40, 75, 77-78, 84-85, 95,
104, 107, 112, 114-115, 117, 125-
127, 145, 157-158,167, 187, 193,
212, 224, 241, 278

Dirigit obliqua 88-90

E

Emblemes 11, 21, 28, 33, 41, 50, 73,
104, 124, 154, 163, 171, 176, 183,
246, 253, 256-257

Engagement, voir serment 83, 92, 156-
158

Epée 26, 83, 117, 146, 187-188, 195,
203-204, 237

279



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Equerre du vénérable 92-93, 100-101

Equerre 12, 15-16, 29-30, 33, 35-36, 38-
42, 45,47, 51, 54, 59, 69, 75, 80-90,
100-104, 108, 110, 114, 116, 118-
119, 123, 125-126, 128, 130, 132,
134, 143-144, 153-159, 161-169,
177-178, 181, 194, 199, 220, 224,

254-255,257, 271,275, 278

Equité 38, 74, 78, 86-87, 102, 104, 113,
128, 161, 254, 274

Esprit 30, 46

F

Faux 18-19, 44-49, 149, 216, 255

Fidélité 85-86

Fil a plomb 8, 16, 30, 33, 35-36, 41-42,
71-75,76-78, 82, 87, 91-92, 99, 102,
109, 123, 130-133, 145, 257, 275,
278

Force 8, 13, 15-16, 20-21, 25, 28, 36, 50-
51, 53, 57, 64, 66-67, 71, 128, 135-
139, 145, 148-149, 160, 188, 195,
209-213, 222, 235, 240, 253, 262

Fraternité 7, 87, 125, 128, 200, 204, 275

G
Géométrie 12-15, 31, 33, 41, 95, 114-
115, 154, 159, 169, 171-172, 176,
181, 230, 273, 276
Gestes rituels 7, 9, 26, 29, 31, 43, 84, 271
Glorification du travail 15, 19, 204, 228,
243-251

H

Hache 35, 190, 194, 215-222, 226, 228,
230, 232

Harmonie 41, 82, 90-91, 110-111, 115,
128, 162, 184, 204, 243, 245, 248,
272,276

Hiram Abif 119

Horizontale 81, 100, 104, 123, 128, 132,
177

|
Iconologie 110, 115, 127, 151, 252-253,
255,274
Idéal 114, 125, 131, 176, 199, 272, 275

Idée 8, 19, 33, 57, 63,74, 111, 137, 197,
248, 255

Instruction 84, 86, 89-90, 114, 160-161,
182, 211, 215, 233

J

Jauge de 24 pouces 107

Jérusalem 63-64, 121, 190

Justes 41, 78, 102, 135, 156, 168, 178,
183, 185, 191, 228

Justice 38, 41, 57, 74, 78, 806, 89, 104,
126, 128, 162, 173, 176-177, 182,
192, 216, 254-255

L

Laie 53-54, 65

Levier 36, 135-139, 143, 145-146, 211,
237-238, 240, 275

Lien 46, 73-74, 87, 125, 173, 198, 200,
211, 223,225

Louve 207-213

Lowton 212-213

Lumiere 13, 15, 17, 20, 46, 48-50, 54,
61, 64, 67,75, 80, 82, 84-85, 90, 92,
104, 116, 128, 133, 146-147, 154,
156, 165, 181, 194, 200, 203, 212,
218, 221, 223, 225, 264, 268, 271,
275-276

M

Magonnerie noachite 223-226, 232-234

Maillet 6, 8, 23, 35-36, 38, 51-60, 64-
67, 69-70, 76, 82-83, 92, 108, 125,
143-146, 157-158, 178, 183, 187-
190, 192, 194-196, 198, 216, 218-
219,221-222, 224, 230, 248, 275,
277

Maillet du Maitre 53, 188-189, 192-196,
275

Main 10, 13, 18, 25-29, 39-40, 47-48,
53, 55, 57-58, 69, 73, 76, 82, 84-87,
91, 100-101, 110, 112, 117-118, 121,
125-127, 136, 138, 154-155, 157-
158, 164, 167, 169, 174-176, 178-
180, 182-184, 189, 194, 197-198,
202, 204, 211, 216, 219, 222, 228,
237, 248, 250, 252, 254-256

280



INDEX ALPHABETIQUE

Maitre Magon 69-70, 77, 86, 100, 146,
159, 162, 164-165, 181-182, 188,
190, 211, 228, 230, 276

Maitrise 16, 64, 100, 108, 127, 137, 139,
164, 167, 174, 213, 237

Marche 12, 31, 76, 81, 84-86, 102, 114,
243

Mauvais compagnons 35, 143-144, 146-
147

Mesure 28, 40, 145, 173, 184

N

Niveau 12, 16, 29, 31, 33, 35-36, 38-42,
63, 81-82, 88, 90-91, 93, 101, 107,
110, 123-134, 144-145, 161, 164,
167, 207, 209, 211, 254, 257, 271,
274-275

Noé 223, 224-225, 226, 230-232, 233

Nombre 26, 33, 38, 40-41, 92, 94, 104,
109-110, 146, 241, 243, 249, 255,
276

0]

Obéissance 16, 93, 107-108, 110, 145,
224

Obligation 83, 85, 88, 97, 154-158, 178,
222

Occident 52, 72, 82, 85-86, 143, 1406,
164, 167

(Eil 27, 36, 45, 70, 105, 117, 124, 133,
138

Offices 96

Ordre 12, 29, 31, 33, 38, 46, 75-76, 81-
84, 86, 89, 97, 102-104, 107, 101,
110-111, 114-115, 117,121, 125,
128, 144, 149, 153, 158, 160, 153,
161, 163-1064, 166, 188, 192, 200,
204- 222-224, 231-232, 235, 237,
244, 254, 271-272, 274-275

—, mise a 'ordre 28, 275

—, signes d'ordre 29

Outil 7-8, 12-13, 18, 20, 25-27, 29, 31,
34-36, 45-48, 52-53, 57-38, 64-65,
67,69, 71,74, 76-78, 88, 90, 92,
103-105, 107, 109, 116, 123-124,
128, 135-137, 145-146, 169, 171,
181, 183-184, 187-189, 191, 193,
195, 197-200, 202, 204, 207, 209-

211, 213, 215-216, 219, 221-222,
230, 238, 272, 274-275
Outils, généralités 7-8, 11-15, 17-20

P

Parole perdue 119

Passage 45-46, 54, 61, 64, 90, 96, 100,
132-134, 159, 164, 190, 194, 198,
211, 225, 229, 247

Pelle 237-241

Perfection 221, 250

Perfectionnement 31, 57, 100, 145

Perpendiculaire 12, 23, 29, 33, 38-39, 71,
73-78, 82,90, 93,99, 101, 109, 123,
128, 131-134, 144-145, 161, 271,
278

Pierre brute 11, 23, 36, 50, 52-55, 57-61,
63, 65, 67,70, 93, 195

Pierre cubique 11, 36, 55, 61-63, 67, 89,
209-210, 220, 273-276

Pierre cubique a pointe 11, 63, 220, 276

Pince 135-139, 207, 209-210, 265

Pioche 112, 215, 237-238, 240-241

Planche a tracer 165-166

Point : centre du cercle 173

Puissance 27, 29, 31, 56, 64, 66, 89, 132,
135-138, 169, 192, 202, 211, 218,

222, 247

Quatre couronnés 39-40, 92, 174, 199

R

Rabot 223, 229-230

Rassembler ce qui est épars 6, 15, 36, 59,
184, 187, 276

Réédification du temple 90, 153, 224

Regle spirituelle 40, 110, 112

Regle 8, 12, 14, 15, 23, 30, 35-306, 38,
40-42, 51, 54, 58-39, 75, 77-78, 80-
§2,91-92, 98, 102-103, 105, 107-
121, 123, 125, 128, 135-136,
138-139, 143, 145-1406, 1506, 167,
171, 179, 184, 188, 193, 225, 230,
254-255, 257, 271-272, 275

Rites 12, 20, 29, 31-33, 61, 90, 112, 139,
143, 146, 159, 202, 210, 221, 237.
271-272, 275

281



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU METIER

Rituels 7-9, 36, 38, 75, 82, 88,95, 101,
116, 126, 128, 154, 161, 163, 167,
177, 194, 216, 219, 225, 272, 275

Ruines du temple de Jérusalem 18

Rythme 29, 32-33, 54, 66, 109, 188, 243

S

Sacré 7, 46, 54, 110, 188, 226, 240

Salomon 7, 18, 37, 40, 91, 93, 119, 134,
147, 153, 160-161, 183, 190, 212,
218-219, 222, 224, 226, 278

Scie 216, 223, 228-229, 232

Secret 38, 86, 93-95, 101, 104, 153, 161,
174, 221, 240, 278,

Serment 89, 88, 92, 107, 116, 125, 153-
155, 157, 177-178, 216

Signe 28, 32-33, 63, 81-82, 84-87, 102,
117,132, 158, 181, 190-191, 222-
223,228,275, 277

Signes d’ordre 29, 84, 275

Silence 107, 194, 202, 235, 261

i &
Tau 190-192
Tableau de loge 145, 165, 210, 238
Temple 7, 12-13, 18, 21, 33, 36-37, 39,
41, 48-49, 52, 54, 62, 76-77, 86, 90-
91, 93-94, 97, 104, 112, 119, 121,
127, 143, 146, 153, 169, 192, 199,

200-201, 204, 215-216, 218-219,
222, 224, 226, 237, 256, 276, 278
Temple de Salomon 7, 18, 37, 93, 153,
218-219, 224, 226
Truelle 8, 11, 15, 35-36, 38-39, 53, 83,
96-97, 178, 183, 197-205, 237, 276

U
Usages magonniques 41, 100-101, 103,
128, 194, 232

A

Vertu 9, 21, 33, 36, 45, 50, 57, 62, 64,
69, 75-76, 86,91, 100, 113, 127-128,
130, 141, 147, 184, 192, 199-201,
235, 239, 255, 264-266, 272, 274,
276

Violence 144, 186

Viroler 182

Vocation 61, 114, 247-248

Volonté 56

Volume de la loi sacrée 69, 85, 116, 154,
156, 178

Voyages 13, 90, 116, 147, 244

Z
Zele 16, 39, 91-92, 116, 258
Zorobabel 204, 237




Table des matiéres

Préface de Roland Martin Hanke ..o..oovovvveeeieeieeeeeieeeeeees s 7
R PO s e S S T R b rmesmymens 11

Chapitre 1 - La main, premier outil ....coocoerreivivrvnsiiniireisienens 25

Chapitre 2 - Les outils, signes des magons........coccevivivcvveviieens 31
Chapitre 3 = La fauX....occovevreeesierieneisisesissssissesisiseneenees 49

Premiere partie
Les outils de 'apprenti

Chapitre 4 — Le maillet et le ciseau de 'apprenti........ccccoccceveccee. 51
Chapitre 5 — Le fil 2 plomb, La perpendiculaire........cccoevverrirrnenne. 71

Deuxieme partie
Les outils du compagnon

Chapitre 6 — LEQUEITE .......cvvriiieririisieneece e 81
Chapitre 7 — La régle ou jauge de 24 pouces........cccviuveiiiriiirinan, 107
Chapitre 8 - Le niveau. coerrnneereseseennneenee 123
Chapitre 9 — De la perpendlcula]re au niveau . sssmasms 191
Chapitre 10 - Le levier... SRR ¢ -
Chapitre 11 - PitibivalescadsT utlllsanon du. outils ................... 143

Troisieme partie
Les outils du maitre

Chapitre 12= Dee équertt an ompas sy 199
Chapitre 13 — Le compas... ; R 1A
Chapitre 14 — Le maillet, ounl du maitre.. AN,
Chapitre 15 — La truelle .. e Tl



Chapitre 16— La louve iiiissmisssmsinissiimmsisii 207
Chapitre 17 — La hache ... cerrsresssessestesssssssiensessnsnsssererserers 219
Chapitre 18 — La magonncr:e noachitc RS 220
Chapitre 19 - Les outils de I'Arc RoyaI e 237
Chapitre 20 — La glorification du travail par l homme du métier... 243

ADNDNEXE covivveierseiress s sessissessess s sess s ssessnssassssssssssssssssnssseinsenss 290
Conclus;ou G B
Orientation blbllographique v nssnenensseniens 207
Index alphabétiqUe ... .....coeusnesemmsestesssnsssssissiiosissiisiosssinsssssiusonsssanss 279




Cet ouvrage a été composé
par Atlant Communication
anx Sables-d Olonne (Vendeée)

Impression réalisée par

la Nouvelle Imprimerie Laballery (Niévre)

en septembre 2007



a méthode maconnique propose une régle de conduite basée
sur la méditation d'une géométrie dans l'espace. Les gestes s’y
font selon équerre, niveau et perpendiculaire.

Les grades d’apprenti et de compagnon proposent de réaliser

une ceuvre batie a l'aide des outils de la construction universelle.
Au fur et a mesure de son cheminement, le macon prend
conscience que les outils recus sont des moyens symboliques qui
favorisent sa transformation intérieure. Le Maitre, passé de I'équerre
au compas, a recu tous les outils nécessaires a |'ouverture

de I'entendement. lls dirigent sa vie active et son action.

Cette démarche, s'appuyant sur les directives harmonieuses

de I'esprit de la construction, suggere des pistes de réflexions
cohérentes et développe une signification et un symbolisme

de l'outil qui dépassent largement le cadre limité de |'utilitaire

ou de la morale. Chaque outil est lié aux potentialités

d’un ensemble de forces dont il faut connaitre I'énergie pour savoir
la réguler et la maitriser avec discernement, afin de parvenir a ériger
un temple de lumiére dans le sanctuaire de son cceur,

clef de la réalisation individuelle et collective.

Iréne Mairiguy est bibliothécaire-documentaliste, diplomée d’Etat, responsable
de la bibliotheque maconnique du Grand Orient de France a Paris.

Elle est vice-présidente de la Société Francaise d’Etudes et de Recherches sur
I’Ecossisme (SFERE). Elle est I'auteur de plusieurs livres qui font autorité,

dont la « Symbolique maconnique du troisieme millénaire ».

782865 319

22 € France www.editionsjcgodefroy.fr




	2018-11-26-0001
	2018_11_26_17_51_23
	2018_11_26_17_53_23
	2018_11_26_18_02_03
	Classeur2
	2018-11-26-0003
	2018-11-26-0004
	2018-11-26-0005
	2018-11-26-0006
	2018-11-26-0007
	2018-11-26-0008
	2018-11-26-0009
	2018-11-26-0010

	2018_11_26_18_06_08
	2018_11_26_18_10_41
	2018-11-26-0002
	Page vierge



