


SYMBOLIQUE DES OUTILS 
ET 

GLORIFICATION DU MÉTIER 



DU MÊME AUTEUR 

Les Initiations et l1nitiation maçonnique, Edimaf, 2000. 

La symbolique maçonnique du III' millénaire, Paris, Éd. Dervy, 2001, 
3e édition revue et augmentée de 150 p. en 2006. 

Symbolique des grades de perfection et des Ordres de Sagesse, Paris, Éd. 
Dervy, 2003. 

De la symbolique des chapitres en franc-maçonnerie. Rite Écossais Ancien 
et Accepté et Rite Français, Paris, Éd. Dervy, 2005. 

Amélie Gedalge, Des Contes de fées à l'opéra : une voie royale, textes 
présentés par André Gedalge et Irène Mainguy, Éd. Dervy, 2003. 



IRÈNE MAINGUY 

SYMBOLIQUE DES OUTILS 
ET 

GLORIFICATION DU MÉTIER 

Avec 172 illustrations 

jean-Cyrille Godefroy 



Christoph Weigel, Der Sreinmerz (Le tailleur de pierre). 
Gravure sur cuivre XVII 133, 1698 représentant un tailleur de pierre utilisant les mêmes 

outils que le charpentier: un maillet et un ciseau. 

Ce qui paraît épars sera finalement réuni. 
Les pierres seront taillées pour bâtir une solide maison 

dans laquelle ne peut se trouver aucun paresseux. 
L'ajfiiction éprouve aussi les hommes de foi 

qui viennent dans ce beau sanctuaire 
dont l'Éternel est le fondement. 

De cette manière, vous aussi, comme des pierres vivantes, 
Vous parviendrez à Jaire une maison spirituelle. 

© SELO Jean-Cyrille Godefroy 2007 . 
ISBN: 978-2-86553-198-l 
Sire Interner : www.edirionsjcgodefroy.fr 



Préface 

La franc-maçonnerie utilise un système d'attitudes corporelles et de 
symboles mis en scène comme des représentations dramatiques. 

Il en résulte qu'il est impossible d'appréhender la franc-maçonnerie de 
façon intellectuelle; c'est exclusivement par la gestuelle corporelle que l'on 
peut en faire l'expérience. Pour cette raison, l'accès à la dynamique com­
plexe des rituels maçonniques reste fermé aux observateurs extérieurs. 

Les gestes et le déroulement des actes symboliques expriment d'une 
manière spécifique, unique et marquante, l'habitus, c'est-à-dire le mode de 
vie, l'art de vivre. Ils sont l'outil par lequel un nouveau membre est initié 
et intégré dans le groupe (la confrérie). 

Le fait d'accepter et d'adopter un habitus est un processus culturel fon­
dateur. À la fin de ce processus s'installe une nouvelle identité culturelle 
ainsi que le sentiment et la conviction d'être devenu une partie d'un nou­
veau tout. Dans le cas que nous considérons ici, il s'agit de la nouvelle 
identité quel' on possède en tant que franc-maçon. 

La mise en œuvre de l'habitus est réalisée dans les lieux de travail des 
francs-maçons. Selon leur compréhension des symboles, ils nomment 
« Temple » l'espace dans lequel ils 1< travaillent » de manière symbolique. 

Pour l'observateur extérieur, ce travail est réalisé physiquement à l'aide 
des outils traditionnels que l'on trouvait dans la Bauhütte1 des tailleurs 
de pierre. 

Cependant, pour celui qui y participe, sa disposition pour ce genre de 
travail présuppose qu'il pourra également déclencher en lui des processus 
dynamiques. Pour lui, les outils utilisés sont donc plus que de simples 

1. On appelle en Allemagne la Bauhütte une fraternité pieuse de tailleurs de pierre, à qui 
l'on attribue la paternité des cathédrales qui pointent leurs flèches vers le ciel, notam­
ment celles de Strasbourg, de Vienne, de Cologne, de Ratisbonne, d'Ulm, de Fribourg, 
montrant le caractère sacré de leur art. Cette organisation « opérative », qui a subsisté jus­
qu'à la fin du XVIII' siècle, se réclamait traditionnellement d'une origine de la plus haute 
antiquité, rattachant son art tout spécialement à la construction du Temple de Salomon et 
à la constitution d'une association dirigée par le maître phénicien Adonhiram. 

7 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

maillet, truelle ou fil à plomb. Ils sont les substituts d'une idée intériori­
sée, une idée dont les outils sont la représentation. 

Ainsi la Règle devient pour l'apprenti, non seulement un instrument 
destiné à mesurer l'espace, mais encore un moyen de diviser le temps et, 
dans l'univers multidimensionnel qu'il postule, un outil pour estimer 
les vertus. 

Néanmoins reste ouverte la question du fonctionnement psycho­
dynamique et technique de ce qu'est la franc-maçonnerie! 

S'agit-il seulement d'une interaction entre acteur et spectateur ou bien 
d'un mythe qui se développe par des compléments légendaires vers le but 
que l'on espère pour sa propre vie. 

Dans le premier cas cela signifie qu'il ne pourrait y avoir de franc­
maçonnerie sans que des frères y participent. La tradition maçonnique 
n'est perceptible de façon certaine qu'à travers le vécu des rituels. Chacun 
des participants est à chaque instant aussi bien acteur que spectateur. Cela 
veut dire que sans spectateurs, quoiqu'ils restent apparemment passifs, le 
rituel ne pourrait pas être pratiqué, mais cela aussi qu'il n'aurait aucun 
sens sans participants actifs. Tout réside dans notre confiance exclusive­
ment altruiste en nos aînés francs-maçons qui ont eux aussi mis en pra­
tique ce processus et en ont reconnu la richesse. 

Le second cas dynamise le rituel comme mythe raconté. Ce mythe 
gagne d'autant plus en force et en intérêt qu'il est compris comme étant 
une action non terminée et pas considéré comme le produit achevé de la 
raison logique. Le mythe n'est pas le contraire de la parole, mais il en est 
simplement un autre aspect. Il crée un monde fictif d'événements et 
d'émotions sans quel' auditeur ait besoin de les avoir ressentis lui-même. 
Il rend merveilleux le monde et lui donne une qualité émotionnelle non 
mesurable. 

Que celui qui observe la franc-maçonnerie le veuille ou non, il n'en 
reste pas moins que celle-ci constitue encore l'un des systèmes initiatiques 
les plus anciens du monde, qu'elle enthousiasme et transporte les hommes 
dans une dynamique de la connaissance vécue, qui les rend plus riches 
d'expériences et plus détachés. 

On peut appeler cela les « exercices corporels de l'esprit » ! De même 
que la bicyclette d'appartement n'emmène le corps nulle part, et pourtant 
renforce ses muscles, de même la force narrative entraîne notre imagina­
tion dans les mondes lointains. Nous en revenons avec des idées nouvelles 
et renforcés dans nos idéaux et dans l'actualité de notre époque. 

Irène Mainguy effectue ici de manière intelligente et intéressante un 
parallèle entre la structure des gestes maçonniques et les outils utilisés 

8 



PRÉFACE 

dans les rituels. Elle apporte à la franc-maçonnerie un éclairage sur le 
déroulement des gestes que celle-ci transmet et sur le bien-fondé de leurs 
actions. Ainsi cette gestuelle physique conduit à une transformation spiri­
tuelle d'où sortira une éthique de vie. 

Dr Roland Martin Hanke 
Président du Musée allemand de la franc-maçonnerie, à Bayreuth en Allemagne. 

Conseiller aux Affaires culturelles de la Grande Loge A.F.A.M. d'Allemagne. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème N° 111, 

avec la devise: « Sum Damnis Perfecta meis ». 

(Par ma progression, je suis débarrassé de mes défauts). 
(La Vertu est représentée et exaltée par une statue en train d'être sculptée). 



Réception en franc-maçonnerie des hommes du métier sur un chantier 
que certains attribuent à la Bauhütte. 

Gravure sur cuivre, Francfort sur le Main, 1735. 
Ce frontispice, probablement d'origine anglaise, 

provient de Pocket Companion for Free-masons. 
Au premier plan, outre les outils de l'architecte, on voit un tableau 

avec des constructions géométriques, dont celle relative au théorème de Pythagore. 



Avant-propos 

Jeton de présence en argent de forme ennéagonale, 
de La Loge « La Sincère Amitié » à Rouen, face avers. 

Représentation inspirée des embœmes de La Renaissance, représentant 
une « bonne foi », 

deux mains sortant de nuages, se serrent devant un autel; celui-ci supporte un feu. 
Au sol à gauche une pierre cubique à pointe et une trueLLe; 

à droite un compas et une pierre brute. 
En exergue: Orient de Rouen/ 1822. Signé Desnoyers. F 

En haut est inscrit Le vers de Virgile en devise « Coeunt in foedera dextrae » 

(Ils s'unissent par L'aLLiance de Leurs mains). 
Photo Marc Labourer. 

En général, toute personne qui se rattache activement à une Tradition 
en étudie les textes originels de référence pour s'en pénétrer, les méditer et 
les vivifier par la pratique de son comportement au quotidien. 

Il est regrettable qu'en franc-maçonnerie, cette démarche traditionnelle 
soit exceptionnelle. La plupart des maçons se contentent de textes dévita­
lisés, qui ont perdu de leur substantifique moelle par trop de retraits ou 
ajouts arbitraires faits aux rituels au cours du temps, au point qu'ils en sont 

11 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORlFICATION DU MÉTIER 

pour la plupart complètement dénaturés, comme c'est le cas pour les deux 
rites les plus pratiqués en France: le Rite Français et le Rite Écossais Ancien et 
Accepté. Par contre, si l'on se réfère au Rite Anglais de style Émulation, fruit 
de l'union des Anciens et des Modernes en 1813, ou au Rite Écossais 
Rectifié, le dommage est moindre. Ces rituels sont restés quasiment à l'état 
originel sans avoir subi des altérations de toutes sortes. Ils sont demeurés 
remarquablement cohérents, d'où leur intérêt. 

Les deux premiers grades de la franc-maçonnerie, apprenti et compagnon, 
proposent de réaliser une œuvre fondée sur les outils de la construction. 

L'initiation maçonnique est une initiation par le métier (Craft), du fait 
de l'origine de !'Ordre. Elle revêt d'abord un caractère artisanal, puis, par 
la suite, prend un caractère chevaleresque. À l'origine, l'artisan était assi­
milé à l'artiste, selon l'expression d'Anderson du « Maçon qui entend bien 
l' Art ». D'où la qualification, nécessaire pour être reçu maçon dans la 
confrérie de l'homme du métier. Cette démarche permet de ne plus limi­
ter les pensées aux formes matérielles et extérieures de la vie, mais d'avoir 
le désir croissant de connaître le sens réel que sous-tendent les préceptes 
de !'Ordre maçonnique. 

L'enseignement maçonnique propose une règle de conduite basée sur la 
méditation d'une géométrie dans l'espace où tous les gestes se font par 
équerre, niveau et perpendiculaire . Quand la marche n'est plus d'équerre, 
elle se fait en traçant des courbes qui correspondent à des demi-cercles. C'est 
ce qui est appelé passer de lëquerre au compas. C'est dire la prééminence de 
l'usage des outils dans cette forme traditionnelle et la nécessaire compréhen­
sion de leur utilisation dans cette voie de réalisation constructive. 

De nos jours, l'appréciation d'un outil reste limitée à son usage pra­
tique, ainsi qu'à son aspect utilitaire. En maçonnerie, la plupart des inter­
prétations dégagées des outils s'arrêtent le plus souvent à un point de vue 
moral et à des considérations psychologiques. 

L'approfondissement du sens des différents outils permet d'accomplir 
une œuvre de perfectionnement de soi en favorisant l'ouverture de la 
conscience. L'œuvre fondamentale du maçon est une construction archi­
tecturale d'ensemble puisqu'il s'agit d'élever un Temple, et par consé­
quent, sur un plan plus global, sa démarche s'appuie sur la construction et 
les méthodes spécifiques à toute mise en œuvre d'un chantier. 

Au fur et à mesure de son cheminement, le maçon prend conscience 
que les outils reçus sont des moyens symboliques qui favorisent sa trans­
formation intérieure et que le modèle du temple recherché se situe dans le 
sanctuaire de son être . Le Maître, passé de l'équerre au compas, a reçu 
tous les outils nécessaires à l'ouverture de son entendement . Ils sont la 
direction de sa vie active et de son action. 

12 



AVANT-PROPOS 

Cette démarche, en s'appuyant sur les directives harmonieuses de 
l'esprit de la construction, suggère des pistes de réflexions cohérentes et 
développe une signification et un symbolisme de l'outil qui dépassent lar­
gement le cadre limité de l'utilitaire ou de la morale. Chaque outil est lié 
aux potentialités d'un ensemble de forces dont il faut connaître l'énergie 
pour savoir la réguler et la maîtriser avec discernement, afin de parvenir à 
ériger un temple de lumière dans le sanctuaire de son cœur, clef de la réa­
lisation individuelle et collective. 

Le temple à ériger, proposé au départ, est un temple de pierre autour 
duquel le maçon médite sur les arcanes de la construction par le biais des 
outils qui lui ont été remis au cours de ses différents voyages, outils sem­
blables à des clefs d'ouverture du cœur. 

Ainsi qu'il est affirmé dans le manuscrit Cooke (1410), la Géométrie 
est au centre de toute chose, dont la maçonnerie : 

La géométrie vient, disais-je, de geo 
qui signifie en grec terre, et de metrona 
qui signifie mesure. C'est pourquoi ce 

nom de géométrie 
signifie la mesure de la terre. 
Ne vous étonnez pas si j'ai 

dit que tous les arts n'existent 
que par l'art de géométrie. 
Car il n'est aucun artifice 

ni métier manuel faits 
de main d 'homme qui ne soient 

réalisés par géométrie. La 
cause en est remarquable, car si un homme 

travaille de ses mains, il 
œuvre avec un certain outil, et 

il n'est pas d'instrument de quelque 
matériau en ce monde 

qui ne provienne d'une manière ou d 'une autre 
de la terre, et ne retourne entièrement à la terre 

de nouveau. Et il n'y a aucun instrument ou autre outil 
de travail qui n'ait 

plus ou moins de proportion. 
Or la proportion est la mesure, 

et l'outil ou l'instrument 
est la terre. La géométrie est dite mesure de la terre, 

13 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

d'où je peux dire que les hommes vivent 
tous grâce à la géométrie. Car tous 

les hommes ici-bas dans ce monde vivent 
grâce au travail de leurs mains . .. 

Vous devez vous rappeler que 
parmi tous les métiers du 

monde qui sont des métiers d'homme, 
la maçonnerie a la plus grande 

réputation, et que la plus grande partie de ce 
métier est l'art de géométrie, comme cela 

se trouve noté et dit dans des récits 
Comme la Bible ... 1 

Le grade de maître comporte un autre aspect de l'enseignement 
maçonnique . Les outils y sont montrés sous leur aspect destructeur lors­
qu'ils sont dévoyés de leur utilisation première. Ils peuvent alors devenir 
des armes meurtrières. Lambivalence de l'utilisation des outils montre que 
tout instrument positif peut se révéler négatif s'il n'est pas utilisé selon la 
règle avec une intention droite et le sens du métier. 

Page de titre de Jachin et Boaz, Londres, 1776. 

1. Textes fondateurs de la tradition maçonnique, le manuscrit Cooke, 1410, traduits et 
présentés par Patrick Négrier, Éd. Grasset, 1995, p. 64 et 65, vers 94 à 139. 

14 



AVANT-PROPOS 

Il ne suffit pas d'avoir été « fait maçon », c'est-à-dire « créé » dans cet 
état de bâtisseur par la connaissance des mots, signes et attouchements 
d'un grade, pour se dire et être maçon. 

Ce qui constitue réellement un authentique Maçon, c'est le fait de par­
venir à faire croître et vivifier en lui toutes les vertus. Les outils reçus ser­
vent de révélateurs à ces qualités et vertus qu'il faut cultiver en soi. 
Lorsque le compagnon a reçu cous les outils, il lui est révélé la philosophie 
même de la vie, représentée par la glorification du travail de l'homme du 
métier. Celle-ci se fait en persévérant honnêtement, grâce aux efforts labo­
rieux et constants de celui qui est inspiré par les différents outils mis à sa 
disposition pour réaliser son chef-cl' œuvre. Toute réalisation d'un chef­
d' œuvre matériel est le symbole d'une transformation intérieure, d'un per­
fectionnement individuel qui s'est effectué parallèlement. Il ne faut pas 
oublier que la Géométrie et l'art du trait sont la base de la Maçonnerie, 
c'est pourquoi, il est nécessaire de méditer intensément et longuement sur 
les symboles de la construction. Ces symboles expriment de grandes véri­
tés à approfondir. 

jeton de présence de forme octogonale de la Loge « la Céleste Amitié » à Rouen. 
Il représente un autel portant un cœur brûlant avec un ensemble d'outils 

de la construction: compas - équerre - règle et trueffe (XV!!f siècle). 
Photo Marc Labouret. 

Le véritable chef-cl' œuvre, ou quintessence de l' œuvre à réaliser, est 
soi-même. C'est par là qu'il est possible de devenir un être vertueux 
dépourvu de tous préjugés, bienveillant envers ses semblables, s' effor­
çant de cheminer en Beauté, Force et Sagesse dans la voie de la connais­
sance et de la lumière. C'est le moyen de rassembler ce qui est épars en 
soi et autour de soi. 

15 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le chef-d' œuvre, selon la définition de Schwaller de Lubicz, est l'ou­
vrage qu'on a créé avec son âme, qu'on a conçu avec son cœur, qu'on a gesté 
avec son corps, depuis la peau jusqu'aux entrailles ... qu'on a vécu, qu'on a 
porté jusqu'au temps où, comme un fruit mûr, il est mis au jour par les 
doigts 2. 

Titus Burckhardt note que le but de la réalisation artistique ou artisanale 
était la « maîtrise », c'est-à-dire la possession parfaite et spontanée de l'art, la 
maîtrise pratique coïncidant avec un état de liberté et de vérité intérieures; c'est 
lëtat que Dante symbolise par le paradis terrestre situé sur la cime de la mon­
tagne du purgatoire. . . Cette connaissance transcendante se trouve symbolisée, 
dans la méthode spirituelle du tailleur de pierre, par les divers instruments de 
mesure, tels que le fil à plomb, le niveau, l'équerre et le compas, images des 
archétypes immuables qui régissent toutes les phases de l'œuvre3• 

À l'image de l'abeille industrieuse de la ruche, chaque maçon apporte 
le fruit de son labeur, en travaillant avec tous ; il progresse individuelle­
ment en participant par là même à la progression de ses frères maçons. La 
Sagesse exprime la régularité de leur conduite et de leurs mœurs, la Force 
exprime le zèle et le courage des Maçons dans leurs travaux; la Beauté 
exprime la candeur de leur âme, la sincérité de leur cœur et la fidélité envers 
leurs Frères 4• 

jacobus Boschius, Symbolographia, 
1702. 
Emblème n ° 633 représentant une ruche 
laborieuse, avec la devise: « Labor omni­
bus unus » (Un même travail pour tous). 
Cette devise est tirée du vers 184 du 
livre IV des Géorgiques de Virgile. 
Au XVIII' siècle, la ruche et les abeilles 
sont fréquemment représentées comme 
emblème du travail. Elles représentent 
l'obéissance, la régénération et la sagesse. 
La ruche symbolise une activité constante 
et soigneusement organisée, une œuvre 
continue élaborée en commun, grâce à un 
travail assidu. 

2 Schwaller de Lubicz Isha, Her-Bak Pois-Chiche, Éd. Flammarion, 1955, p. 136. 
3. Burckhardt Titus, Principes et méthodes de l'art traditionnel, Éd. Dervy, 1987, p. 76 
et 77. 
4. Le flambeau du Maçon, grade d'apprenti, Bordeaux, 1777, p. 15 et 16. 

16 



AVANT-PROPOS 

Le dépouillement des métaux, rite préalable à la réception de tout néo­
phyte en franc-maçonnerie, indique quel' on doit vaincre cous ses préjugés 
et conceptions fausses, remettre en question ses acquis familiaux, cultu­
rels, philosophiques et sociaux, qui donnent cette pseudo-assurance de 
certitude à l'homme du monde ayant l'art de paraître. L'aspirant à la 
lumière et à la vérité est invité à laisser les fantômes illusoires de l'orgueil, 
de l'ambition, des apparences et à abandonner toutes formes de vanités et 
passions, au musée des squelettes décharnés, pour approfondir les arcanes 
de l'être. C'est le moyen approprié pour progresser dans la voie de l'unité, 
au moyen des différents ourils dont l'étude approfondie du maniement 
fournit ces clefs de la connaissance de soi. 

Il est proposé à chaque initié un nouveau départ, où une vie ordinaire 
peut devenir une vie extraordinaire, car vécue consciemment et reliée à 
une cohérence entre la pensée et l'action, condition adéquate pour devenir 
fils et filles de la lumière. Après avoir été ni nu, ni vêtu, le néophyte revêt 
un habit blanc immaculé, symbolisé par le port d'un tablier et de gants 
blancs. Dès lors, cette marque extérieure témoigne d'une volonté d'au­
thenticité pour se transformer en un être nouveau, qui se voue désormais 
à l'art de construire. Cela signifie qu'il choisit en coure conscience une 
action et une recherche positives en coutes choses. Elles seront construc­
tives et bénéfiques dans sa quête où devra désormais régner cette authen­
tique lumière de vérité reçue lorsque le bandeau est tombé de ses yeux. 

Théodore de Bèze, Emblemata, 1580. 
Emblème n ° 1. 

Le cercle n'a ni commencement, ni fin. 
Si tu cherches Le début de cette figure, cherches-en aussi La fin. 

Que La dernière heure de ta vie soit aussi La première d 'une nouvelle vie. 

17 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Faut-il être manuel pour être franc-maçon ? 

La question de l'utilisation des outils interpelle régulièrement: Faut-il 
être manuel pour être admis dans une confrérie de bâtisseurs de l'esprit ? 
Le fait d'utiliser des outils ou de faire appel au symbolisme des outils 
exclut-il encore de nos jours ipso facto les femmes de l'initiation de 
métier? À cette question, il faut apporter une réponse de bon sens pour 
évacuer ces faux problèmes qui génèrent tant de discussions contre­
productives. 

Bien que les loges, plus particulièrement aux grades d'apprenti et de 
compagnon, se réfèrent à l'art de bâtir et au Temple de Salomon, cette 
construction individuelle relève bien sûr de nos jours davantage d'une 
transposition imaginale. 

Chacun sait que le Temple de Salomon est irrémédiablement détruit, 
n'ayant plus pour tout vestige tangible qu'un mur à Jérusalem. Dans le 
contexte actuel, les outils des maçons, quelle que soit l'habileté avec 
laquelle ils pourraient être employés, demeurent bien impuissants à faire 
revivre ce sanctuaire exemplaire entré dans la légende. 

Les aptitudes intellectuelles de compréhension étant heureusement 
équivalentes chez l'homme et la femme, rien ne s'oppose à ce que celle-ci 
puisse étudier les mécanismes, maniements et usages des outils de 
construction pour les intégrer et en percevoir les propriétés pratiques dont 
elle saura, tout comme l'homme, faire les transpositions symboliques 
nécessaires à sa construction et à sa progression intérieures. Ainsi le 
maniement de chaque outil demande des efforts de compréhension et de 
réflexion pour mettre leur particularité spécifique en action. Cette 
construction symbolique ne relève plus désormais que d'un travail spécu­
latif, fondé sur la compréhension du métier, n'ouvrant la voie qu'à des 
interprétations intellectuelles et spirituelles qui devraient néanmoins 
aboutir à des applications pratiques pour tous francs-maçons (hommes ou 
femmes). 

En dépit de ce qui précède, on déplore que certains maçons conti­
nuent de manière sectaire à proclamer que toute maçonnerie même spécu­
lative est spécifiquement masculine. Certaines gravures du Moyen Âge 
représentent des femmes sur les chantiers , outils en main, à l'exemple 
de cette gravure du Roman de Girart de Roussillon ou encore de celle de 
La Cité des Dames extraite des Œuvres complètes de Christine de Pisan, 
ou encore du Livre des Clères et nobles femmes de Boccace. 

18 



AVANT-PROPOS 

Girart de Roussillon Le Roman. 
Femmes maçons sur un chantier au Moyen Âge. 

Codex 2549, folio 167 v, Bibliothèque de Vienne, Autriche. 

Ces rappels historiques confortent bien dans l'idée qu'il s'agit d'un 
faux débat , faisant oublier que la Voie de réalisation, pour tout être, 
affranchit de toute forme de sexisme. C'est la définition même de la voie 
du milieu, celle de tous les équilibres. 

Bien des maçons continuent à transmettre avec une grande bonne 
volonté les outils reçus, sans en avoir une vraie connaissance, ni en percevoir 
l'importance fondamentale, n'ayant pas eux-mêmes été instruits de leur sens, 
ni avoir cherché par la suite à l'approfondir. C'est pourquoi il est important 
d'en réactualiser le contenu. Cette démarche permettra d'éviter de tomber 
dans l'imagerie populaire de l'âne qui véhicule des reliques. Au contraire elle 
met en valeur les précieuses clefs reçues, pour ceux qui sont en recherche 
d'une progression spirituelle et d'une réalisation autre que théorique, afin de 
pouvoir rectifier et découvrir la fameuse pierre cachée des sages. 

Pour que la maçonnerie actuelle ne se transforme pas en une coquille 
vide, il paraît essentiel que tout cherchant essaye de retrouver un « esprit 
opératif » afin de rendre aux symboles maçonniques leur vitalité, ce qui le 
conduira vers une glorification consciente de l'être du métier, antidote sal­
vateur pour résister au monde désaxé dans lequel nous vivons. Cette étude 
des outils donne des pistes pour approfondir la compréhension de l'usage 

19 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

des outils sur un plan métaphysique. Chaque outil met une énergie en 
action, dégageant une force maîtrisée qui obéit aux lois de la nature, la 
principale étant la loi des actions et réactions concordantes, ou des 
forces opposées et complémentaires, dans une spiritualité du geste bien 
comprise. 

Cet ouvrage a l'ambition de faire découvrir une méthode de réalisation 
spirituelle simple et logique qui se base sur une philosophie du maniement 
des outils de la construction, sans qu'il soit nécessaire d'être un « manuel ». 

Il est fait appel ici, par analogie, à l'homme du métier qui s'efforce d'ériger 
dans son âme la pierre fondamentale de l'édifice en s'appuyant, dans son 
cheminement, sur les trois grades symboliques de la maçonnerie qui sont 
comme trois flambeaux placés de distance en distance pour éclairer en lui 
l'entrée d'un sanctuaire de Vérité et de Lumière. 

Les citations mentionnées dans cet ouvrage émanant de textes du 
XVIII' siècle sont retranscrites dans la langue actuelle. :Cétude est enrichie 
d'une abondante iconographie, fruit d'une longue et patiente recherche. 
Celle-ci indique clairement que la franc-maçonnerie a hérité du langage 
emblématique de la Renaissance, lui-même inspiré de !'Antiquité, dans 
lequel la symbolique des outils contribuait à personnifier les vertus que 
chacun devait s'efforcer d'acquérir (voir annexe, p. 253) 

Si cette recherche parvient à faire prendre conscience de la signification 
essentielle des rites maçonniques et permet aux intéressés d'avoir une pra­
tique rituelle davantage en adéquation avec leur cheminement spirituel, 
l'objectif sera atteint. 



Georgette de Montenay, Emblèmes 
ou Devises chrétiennes, Lyon 1571. 

Emblème n ° 1, illustration de Pierre Woeiriot. 

Voyez comment cette Reine s'efforce 
De cœur non feint d'avancer l'édifice 

Du temple saint, pour de toute sa force 
Loger vertu, et chasser tout vice 

Notons que Dieu la rend ainsi propice, 
Afin qu'il soit glorifié en elle: 

Et qu'on soit prompt (ainsi qu'elle) au service 
Dont le loyer est la vie éternelle. 



Les trois grades : apprenti, compagnon, maître 
œuvrant sur le chantier en fonction de leur compétence. 

Peinture à l'huile de Robert Strüdel, Basel. 



PREMIÈRE PARTIE 

LES OUTILS DE L'APPRENTI 

jeton de la « Mère Loge Écossaise de France », 

daté du 11 février 1806, de forme heptagonale. 
Face avers, représentant un globe céleste étoilé et entouré du zodiaque, 

posé sur un tronçon de colonne, entouré de compas, perpendiculaire, pierre polie, 
maillet, règle, livre, pierre brute. 

Photo Marc Labouret. 



Étude de mains à la plume, 
d'Albrecht Dürer, 1494, Vienne, Autriche. 



Chapitre 1 

La main, premier outil 

routil prolonge l'action de la main 

Intimement liée à l'esprit de l'homme, la main est le premier outil ser­
vant d'auxiliaire pour effectuer tout travail. Elle favorise au quotidien l'ac­
complissement des prouesses techniques, que ce soit pour prendre et 
donner, écrire, tenir et manier un outil, transmettre nos émotions, nos 
sentiments, etc. 

Outre sa spécificité pratique, l'outil met la pensée en action. Il permet 
de développer et de démultiplier toutes les capacités manuelles. C'est 
pourquoi l'utilisation bien comprise de chaque outil permet de dévelop­
per en soi des capacités qui seraient restées à l'état latent si son maniement 
et les possibilités d'ouverture qu'il favorise n'étaient pas approfondis 
consciemment et à bon escient. 

Chaque outil met à la disposition du maçon une force naturelle appli­
cable à un usage pratique. Chacun d'eux est important et interpelle : 
À quoi sert-il? Quelle force met-il en action? Comment peut-on transpo­
ser les effets symboliques de ces outils dans une action quotidienne? 

Selon la définition de Jean Beauchard 1 
: l'outil n'existe que par son 

maniement. La main devient ainsi d'une importance plus fondamentale que 
l'instrument lui-même. 

De la main qui tient l'outil, aux mains libres, l'esprit évolue. 
La main est initiatiquement un moyen de transmission par l'utilisation des 

Signes. Elle peut être considérée comme l'instrument direct et le moyen d'ex­
pression de la pensée. 

Dans le même esprit, Aristote 2 disait: Ce n'est pas parce qu'il a des 
mains que l'homme est le plus intelligent des êtres, mais c'est parce qu'il est le 

1. Beauchard Jean, La Voie de l'initiation maçonnique, Éd. Véga, tableau 7 : Les parcours 
du compagnon. 
2. Aristote, Les parties des Animaux, Éd. Les Belles lettres, Paris, 1956, texte établi et tra­
duit par Pierre Louis, p. 137-138. 

25 



SYMBOLIQU E DES OUTILS ET GLORIFI CATION DU M ÉTIER 

plus intelligent qu'il a des mains. En effet, l'être le plus intelligent est celui qui 
est capable d'utiliser le plus grand nombre d'outils: or, la main semble bien être 
non pas un outil, mais plusieurs. Car elle est pour ainsi dire un outil qui tient 
lieu des autres. C'est donc à l'être capable d'acquérir le plus grand nombre de 
techniques que la nature a donné l'outil de loin le plus utile, la main. 

[ ... ]L'homme, au contraire, possède de nombreux moyens de défense, et il 
lui est toujours loisible d'en change1; et même d'avoir l'arme qu'il veut et 
quand il le veut. Car la main devient griffe, serre, corne, ou lance ou épée ou 
toute autre arme ou outil. Elle peut être tout cela, parce qu'elle est capable de 
tout saisir et de tout tenir. 

La main est une forme d'expression essentielle qui accompagne le lan­
gage par une gestuelle. C'est si vrai que les sourds-muets communiquent 
uniquement par la gestuelle des mains. De même la représentation de la 
main a marqué notre langage dans l'expression des mots comme main­
d' œuvre, maintenir, maintien, maintenant, mainmise, mainlevée, main­
morte, passer la main, prêter main-forte, etc. 

Henri Focillon3 considérait que : 

L'esprit fait la main, la main fait l'esprit. 
Le geste qui ne crée pas, le geste sans lendemain provoque 

et définit l'état de conscience. 
Le geste qui crée exerce une action continue sur la vie intérieure. 

La main arrache le toucher à sa passivité réceptive, 
elle l'organise pour l'expérience et pour l'action. 

Elle apprend à l'homme à posséder l'étendue, le poids, la densité, le nombre. 
Créant un univers inédit, elle y laisse partout son empreinte. 

Elle se mesure avec la matière qu'elle métamorphose, 
avec la forme qu'elle transfigure. 

Éducatrice de l'homme, elle le multiplie dans l'espace et dans le temps. 

La main est constamment en mouvement dans l'action. Toute inten­
tion de concrétiser une œuvre passe nécessairement par la main. Organe 
du toucher, elle peut générer un geste destructeur ou constructif. C'est 
grâce à elle que l'artiste réalise son œuvre que ce soit en musique, en pein­
ture, en sculpture, en poésie. 

La double fonction de la main consiste à toucher pour identifier, et 
saisir. Elle est l'outil moteur de l'intelligence, pouvant manier et fabriquer 

3. Focillon Henri, Vie des formes, suivi de éloge de La main, Paris, Éd. Les Presses Univer­
sitaires de France, 1981, p. 101 à 128. 

26 



LA MAIN, PREMIER OUTIL 

des outils pour renforcer ses capacités d'action, les deux mains œuvrant en 

complémentarité. 
Selon une image, l'être humain est capable de tout prendre en main, 

notamment sa destinée, s'efforçant de maîtriser l'espace et le temps, se 
lançant à la conquête de tous les possibles. C'est être maître d' œuvre. 

Emblème d'Andrea Alciato, extrait d'Emblemata, 1549. 
C'est sur le thème de la double connaissance qu'André Alciato inventa 

l' occulata man us : « l'œil en main est certitude des choses vues et touchées ». 

On retrouve le même thème chez Gabriel Rollenhagen, tandis que Julius Zincgrejf 
considère que « la foi n'a pas besoin de sens pour être confirmée ». 

Cette représentation correspond aussi au thème du savoir acquis par l'œil et prolongé 
dans l'action par la main. D'autres voient dans l'œil un symbole de la divinité dans 
sa miséricorde ou son inaccessible sagesse. La main symbolisant l'action, l'œil en son 
centre peut être vu comme le juge inflexible de la conscience dans toutes les actions. 

Le plus souvent, la main est considérée comme un attribut de puis­

sance, de pouvoir, de domination, alors que l'œil, image de la perception , 
représente la connaissance et la conscience. Dans de nombreuses tradi ­
tions, la main apparaît comme un emblème divin . Elle représente le pou­
voir créateur, image de rigueur et de miséricorde. À l'époque de la 
Renaissance, Dieu était fréquemment représenté par une main sortant 
d 'un nuage et descendant vers la terre. 

Jusqu'à la Révolution française, les unités de mesure prenaient pour 
norme le corps humain. Le pied se subdivisait en douze pouces. La dis­
tance entre le bout du pouce et l'extrémité du petit doigt était appelée 
empan. Les drapiers et les marchands d'étoffes utilisaient la longueur du 

27 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

bras ou de l'avant-bras pour mesurer leur tissu. Cette mesure était appelée 
aune et coudée. 

Si, jusqu'à la Révolution, on se contentait de mesures approximatives, 
liées aux dimensions du corps humain, c'est que la notion de grandeur 
physique était relative. On ne recherchait pas la précision qu'a donnée par 
la suite le système métrique, mais seulement une monnaie d'échange de la 
valeur du travail. Selon la Genèse, l'homme a été créé à l'image de Dieu. 
C'est une des raisons pour laquelle le corps humain fut pris pour norme 
traditionnelle de mesure pendant des siècles. 

Main ouverte et main fermée, 
Emblème n° 23 de juan de Boria, 1581. 

extrait d'Empresas Morales, avec la devise: « Semper Eadem » 

(Toujours la même, en adversité comme en prospérité). 
Cela signifie que, de la même manière, nous devons avoir un même courage 

dans l'adversité et dans la prospérité. 
La main de l'image de la chance, ouverte ou fermée, 

Est toujours une main, qu'il Jasse tempête ou grand vent, 
Que la pluie dégoutte ou qu'il pleuve des pétales de roses. 

Le sage vit en tout temps de manière égale et dans le calme. 

La main est représentée sur de nombreux emblèmes : un poing ou une main 
fermée symbolise la force et l'unité alors qu'une main aux doigts tendus, ou seu­
lement tendus en partie, est un signe de désunion . 

28 



LA MAIN, PREMIER OUTIL 

Selon un quatrain de Paul Éluard sur les mains 4 : 

je noue et je délie, je donne et je refuse 
je crée et je détruis, j'adore et je punis 

Ma fleur est la pensée, je caresse et je sème. 
je vois avec mes doigts, je touche et je comprends. 

Sur le chantier, les francs-maçons réalisent aussi une œuvre ; ils y 
accomplissent des signes d'ordre qui correspondent à une gestuelle précise 
de la main traçant des figures géométriques dans l'espace. 

Lhomme du métier s'applique à construire. C'est la main, premier de 
tous les outils, qui achève l' œuvre entreprise. Elle est représentée dans 
l'iconographie médiévale comme la marque d'une puissance souveraine 
d'essence surnaturelle. 

En maçonnerie, les mains permettent de faire tous les signes d'ordre, 
elles sont les outils qui accomplissent l'ensemble de la gestuelle du rituel. 
La main est la partie la plus mobile du corps humain et aussi la plus 
expressive. Dans sa mobilité, le pouce a un rôle particulier, permettant des 
prises très variées. Le pouce se différencie des autres doigts, notamment 
dans l'ensemble des signes d'ordre. Les gestes des trois premiers grades, 
dans tous les rites, peuvent être regroupés en crois catégories : « main­
gorge », « main-cœur » et « main-ventre ». Ces crois signes se font par 
équerre, niveau et perpendiculaire selon un schéma de verticalité spéci­
fique à l'être humain, mais aussi en se localisant sur des centres vitaux. 

Ces gestes obéissent à un rythme; le corps effectue un même mouve­
ment par la manière répétitive de la« mise à l'ordre ». Lors de toute prise 
de parole, le maçon se tient debout, à l'ordre, l'attitude du corps s' accor­
dant au rythme de la parole par la rectitude du maintien. Cette symbo­
lique des mouvements en maçonnerie peut être considérée comme un 
langage verbal et corporel, avec les postures qui accompagnent le rituel. 

4. Éluard Paul, Les mains libres, 1937. 



[armen upus rw&um e/(mictant ftbriliafabr(, 
a!!fJiuéjumjlitd tempus in arte locat__ 

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblemacicum, 1611. 
Emblème n ° 14. 

« Tractant fabrilia fabri » 

(Les artisans parlent de leur métier) 
Horace, Épître 2, 1, 116. 

Maçon avec équerre, fil à plomb et règle (aune). 
Les artisans exercent leur métier. 

La poésie est notre ouvrage. 
Nous la pratiquons comme le font les artisans. 

Chacun utilise son temps à l'art appris. 
Il y a deux sortes de travail pour vivre: 

Celui qui travaille de ses mains et celui qui œuvre avec l'esprit. 
Celui qui œuvre avec l'esprit, se base sur la conception et l'intelligence, 

Et sans faire bien, parvient à une bonne position. 
Mais celui qui doit vivre du travail de ses mains 

Et ne peut rien faire d'autre, dans n'importe quel pays, 
Il reste le même homme, n'ayant aucun autre objectif 

Que son labeur, témoin significatif de son œuvre. 



Chapitre 2 

Les outils, signes des maçons 

Dans la franc-maçonnerie contemporaine, le « métier », pour le maçon 
lui-même, est devenu symbolique, et ses attributs, les outils entre autres, 
ont perdu de leur efficience quotidienne propre. Ils ne subsistent le plus 
souvent que virtuellement, comme symboles. Dès lors, on peut mieux 
comprendre que la mise en œuvre et l'application de la connaissance ini­
tiatique passent par un réel approfondissement du rituel, du symbolisme 
et de la gestuelle liée à cette symbolique. 

Les rites sont essentiellement des gestes que les maçons désignent sous 
le nom de« signes». Jean Tourniac observe ainsi, le rite apparaît comme un 
acte créateur ou du moins comme le retour à un geste ou acte créateur primor­
dial, archétype manifestant la Toute puissance du « Grand Architecte Divin » 

ordonnateur du monde1• 

René Guénon remarque que le mot sanscrit rita est apparenté par sa 
racine même au latin ordo, et il est à peine besoin de faire remarquer qu'il l'est 
plus étroitement encore au mot « rite »: le rite est, étymologiquement, ce qui 
est accompli conformément à l'« ordre », et qui, par suite, imite ou reproduit à 
son niveau le processus même de la manifestation ; et c'est pourquoi, dans une 
civilisation strictement traditionnelle, tout acte, quel qu'il soit, revêt un carac­
tère essentiellement rituel2• 

Toute la gestuelle maçonnique composée de signes, d'attouchements et 
de marches se réfère à une géométrie dans l'espace faisant appel à l'usage 
d'un outil. Cette pratique du geste effectué par un tracé dans l'espace, 
grâce à son aspect fréquent et répétitif lors de chaque tenue de loge, a des 
répercussions sur le comportement individuel, favorisant une rectification 
autant qu'un perfectionnement du comportement, en rapport avec 
l'action de cette gestuelle. Elle imprime sur le physique une direction 
mentale et intellectuelle du comportement par un apprentissage du geste, 
de l'action et de la marche. 

1. Tourniac Jean, Symbolisme Maçonnique et Tradition Chrétienne, Éd. Dervy, 1965, p. 40. 
2. Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, Éd. Gallimard, 1945, p. 32. 

31 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLOIUFICATION DU MÉTIER 

Luc Benoist constate que le rythme conditionne la continuité nécessaire à 
toute action, à sa transformation ultérieure, à sa propagation dans les zones psy­
chiques et spirituelles de l'être. Le rythme de lïndividu définit sa forme ... La 
morphologie de notre corps a fourni les premiers archétypes de notre idéologie et 
nos premières unités de mesure, la brasse, la coudée, l'empan, le pouce, le pied et 
le pas, ce pas qui mesure aussi le temps puisqu'il obéit au rythme respiratoire 3. 

Pour avoir un effet efficace et opérant, ces mouvements doivent se faire 
avec fermeté et précision selon le conseil de Chemin Dupontès4. On pour­
rait parler de rigueur dans le signe, mais sans rigidité et en fonction de la 
condition physique de chacun. Le même Chemin Dupontès rappelle que 
le sens allégorique des instruments qui appartiennent à l'art de bâtir, comme 
outils à l'usage des ouvriers, est une allusion générale aux qualités et aux vertus 

Gravure servant de frontispice à A free Mason Examin'd d'Alexander Slade. 
Elle représente un maçon construit à l'aide des outils de sa loge, 1754. 

3. Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Éd. Puf, 1975, coll. Que sais-je n° 1605, p. 13 
et 17. 
4. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie applicable à tous les Rites, pre­
mier cahier grade d'apprenti, Paris, Propriété de la loge Isis Monryon, 1866, p. 15. 

32 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

qui servent à la construction du temple : il existe une autre géométrie que celle 
qui se compose de lignes et de points, une géométrie intellectuelle. C'est celle 
qui est la première de toutes les sciences; c'est celle-là qu'il fallait savoir pour 
entrer dans l'école de Platon, le disciple de Socrate. Elle voit le Principe, 
moteur de toutes choses, derrière le cercle et le triangle. 

Cette science, en associant l'homme à la Divinité et en lui donnant une 
immense idée de sa grandeur et de la perfection de son être, le dispose à bien 
penser et à bien agir. Cette métaphysique n'est alors qu'un chemin plus sublime 
pour arriver à la vertu. C'est ce que Platon appelait par excellence la Science 
des Dieux et Pythagore, la Géométrie divine 5. 

Dans les Constitutions d'Anderson, il est dit: N'oublions pas non plus 
que les peintres et les statuaires étaient comptés au nombre des bons maçons, 
tout comme les bâtisseurs, les tailleurs de pierre, les poseurs de briques, les 
charpentiers, les menuisiers, les tapissiers ou fabricants de tentes, et une foule 
d'autres artisans que l'on ne peut citer, qui travaillaient selon la géométrie et 
les règles de la construction 6. 

Jean Tourniac souligne que cette voie devrait conduire à une résorp­
tion du Maître-Artisan dans le modèle divin de !'Architecte. Ce qui exige 
la mise en œuvre de rites à dominante cosmologique et la compréhension doc­
trinale des symboles qui les accompagnent. Là, comme ailleurs, l'action rituelle 
tient dans la transmission et l'exécution des « gestes /) obéissant à des rythmes 
ou à des tracés géométriques précis. Toute forme et tout mouvement ayant son 
origine dans un nombre ou une figure, par conséquent dans un rythme. 

Le même auteur note que ce signe de reconnaissance, parfois dénommé sim­
plement le « signe du grade /) à cause de son importance et de la fréquence de son 
exécution, répond à la définition générale des signes maçonniques, qui, par allu­
sion à lëquerre, au niveau et au fil à plomb, emblèmes des trois principaux offi­
ciers de la loge, précise que les signes s'exécutent par « Équerre, Niveau et 
Perpendiculaire I! . En la circonstance, le « Niveau/) se trouve tracé à la hauteur 
de la gorge, au premier degré, du cœur, au second degré et des hanches au troi­
sième degré ... En fait, il est bien certain que les signes de la Maçonnerie symbo­
lique révèlent une descente, mais indiquent, en même temps, une ascension d'un 
autre ordre, « macrocosmique I!, tant et si bien qu'on peut, avec juste raison, 
comparer la voie maçonnique au voyage de Dante 7. 

5. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie applicable à tous les Rites, 
deuxième cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis Moncyon, 1860, 
p. 112 et 113. 
6. Les constitutions d'Anderson, Traduction par Georges Lamoine sur les textes de 1723 
et 1738, Toulouse, Éd. du Snes, 1995, p. 49 et 50. 
7. Tourniac Jean, Symbolisme maçonnique et tradition chrétienne, Éd. Dervy, 1965, 
p. 192 et 193 et p. 44 et 45. 

33 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le mot français « outil » vient en droite ligne du verbe latin uti, « se 
servir », étymologie confirmée par la courte inscription que l'on trouve parfois 
sur certains outils d'origine romaine: utere felix. On l'emploie pour désigner 
tout instrument de travail des gens du métier, et nous réservons le terme « ins­
trument », qui a paru plus adapté aux professions dites libérales. Chez les 
Romains, le terme, qui correspond à notre mot « outil », est celui de fabrilia, 
qui, chez eux, s'employait dans un sens général, pour désigner toutes les diffé­
rentes espèces d'outils et d'instruments employés par les charpentiers, les forge­
rons et tous les autres artisans, qui travaillaient les matières dures, comme le 
bois, le bronze, le fer, la pierre, etc. On réservait le mot instrumenta fabrilia, 
pour désigner les instruments employés par ceux qui travaillent la terre ou qui 
ne travaillent que sur des matières tendres, comme le potier, le modeleur, etc 8. 

TH E ORI A 
Del S,gnor FuluioMJriotdl i. 

PR AT T ICA 
ZHI s~,.,, Jl,J,,i, M11,imll,. 

Cesare Ripa, Iconologia, 1618. 
La Théorie et la Pratique. 

À gauche, la Théorie est représentée par une femme jeune, un compas ouvert 
posé sur la tête, tourné vers le ciel, et qui semble demander à celui-ci de L'inspirer 

dans son action. 
Le compas est le symbole de la raison, 

nécessaire à la conduite de toutes les actions humaines. 
À droite, la Pratique est représentée par une femme âgée, tête inclinée, qui prend 

la mesure de la terre à l'aide d'un compas tourné vers le bas. 
Il symbolise le discernement nécessaire à la conduite 

de toutes les actions humaines constructives. 

8. Cabral Fernand, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey, 
I 936, p. 162. 

34 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

[ambivalence de l'utilisation de ces outils, dans un univers binaire ou 
dualiste, attire l'attention sur la nécessité de conduire son libre-arbitre 
avec discernement dans une optique sans cesse constructive. Si celle-ci 
était dévoyée de son objectif premier, elle prendrait une voie caricaturale 
et excessive, semblable à celle empruntée par les mauvais compagnons. 

Les outils spécifiques de chaque homme permettent d' identifier le 
métier par lequel il se réalise en œuvrant. Ainsi un maçon se reconnaît au 
fil à plomb, à l'équerre, à la truelle, au niveau, etc. ; l'architecte à la règle, 
au compas et à l'équerre; le géomètre utilise le mètre qui lui sert de règle, 
le charpentier la hache, etc. 

jeton de présence de la Loge 
« De la Parfaite Union » 

à Valenciennes, 1784. 
Face revers, portant la devise: 

11 Laboris assidui pr&mium » 

(Les assidus au travail sont 
les premiers), 

entourant un ensemble d 'outils 
reliés par un ruban. 

Photo Marc Labouret. 

Le fait d'être apte à utiliser les outils de tous les corps de métier 
semble démontrer les capacités et aspirations universelles du bâtisseur. 
Ainsi, l'apprenti et le sculpteur utilisent le ciseau et le maillet . Avant de 
construire, il faut savoir faire table rase du passé, éliminer tout ce qui est 
inutile. Dès lors, toutes les aspérités de la pierre sautent progressivement 
et irrémédiablement, ce en quoi l'on peut voir là une mise en pratique 
du dépouillement des métaux, préalable indispensable à toute démarche 
initiatique. L'apprenti fait œuvre de sculpteur en se façonnant lui­
même. La matière maîtrisée devient alors support cohérent et raison­
nable de l'esprit. 

De ce point de vue, chaque outil devient un symbole , un authentique 
support de réflexion, car il parle à celui qui a appr is à le conna ître, qui l'a 
apprivoisé par l'usage, et connaît le champ de ses applications. C'est ainsi 
que l'Art de la construction est initialement un art en théorie qui est 
ensuite mis en pratique avec l'art de savoir se perfectionner par leur usage. 

35 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

D - Quel est l'ouvrage du Maçon de théorie ? 
R - C'est d'élever dans son cœur des temples à la vertu et des bar-

rières au vice. 
D - Quel est l'ouvrage du maçon de pratique ? 
R- C'est d'élever des perpendiculaires sur des bases 9. 

Le manuscrit Graham considère que l'équerre, la règle, le fil à plomb, le 
maillet et le ciseau sont des outils tels qu'aucun maçon ne peut effectuer 
un travail parfait sans recourir à la plupart d'entre eux10

• 

Dans 1 'Arche sainte, il est mentionné : les matériaux bruts sont épars 
devant les compagnons, et pour les travailler, on leur donne le ciseau, le 
maillet, la truelle, la règle, le levier, l'équerre et le compas. Le ciseau et le 
maillet qui taillent, la truelle qui cimente, la règle qui dirige, le levier qui 
soulève, l'équerre et le compas qui déterminent les proportions, l'équerre qui 
nive!fe toutes les parties. À l'aide de ces instruments, ils obtiennent de la pierre 
brute fa pierre cubique, et ils construisent les degrés du temple. Le premier 
s'appe!fe inte!figence; le second, droiture; le troisième, courage; fe quatrième, 
prudence; le cinquième, amour de l'humanité 11

• 

La construction, tant matérielle que spirituelle, est liée aux notions 
fondamentales de devoir et de travail, de méditation et d' approfondisse­
ment pour progresser dans une voie de perfectionnement. Cela demande 
inlassablement de rassembler ce qui est épars en utilisant comme viatique 
de l'accomplissement de l' œuvre les facteurs de Beauté, de Force et 
de Sagesse. 

I..:outil est souvent utilisé, dans le langage courant, comme image forte 
et percutante. On dit de quelqu'un qu'il est« marteau », que l'on a ou non 
« le compas dans l' œil », que l'on est « entre l'enclume et le marteau », que 
l'on a « un bon niveau », que « tout est d'aplomb », que l'on « est au levier 
de commande », que l'on est, ou non « d'équerre », etc. 

Au XVI" siècle, on parle d' util (pour outil) par association avec l'adjectif 
utile 12. On verra au cours de cette étude les moyens d'effectuer la conver­
sion ou le transfert des potentialités et usages spécifiques de l'outil au plan 
symbolique, vers le travail sur et en soi. 

9. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 87. 
1 O. le manuscrit Graham in le Symbolisme 11° 392-393, janv.-juin 1970, p. 103. 
11. l'arche sainte ou le guide du franc-maçon, Lyon, Imprimerie typographique de 
B. Boursy, 1851, p.117 et 118. 
12. Bloch et von Wartburg, Dictionnaire étymologique de la langue française, Puf, 1975. 

36 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

La maçonnerie, se référant au Temple de Salomon, considère que le 
Temple fut construit par Salomon et Hiram. C'est Hiram, fils d'une 
veuve, venant d'Égypte, qui procura toutes sortes d'outils pour le chantier, 
tels que pioches, bêches, pelles13• 

L'habit du maçon, selon Nicolas de Larmessin (1638-1694), 
gravure extraite de Les Costumes grotesques et les métiers, 1695. 

13. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme 11° 377, octobre-décembre 1966, p. 38. 

37 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

Les rituels et instructions se réfèrent à toute une symbolique, notam­
ment concernant des outils assez variés comme l'équerre, le niveau, laper­
pendiculaire, le maillet, le compas, la truelle, etc. En voici quelques 
exemples significatifs. 

Dans la loge de Maître, « les meubles précieux » sont au nombre de 
trois ; ce sont l'Évangile, le compas et le maillet, avec pour signification res­
pective : l'Évangile, qui démontre la Vérité, le compas, la justice, et le 
maillet qui sert à maintenir l'ordre et rappelle que le maçon doit être 
docile aux leçons de la sagesse 14• 

Certains outils sont appelés « bijoux mobiles », parce qu'ils sont l' em­
blème des trois fonctions directrices de la loge (le Vénérable Maître et les 
deux Surveillants) et que ces« bijoux» passent d'un maçon à l'autre dans 
ces fonctions de direction : 

D - Quels sont les trois bijoux mobiles ? 
R - L'équerre que porte le maître; le niveau que porte le premier 

surveillant, et la perpendiculaire que porte le second surveillant 15• 

D -À quoi servent-ils ? 
R - L'équerre sert à former des carrés parfaits, le niveau à égaliser 

les superficies et la perpendiculaire à élever des édifices droits sur la 
base. 

D- Tous ces bijoux n'ont-ils pas quelque signification symbolique? 
R - Oui, Très Vénérable; l'équerre nous annonce que toutes nos 

actions doivent être réglées sur l'équité; le niveau que tous les hommes 
sont égaux, et qu'il doit régner une parfaite union entre des frères, et 
la perpendiculaire, nous démontre la stabilité de notre Ordre, étant 
élevé sur les vertus 16

• 

Lors de la réception, on fait asseoir l'apprenti entré à la droite du 
maître, puis on lui montre les outils de travail de l'apprenti entré: 

D - Quels étaient-ils ? 
R - La règle de vingt-quatre pouces, l'équerre et le maillet ou le 

marteau taillant 17
• 

14. Maçonnerie adonhiramite, première partie, 1787, Éd. les Rouyat reprint, 1975, p. 94. 
15. Catéchisme des francs-maçons, extrait de !'Ordre des francs-maçons trahi, et leur secret 
révélé, 1745, Éd. Les Rouyac, reprint, 1977, p.117. 
16. Maçonnerie adonhiramite, op. cit., p. 60. 
17. Les Trois Coups distincts, 1760, Lacomia N° 163, 1995, p. 12. 

38 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

Médailles frappées à Anvers au milieu du XVI' siècle, 
portant sur les deux faces les outils du métier de tailleur de pierre 
sur Lesquelles sont gravés les quatre noms des Saints Couronnés. 

Cabinet de numismatique de la Bibliothèque municipale de Bruxelles. 

Selon différentes légendes, il s'agirait de quatre maîtres d'œuvre nommés Clau­
dius, Castorus, Symphorianus et Nicostratus, dont le métier était La maçonnerie. Ils 
refusèrent de construire un temple païen (ou des idoles), alors qu'ils étaient chrétiens. 
Traduits pour ce motif devant !'Empereur Dioclétien, ils furent condamnés à mort et 
martyrisés. Chacun des quatre maîtres d'œuvre est représenté tenant en main un ou 
plusieurs outils de !'Art Royal. 

Des maçons anglais au Moyen Âge se placèrent sous le patronage de ces martyrs, 
dans lesquels on peut voir une préfiguration du sacrifice d'Hiram-Abif 

Dans le manuscrit Regius de 1390, il est fait mention des Quatre Couronnés. Selon 
la Constitution de 1459, les maçons allemands (Steinmetzen) se placèrent aussi sous 
leur patronage. Enfin, la Loge anglaise de recherches historiques « Quatuor Coronati », 

fondée Le 28 novembre 1884, et qui depuis publie ses travaux chaque année, qui s'est 
également placée sous Leur patronage. 

Pour être reconnu compagnon, le parfait maçon 18 connaît la truelle, 
le niveau ec la ligne à plomb (qui correspond à la perpendiculaire). Le 
compagnon passe maître avec l'aide de Dieu, de l'équerre et de son zèle, 
en passant de l'équerre au compas 19

. 

18. Le parfait maçon (1736-1748), textes réunis et commentés par Johel Coutura, 
p. 158. 
19. Prichard Samuel, La maçonnerie disséquée, 1730, grade de maître, in le Symbolisme 
n° 382, octobre-décembre 1967 p. 23. 

39 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le musée des Quatre Couronnés à Wertheim-am-Main montre sur sa 
façade les Quatre Couronnés, en buste, sculptés en bois. Au-dessous de 
chaque statue se trouve une inscription précisant l'emploi de chacun des 
instruments qui leur est attribué. 

Gravure sur bois représentant le sceau 
du métier des tailleurs de pierre et des 
sculpteurs de Rome qui devint plus tard 
la Société des Quatuor Coronati. 
Cette gravure des Quatre Couronnés, 
réalisée en 1597, les représente avec des 
palmes et des couronnes, les outils 
de travail à leur pied. 
C'est souvent Nestorianus qui porte 
lëquerre et Claudius le compas. 
Les deux autres, Symphorianus et 
Nicostratus, portent divers outils qui 
varient selon leurs représentations. 

Pour le premier, qui porte une équerre, il est inscrit: << Céquerre déve­
loppe assez des possibilités lorsqu'on en use aux endroits pour lesquels elle 
est faite ». Le deuxième portait à l'origine un compas qui a été détruit, on 
lit : « Personne ne possède l'art du cercle, sauf Dieu » ou « Personne ne 
met en cause l'art et la justesse du cercle (sans l'aide de) Dieu». Le troi­
sième s'appuie sur un niveau, au sujet duquel il est dit: « Le niveau mérite 
d'être prisé, car il indique si la poutre est droite ». Le quatrième enfin est 
souvent représenté avec un rouleau à la main, celle-ci posée sur un livre 
qui est celui des Devoirs ou Règle spirituelle. Concernant ce rouleau, il est 
écrit: « La mesure possède mainte utilité, on s'en sert (on en a besoin) 
. . 
Jeune ou vieux». 

Dans Ahiman Rezon, Laurence Dermott transcrit un certain nombre 
de chansons qu'il était d'usage de chanter aux agapes. Plusieurs d'entre 
elles se réfèrent à cette symbolique des outils sur laquelle se règle le com­
portement de tout bon maçon : 

Par Salomon, ce roi maçon 
Qui mit !'Art royal à l'honneur 

Il est justement appelé sage, 
Sa renommée monte jusqu'au ciel, 

40 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

Il se tenait sur l'équerre 
Et il éleva le Temple 

Par le niveau, le fil à plomb et le gabarit 
Il fut l'étonnement de l'époque. 

Fil à plomb, niveau, équerre, préparons l'ouvrage 
Et unissons-nous en une douce harmonie 

Nous nous retrouvons comme de vrais amis sur l'équerre 
Et nous séparons sur un bon niveau 

À l'identique nous respectons roi et mendiant, 
S'ils sont sincères 

Nous dédaignons une action sans générosité 
Nul ne peut au franc-maçon se comparer 

Nous aimons à vivre dans le cercle du compas 
Selon les règles honnêtes et justes . .. 

Se référant à Seth, il est dit à son sujet : 
Proportion et règle par l'équerre il établit, 

Et indiqua l'usage de la maçonnerie. 

À l'aide d'outils au nombre de trois 
Pour de la géométrie m'enseigner les lois ... 

Avec la permission du Vénérable qui occupe la Chaire 
Qui règle nos actions sur le compas et l'équerre; 

En dignes fils de Tyr nous poursuivons 
La noble science que nous professons 
Chaque maçon fidèle à sa vocation 

Du dernier au meilleur 

Équerre, fil à plomb, et niveau nous tenons 
Emblèmes de justice ils sont et resteront. 

Quiconque est connu pour agir selon l'équerre 
Et être habile en fonction de nos secrets 

Est toujours respecté par le riche et le pauvre 
jamais ne méprise aucune cause digne 

Ses actes sont lumineux et sa vie est une vie d'amour 
Enfin sera heureux à la Grande Loge d'En-Haut20

• 

20. Dermott Laurence , Ahiman Rezon, Éd. bilingue présentée et trad. par Georges 
Lamoine, Éd. du Snes, 1997, p. 143, 147,169, 189,193,215 . 

41 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Coustos précisait en 1743 que son tracé sur le plancher avait plusieurs 
bordures et, à leur intérieur, une équerre, un niveau, une règle à fil à 
plomb en tant que guides de conduite21. 

Enfin à fa fin de fa cérémonie de renvoi des hommes pour leur faire quitter 
leur travail, if est chanté fa chanson de f 'apprenti-enregistré, tous fes frères se 
tenant debout; et à la fin de chaque couplet ils joignent leurs mains en les 
croisant de façon à former une chaîne, et ils secouent leurs mains de haut en 
bas, et frappent fortement de leurs pieds sur fe plancher, en mesure. Cela est 
appelé par fes maçons « Enfoncement des pieux » (traduction littérale de 
driving of pifes) 22. 

Comment Charlemagne fit fonder une abbaye des Dames où se rendit la reine Sebille 
[deuxième femme du roi de Saxe, Guitelain}. 

Extrait des Chroniques et conquêtes de Charlemagne, Ms 9068, f 289. 
Bibliothèque Royale de Belgique. 

21. L'initiation il y a deux cents ans in le Symbolisme n° 388, janvier-mars 1969, p. 108. 
22. L'initiation il y a deux cents ans, op. cit., p. 128. 

42 



LES OUTILS, SIGNES DES MAÇONS 

Si l'on veut mieux percevoir le sens de cette gestuelle, on peut se référer 

à Marco Pallis qui disait, concernant les conditions requises pour l'accom­

plissement d'un acte conçu et exécuté en toute conscience: 

Il doit répondre à une nécessité, c'est-à-dire être accompli en vue d 'une fin 
authentiquement nécessaire, 

Il doit être intelligemment ordonné selon cette fin, 
Il doit exclure tout ce qui lui est étranger. Enfin, tout au long du cycle de sa 

manifestation, il doit se rapporter au Principe, par un usage constant de ses 
possibilités symboliques rituelles. 

Il y a, en Islam, une formule qui décrit particulièrement bien un tel acte: 
« Il faut qu'il soit tout ce qu'il doit être, et rien que cela». 

. . . Cette simple sentence contient la théorie de l'Action la plus complète et 
la plus concise qui se puisse concevoir. Celui qui arrive à l'appliquer avec per­
sévérance et intelligence peut être certain de réaliser les plus hautes possibilités 
de la Vie Active 23• 

23. Pallis Marco, La Vie Active, ce qu'elle est et ce qu'elle n'est pas, Lyon, Paul Derain, 
1954, p. 67 et 68. 



Johann Michael Dilherr, Augen und Hertzens-Lust, 
Nürnberg. Endter, 1661, p. 218. 

Certitude de la mort et inégalité. 
Pour les êtres de foi, la mort n'est qu'un somme, 

pour les êtres méchants, un voyage vers le châtiment. 
Devant la mort une souquenille de paysan 

a la même valeur qu'une chasuble, un heaume et un écu. 
Aux êtres de foi, elle apporte un coussin. 

Aux êtres méchants, elle donne des tourments. 

Cette gravure de la mort avec sa faux évoque un thème très ancien, 
qui a sans doute inspiré la représentation de la mort dans la chambre 

de méditation (appelée le plus souvent cabinet de réflexion). 



Chapitre 3 

La faux 

Dans le cabinet de réflexion, le premier outil que découvre le récipien­
daire, ou candidat à l'initiation, est la faux. Il s'agit parfois de la représen­
tation d'un squelette qui tient une faux, semblable à celui des danses 
macabres du Moyen Âge, où elle symbolise un changement d'état, la nais­
sance à une autre vie. On voit l'image de la mort montée sur un cheval et 
brandissant une faux, piétinant dans leur chute des corps de rois, de 
papes, de cardinaux. 

La faux est appelée aussi faucille à couper le blé ou grande faux. Dans 
les représentations artistiques, le passage de la faucille (manche court) à la 
faux (manche long) témoigne de l'évolution des outils. La forme de sa 
lame est arrondie et se termine en pointe, emmanchée dans un long 
manche, lui donnant un aspect de croissant de lune. 

La faux, par son action de faucher et de couper les mauvaises herbes, 
enseigne qu'il faut savoir discerner le bon grain de l'ivraie, pour s'en 
défaire. Dans ce symbolisme de la transformation du blé fauché, celui-ci 
marque la disparition de sa manifestation. Il est ramené à son principe 
avec toutes ses potentialités positives. 

Médaille d'Empire commémorant 
le dixième anniversaire de la Loge 

« La Vertu», 1807. Face avers: 
on voit la Mort, qui tient la faux conjoin­

tement avec le bras de Dieu 
sortant des nuées, ainsi que l'équerre 

et le compas sur l'autel, l'œil rayonnant de 
la conscience observant tout. 

45 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Cet outil était employé pour moissonner et pour faucher. Il est l' em­
blème de la mort en tant que passage d'un cycle à un autre, où le profane 
meurt au sein de la terre afin que le germe sacré de son esprit se vivifie et 
puisse renaître à une vie nouvelle, son être ayant la possibilité d'épanouir 
sa conscience et son entendement à la Lumière. 

Ce choix de la faux, d'un point de vue symbolique, n'est pas neutre. La 
spécificité de cet outil est particulièrement significative, c'est de couper à 
ras, à la racine. Elle ne laisse rien passer, elle tranche net, sans discrimination, 
tout ce qui dépasse en surface. Ce qui a pour effet de préserver la vie en lais­
sant intactes les racines, de l'entretenir, selon le principe de l'élagage qui favo­
rise la repousse par la régénération. Elle permet ainsi au végétal de s'alléger de 
ce qui est devenu inutile. Elle détruit l'accessoire pour ne sauvegarder que 
l'essentiel. La moisson est l'instant de vérité. Elle est la rétribution de celui 
qui a semé, qui a veillé à arracher constamment l'ivraie, les mauvaises herbes, 
celui donc qui a vaincu ses vices et ses passions, afin qu'elles n'entravent pas 
la croissance de sa récolte. La faux est à la fois outil de mort et de résurrec­
tion, d'abondance et de disette, de rétribution et de châtiment. 

La faux est associée à la fécondité. Symbole de la mort, elle annonce le 
renouvellement de la vie, la promesse et l'espérance de prochaines 
semailles. La moisson représente la fin d'un processus cyclique amorcé par 
la graine semée en terre qui aboutit à une plante porteuse de fruits. Celle­
ci contient des graines qui représentent toutes autant de possibilités de 
développement d'un nouveau cycle. Selon la parole de l'apôtre Paul1 : Ce 
que tu sèmes ne reprend pas vie sans mourir d'abord. Ce que tu sèmes, ce n'est 
pas le corps de la plante à venir, mais c'est un simple grain, disons, de blé ou de 
quelque autre semence ... Ainsi en est-il de la résurrection des morts. Semé 
dans la corruption, le corps ressuscite incorruptible; semé dans le mépris, il 
ressuscite glorieux; semé dans la faiblesse, il ressuscite vigoureux; semé corps 
animal, il ressuscite corps spirituel 

Chaque être est confronté à ses limites. Il sait qu'il doit vivre sa courte 
existence sous le rapport du temps et de l'espace. Au cours de sa vie, il est 
confronté constamment aux épreuves de sa condition, qu'il doit surmon­
ter dans la mesure de ses capacités. Pour pouvoir trouver sa place sur terre 
et le sens de sa vie, il faut un ordre intérieur et extérieur. Lordre intérieur 
procède de la conscience d'un sentiment d'unité, d'une recherche du juste 
milieu qui établit un lien entre le matériel et le spirituel. 

1. La Sainte Bible par les moines de Maredsous, I Corinthiens: 15, 37-38 et 43-44, Éd. 
de Maredsous, 1957, p. 1314. 

46 



LA FAUX 

juan de Horozco y Covarrubias, Emblemas morales, 1604. 
Emblème n ° 40, avec la devise: « Moderata durant » 

(Les choses modérées sont durables). 
Référence au vers 260, acte Il, de la tragédie de Sénèque « Les Troyennes ». 

Chronos, avec sa faux, et la Mesure, équerre et compas à la main, 
unissent leurs enfants. 

Depuis longtemps, le Temps et la Mesure avaient un différent sur la vieillesse. 
Il est évident que nous sommes assujetti au Temps, 

même si la Mesure décide aussi de la durée de notre vie. 
Mais cette douteuse controverse prit fin 

lorsqu'ils unirent leurs enfants. 

La faux, souvent associée au sablier, est un outil qui rappelle le côté 
éphémère de l'instant qui passe; elle symbolise aussi le temps qui inexora­
blement sectionne le fil ténu de la vie dans l'envol vers l'éternité. La faux 
dévastatrice du temps rappelle que chaque être sera un jour fauché, et sera 
réuni à la chaîne de ses aînés. 

Ainsi les Grecs identifièrent Chronos ou Saturne, le dieu qui mange ses 
enfants, au Temps. Ils sont représentés sous les traits d'un vieillard armé 
d'une faux, personnifiant de manière allégorique la brièveté de la vie. 

La faux ou faucille est mentionnée trois fois dans l'Ancien Testament: 
Exterminez dans Babylone celui qui sème, Et celui qui tient la faucille au temps 
de la moisson Uérémie 50, 16), mais aussi Deutéronome (16, 9 et 23, 25). Les 
Maccabées (II; 13,2) relatent que les guerriers grecs étaient armés de faux. 
Dans l'évangile de Marc (4, 26-29), la faucille est utilisée dans une parabole 
au sujet du grain qui germe tout seul : Il en est du royaume de Dieu comme 
d'un homme qui aurait jeté la semence en terre. Il dort, il se réveille, la nuit et le 
jour, et la semence germe et grandit sans qu'il sache comment. D'elle-même, la 
terre produit d'abord l'herbe, puis l'épi, puis du grain plein l'épi. Dès que le fruit 
le permet, on y met la faucille, car la moisson est à terme. 

47 



SYMBOLIQUE DES OUTIL S ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Enfin la faux est utilisée dans la vision anticipée du double jugement de 
!'Apocalypse où elle est l'outil de la moisson qui opère le tri des âmes (XIV, 
14 à 16) : j'eus encore une vision: un nuage blanc sur lequel siégeait comme un 
Fils d'Homme, la tête ceinte d'une couronne d'or et une faucille affilée à la 
main. Un autre ange sortit du temple et cria d'une voix sonore à celui qui sié­
geait sur le nuage: « Faites aller votre faucille et moissonnez; le moment est 
venu, la moisson terrestre est mûre». L'Être assis sur le nuage fit alors passer sa 
faucille sur terre, et la terre fut moissonnée. 

Dans le cabinet de réflexion, un squelette tient une 
faux, invitant le récipiendaire à mourir à une vie 
illusoire d'apparences, pour renaître à 
une vie spirituelle. 

Lame XIII du Tarot de Charles VI, 
représentant fa Mort, 

montée sur un cheval et tenant une 
faux, elle piétine dans leur chute des 

corps de rois, de papes et de cardinaux. 

La mort du vieil homme, qu'incarne le profane introduit dans le cabinet 
de réflexion, sera suivie d'une renaissance spirituelle lors de sa réception de 
la lumière, à l'image du grain de blé jeté en terre, mourant pour renaître. Le 
travail de la faux est dans le prolongement du dépouillement des métaux 
subi par le récipiendaire. Elle rappelle le travail que le néophyte devra 

48 



LA FAUX 

accomplir pour acquenr la connaissance spirituelle et éveiller sa 
conscience. Celle-ci doit devenir la nourriture de son âme, tout comme le 
blé est la nourriture du corps. 

La présence de la faux dans le cabinet de réflexion revêt tous ces sens. 
Le néophyte doit mourir à la vie profane, à l'illusion, au paraître. Initié, il 
sera régénéré par une vie nouvelle, une vie où la conscience est éveillée à la 
lumière reçue dans le Temple. La présence de la faux dans le cabinet de 
réflexion indique au récipiendaire qu'il doit opérer un changement radical 
dans sa vie, une metanoïa, pour poursuivre son évolution. 

Marque d'imprimeur de Guillaume Chaudière, 
libraire et imprimeur à Paris, 1564-1598. 

Elle représente l'homme dans sa dualité mi-bête, mi-ange, 
personnifiant le temps qui s'écoule inexorablement avec le sablier 

pendant que la Jaux accomplit son œuvre. 
Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n ° 287. 



}LL.VSTll. XX X VII. 

George Wither, Emblèmes anciens et modernes, Londres, 1635. 
Illustration n° 37 du livre Ill. 

La Vertu Véritable reste ferme quelles que soient les épreuves traversées. 

« Tant que nous ne serons pas soumis à la volonté de Dieu, 
Nous ne percevrons que la dureté de ses lois. 

Le façonnage de la feuille d'or exige mille et une répétitions, 
manutentions fastidieuses 

pour un résultat resplendissant. 
Ainsi en est-il aussi de l'achèvement d'une carrière 

ou d'une œuvre dont la réalisation a nécessité obstacles et 
adversité surmontés et vaincus. 

Les épreuves fortifient et grandissent l'homme tant elles le taillent 
et le façonnent en force 

au point de devenir le joyau espéré. 
Dans cette perspective, pour obtenir ce résultat, 
qu'il plaise au Grand Architecte de l'Univers 

de me maintenir entre le marteau et l'enclume. » 

On peut envisager que la lumière intérieure allant croissant 
au fur et à mesure que progresse le travail de l'apprenti et du compagnon, 

elle finisse par transformer 
la pierre brute en diamant Lumineux. Cette image correspond à La 

transmutation des vices et passions en nobles vertus. 



Chapitre 4 

Le maillet et le ciseau de l'apprenti 

Au Rite Anglais de Style Emulation, on présente au néophyte les outils 
de l'apprenti franc-maçon entré qui sont la règle de vingt-quatre pouces, 
le maillet et le ciseau. On lui explique que la règle de vingt-quatre pouces 
sert à mesurer l'ouvrage ; le maillet à faire disparaître toutes les bosses et 
aspérités superflues ; le ciseau permettant de continuer ce travail de 
dégrossissage et servant aussi à préparer la pierre, de sorte qu'elle peut 
passer ensuite entre les mains d'ouvriers plus habiles. Mais comme nous ne 
sommes pas tous des maçons opératifi mais bien plutôt des maçons francs et 
acceptés, ou maçons spéculatifs, nous appliquons ces outils à notre vie morale. 
Dans ce sens, la règle de vingt-quatre pouces représente les vingt-quatre heures 
du jour, dont nous devons consacrer une partie à prier Dieu Tout-Puissant, 
une autre à travailler et à nous reposer, une autre enfin à servir un ami ou un 
Frère dans le besoin, sans pour autant négliger nos intérêts ou ceux de nos 
proches. Le maillet représente la force de la conscience qui doit réprimer toutes 
pensées futiles ou déplacées susceptibles de nous distraire pendant l'une de ces 
parties du jour, afin que nos paroles et nos actions puissent s'élever pures de 
toute souillure jusqu'au Trône de Grâce. Le ciseau nous illustre les avantages 
de l'éducation qui seule peut faire de nous des hommes capables de prendre 
place heureusement dans une société réglée et policée 1• 

Le maillet, avec la règle et l'équerre, est désigné comme l'un des trois 
outils de base remis à l'apprenti entré. 

Il y a un commencement chaque fois qu'un nouvel initié entre dans la 
Voie. Dans différentes traditions, le premier acte de la création est un 
mouvement de percussion. « Le Saint - béni soit-il - frappe l'Aïn Soph » 

dit le Zohar. On peut voir dans le rite maçonnique un écho ou un rappel 
de cet acte créateur. 

Comme le Guide des Maçons, rituel de référence du Rite Écossais Ancien 
et Accepté (1800), le Régulateur du Maçon, rituel de référence du Rite 

1. Emulation Ritual, Initiated, Regalia Revised Édition, 1996, p. 95 et 96. 

51 



SYMBOLIQUE DES OUTIL S ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Français, indique que l'on présente à l'apprenti qui va passer compagnon 
un maillet et un ciseau lors de son premier voyage. 

De retour à l'occident, le Vénérable lui en explique la signification : 
Mon Frère, ce premier voyage vous figure l'année que tout compagnon doit 
consacrer à s'instruire de la qualité et de l'emploi des matériaux; à se perfection­
ner dans la pratique de la coupe et de la taille des pierres qu'il a dû apprendre à 
dégrossir à l'aide du maillet et du ciseau, pendant son apprentissage. 

Le sens de cet emblème est qu'un Apprenti, quelques connaissances qu'il 
croit avoir acquises, est encore loin de pouvoir finir son ouvrage; que le brut et 
le superflu des matériaux consacrés à la construction du Temple qu'il élève au 
Grand Architecte de l'Univers, et dont il est la matière et l'ouvrier, ne sont pas 
encore enlevés; qu'il ne peut se dispenser du travail dur et pénible du maillet 
et de la conduite attentive et précise du ciseau, qu'il ne doit jamais s'écarter de 
la ligne qu'un maçon habile lui a tracée 2. 

Les propriétés du maillet 

Attesté depuis !'Antiquité, classé parmi les outils dits à percussion 
lancée, le maillet a été utilisé aux époques où le fer était rare. On en trouve 
nulle trace, que ce soit en Grèce, ou dans l'Empire romain, sauf dans les 
représentations du « dieu au maillet». Sa plus ancienne illustration médié­
vale date du XII° siècle; à partir de cette époque, on en a des traces de plus 
en plus fréquentes, dont l'importance diminue ensuite à partir de la 
Renaissance3. 

Dans !'Antiquité, le marteau et le maillet diffèrent par le nom, la 
forme et l'usage. Certaines représentations sont reconnaissables sur des 
épitaphes ou des bas-reliefs chrétiens. Le maillet est une sorte de marteau 
à deux têtes, ordinairement en bois. C'est de lui dont se servaient les lapi­
cides, ces artisans qui réalisaient la gravure des inscriptions sur la pierre. 

Laction conjointe du maillet et du ciseau est opérante et prend tout 
son sens sur le bloc de pierre extrait de la carrière. Ce bloc a une forme 
irrégulière, d'où le qualificatif approprié de pierre brute. Une ébauche du 
dégrossissage est faite en carrière. Loutil permet, par la relation action­
réaction, d'évaluer la qualité du matériau à travailler. Elle donne à la pierre 
une forme approximativement parallélépipédique ou cubique. À ce stade, 

2. Le Régulateur du maçon 1785/ l 801, éd. critique établie par Pierre Mollier, Éd. 
À l'Orient, 2004, p. 173 et 174. 
3. Bessac Jean Claude, L'outillage traditionnel du tailleur de pierre, in Renaissance Tradi­
tionnelle, n° 78, avril 1989, p. 129 à 143. 

52 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

.... 
~ .... ·. 

Inscription funéraire de Zozimus, I monumenti dei Museo Pio-Lateranense, 
pl. LIX n°4. 

Cette pierre gravée représente, outre le maillet et la pointe, un objet qui paraît être 
le charbon ou la craie servant à tracer les lettres ou les symboles avant de les graver. Au 
VI' siècle, les artisans qui taillaient et sculptaient la pierre ou le marbre étaient aussi 
ceux qui y gravaient les inscriptions. « Ainsi, c'est un tailleur de pierre (lapicida) qui 
grave l'épitaphe en vers que Sidoine-Apollinaire vient de composer pendant la nuit 

pour son aïeul et dont il demande de surveiller attentivement l'exécution ». 

Extrait du Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de liturgie, 
Jase. LXXXIV-LXXXV. 

le tailleur de pierre dresse très grossièrement les arêtes, éliminant les plus 
fortes saillies. Il utilise alors soit une laie, un marteau têtu, un marteau 
taillant, une boucharde, un marteau grain d'orge. 

La laie, ou marteau caillant, que l'on présente parfois à l'apprenti entré, 
était employée entre le XIIe et le XV' siècle. Cet outil dont les extrémités for­
ment des tranchants unis parallèles au manche facilite l'ébauche des grandes 
surfaces dans les pierres tendres et demi-fermes. Son utilisation demande au 
maçon de savoir bien dresser les surfaces et d'avoir une grande habileté. 

Au Rite Écossais Rectifié4, le maillet fait partie des meubles embléma­
tiques mobiles, avec le compas et la truelle. Il est dit que le maillet sert aux 
apprentis à travailler sur la pierre brute pour la dégrossir, aux compagnons 
pour la mettre en œuvre avec des matériaux déjà préparés. Et s'il est en main 
du Vénérable Maître, il est l'emblème de la force pour diriger et contenir les 
ouvriers (Voir au chapitre 14, l'utilisation du maillet du Maître). 

À ce rite, il n'est remis à l'apprenti qu'un maillet (sans ciseau). On peut 
considérer qu'il s'agit d'une« laie ou d'un marteau grain d'orge» qui sert à 
enlever les aspérités des surfaces dégrossies. Il est plus difficile de tailler 
une pierre avec un maillet seul, sans l'intermédiaire d'un ciseau, ce dernier 
permettant une plus grande précision dans le travail. La laie frappe direc-

4. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade d'apprenti/, 1785, Lyon, Ms 5926, p. 86. 

53 



SYMBOLIQUE DES OUTIL S ET GLORIFICATIO N DU M ÉTI ER 

tement sur la pierre afin d'apprécier sa sonorité et d'évaluer sa résistance. 
Ce test est très important car il permet d'estimer la qualité de la pierre, sa 
densité et sa dureté, donc de déceler d'éventuelles fissures dont la présence 
donnera un son particulier. 

Au Rite Écossais Ancien et Accepté, le maillet et le ciseau sont remis à 
l'apprenti dans la phase terminale de sa réception pour qu'il amorce solen­
nellement son premier travail d'apprenti. Le Maître des Cérémonies 
conduit le néophyte au pied de la pierre brute et lui remet un maillet et un 
ciseau pour qu'il frappe trois coups sur elle. Ce choc initial donné à la pierre 
correspond au premier acte de la mise effective en chantier qui reproduit 
ainsi le rythme de la batterie (applaudissements rythmés en cadence et à 
l'unisson). Le son en résonnance produit par la frappe du mailler sur la 
pierre imprime le rythme régulier de la batterie. Ce passage d'un monde 
profane à un monde sacré rappelle les trois coups frappés au théâtre avant le 
début d'un spectacle. Ce premier travail invite à entrer dans un autre monde 
et à pénétrer une autre réalité, de même que les trois coups de maillet rap­
pellent le grondement du tonnerre qui s'abat sur la matière. 

La mise en œuvre initiale consiste à déterminer un plan sur une des 
faces du bloc, puis à le dresser. Pour ce faire, le tailleur de pierre trace avec 
la pointe à tracer et à l'aide de la règle un trait qui détermine le surplus à 
ôter de la face concernée. 

Le maillet ou marteau taillant permet de détacher tout ce qui est 
superflu, afin que l'équerre puisse s'ajuster facilement et exactement5• Le 
travail du maillet est en étroite relation avec une mise en pratique effective 
du dépouillement des métaux pour le récipiendaire. Par le maillet, l'ap­
prenti apprend à conserver l'essentiel tout en sachant se séparer de l' acces­
soire et de l'inutile. 

Titus Burckhardt observe que comme le cosmos, le temple est produit à 
partir d'un chaos. Le matériel de construction, le bois, la tuile ou la pierre, 
correspond à la hylé ou materia prima, la substance plastique du monde. Le 
maçon qui taille une pierre voit en elle la materia qui ne participera à laper­
fection de l'existence que dans la mesure où elle assumera une forma détermi­
née par !'Esprit ... Le travail sur la pierre, qui consiste à enlever le superflu et 
à conférer une « qualité » à ce qui n'est encore qu'une « quantité » brute, cor­
respond à lëpanouissement des vertus qui sont, dans l'âme humaine, les sup­
ports en même temps que les fruits de la connaissance. Selon une parabole, 
l'âme se transforme d'une pierre brute, irrégulière et opaque, en une pierre 
précieuse, pénétrée par la Lumière divine et la reflétant par ses facettes 6. 

5. Les Trois Coups distincts, 1760, Lacomia n° 163, 1995, p. 12. 
6. Burckhardt Titus, Principes et méthodes de l'art traditionnel Éd. Dervy, 1987, p. 7 4 et 79. 

54 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

Cette œuvre de dégrossissement exige que tout maçon opère une 
conversion du cœur pour pouvoir faire œuvre utile et efficace. 

LÉcriture dit (Exode XX, 25) : « Si vous me faites un autel de pierre, 
vous ne le bâtirez point de pierres taillées; car il sera souillé si vous y employez 
le ciseau». 

l'« autel » désigne le cœur humain. Quand le cœur est dur, il ne faut pas le 
travailler et le perfectionner à l'aide du ciseau qui est la doctrine mystérieuse; 
car la connaissance de cette doctrine ne fera que le souiller 7. 

Guillaume de La Perrière, Morosophie, 1553. 
Emblème n ° 78. 

Un sculpteur taille dans le bois, à l'aide du 
maillet et du ciseau, 

une figure de La Fortune. 
<< Tout bon sculpteur est capable de réaliser une 

image à partir de n'importe quel morceau de 
bois, car sa main exercée travaille dans cette 

voie. De même, l'homme prudent et sage 
peut favoriser sa chance 

et transformer toute chose à son profit. » 

Outre l'ouverture du cœur, une inclination au dépouillement et à la 
simplicité est nécessaire pour que la beauté soit dans l'œuvre: Pour façon­
ner une statue de leurs propres mains les sculpteurs dépouillent d'abord (le 
marbre) de toute la matière superflue qui s'opposait à la pure vision de la 
forme cachée: et leur seule opération propre, c'est précisément ce dépouillement 
qui seul révèle la beauté latente 8

• 

Cette image de la statue intérieure qu'il faut dégager de sa gangue ou 
restaurer peut analogiquement être comparée au travail de la pierre brute 
taillée, transformée en pierre cubique. Dans le même esprit, Maître Eckhart 
dit dans ses Traités: Quand un maître fait une image de bois ou de pierre, il 
n'introduit pas l'image dans le bois, il enlève les copeaux qui avaient caché et 
recouvert lïmage. Il n'ajoute rien au bois, au contraire il enlève et creuse ce qui 
le recouvre, il ôte les scories: brille alors ce qui était caché dessous 9• ( Cité aussi 
par Denys l'Aréopagite, Théologie mystique, chap. II, et chez Plotin, dans 
les EnnéadesIV, 7, 10.) 

7. Sepher Ha-Zohar III - 73 (le Livre de /,a Splendeur) trad. et annoté par Jean de Pauly, 
Paris, Éd. Maisonneuve et Larose, 1975, p. 200. 
8. Pseudo Denys l'Aréopagite, Œuvres complètes, traduites, commentaires et noces par 
Maurice de Gondillac, Éd. Aubier, 1943, p. 180. 
9. Maître Eckhardt, Les Traités, Paris, Éd. du Seuil, 1971, p. 6 5. 

55 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Maître Eckhart 10 considère que: Beaucoup de maîtres prétendent que 
l'image est issue de la volonté et de la connaissance. Il n'en est pas ainsi. je dis 
bien plutôt que cette image est une expression d'elle-même sans volonté et sans 
connaissance. Je vais vous en donner une comparaison. On place un miroir 
devant moi; que je le veuille ou ne le veuille pas, sans ma volonté et ma 
connaissance, je me reflète dans le miroir. Cette image ne provient pas du 
miroir, elle ne provient pas non plus d'elle-même, l'image provient bien plutôt 
de ce dont elle tient son être et sa nature. Quand le miroir qui a été devant 
moi est enlevé, je ne me reflète pas plus longtemps dans le miroir, car je suis 
cette image elle-même. 

Femme sculptant une image à l'aide d'un maillet et d'un ciseau. 
Extrait du Livre des clères et nobles femmes de Giovanni Boccacio. 

Le maillet a de multiples applications dans le travail de l'apprenti et du 
compagnon. Ce marteau de bois est un symbole de la puissance de l' éner­
gie directrice du travail et de la volonté agissante. Il est important de diffé­
rencier le maillet employé par l'apprenti et le compagnon, lequel est un 
maillet de tailleur de pierre, de celui du maître, dont l'usage est totale­
ment différent. Celui de l'apprenti et du compagnon leur permet de se 

10. Maître Eck.harde, Sermons, corne I, Paris, Éd. du Seuil, 1974, p. 144. 

56 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

construire, c'est un usage personnel. Le second symbolise l'autorité du 
Maître dans sa conduite des travaux de l'atelier, pour le collectif. 

Le maillet, dans la main du maçon, utilise la pesanteur par le poids, la 
masse et la densité qu'il met en mouvement. Cette force s'ajoute à celle du 
bras du maçon et toutes deux s'appliquent de façon cohérente au point 
d'impact de la frappe. On peut dire que le maillet correspond à une 
volonté, à une détermination, à une action dynamique de transformation 
de la materia prima. 

Le maillet a un pouvoir ambivalent bien marqué: il peut être outil de 
création pour celui qui dégrossit sa pierre, mais aussi de destruction pour 
le mauvais compagnon qui l'utilise comme l'expression dynamique de sa 
colère dans son intention d'éliminer le Maître. 

Le sens de l'existence de chacun se mesure au bien fondé des choix de 
son libre-arbitre orientés vers une œuvre positive, constructive, guidé par 
le rayonnement de la beauté de son âme. Assumer sa vie, c'est se détermi­
ner, s'engager consciemment, faire des choix avec conviction, être pleine­
ment responsable de soi-même. C'est aussi accepter de se confronter 
continuellement à ses imperfections, de se voir sans complaisance, ce qui 
correspond à l'engagement dans la Voie du perfectionnement. 

Chaque action demande de se déterminer sur des éléments objectifs, sans 
contrainte d'aucune sorte, en s'affranchissant de toute idée préconçue ou de 
toutes les formes de préjugés pour s'efforcer d'évaluer sainement une situa­
tion en se référant aux critères de la recherche de la vérité et de la justice. 

Lapprenti s'identifie à la pierre. On peut se demander quelle est la raison 
de cette assimilation à la matière minérale, ultime degré de solidification de 
la matière, la plus éloignée du Principe. En vertu de la loi des analogies, 
selon laquelle « ce qui est en haut est comme ce qui est en bas », on peut 
considérer, en mode inversé, que la pierre est un symbole du Principe. 

Patrice Genty 1 observe au sujet de la pierre que Sheth sign,ifie: « fonde­
ment », et la pierre est le fondement du monde, la base sur laquelle il prend 
appui pour ne pas retomber dans le néant. C'est l'axe support du monde, le 
squelette de la pierre ... La pyramide est consacrée à Sheth. Il y avait de petites 
pyramides dans les tombes égyptiennes comme il y avait des ce/tacs dans les 
domens d'Armorique. Pyramide et celtac symbolisent la flamme, placées dans 
une tombe, elles représentent l'âme humaine montant aux cieux après la mort, 
comme une flamme. La ce/tac gravée sur une tombe est donc le symbole de 
l'immortalité de l'âme... Pour les Druides, la pierre devait être brute, non 
taillée, parce qu'elle symbolisait celui, qui n'a pas de forme, qui n'a pas été fait 

11. Genty Patrice, Études sur le Celtisme, Éd. Traditionnelles, 1973, p. 67 et 77. 

57 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

de main d'homme. Dans la tradition des patriarches, le verbe, avant son 
incarnation ici-bas, était adoré sous le symbole de la Pierre levée. 

L'aspect de symbolisme divin se retrouve dans la pierre de « Beith 
El », « maison de Dieu », nom de la pierre que Jacob consacra en disant : 
Cette pierre sera la maison de Dieu. Beith-El devint Beith-lem ou 
« maison du pain ». 

Le dégrossissement de la pierre est l'emblème même du travail maçon­
nique qui ne peut s'effectuer qu'au moyen du maillet et du ciseau. Le 
ciseau représente la faculté de discernement et le maillet la détermination, 
la faculté volitive efficiente, l'intention mise en action. 

Toute pierre se caractérise par son poids, sa dureté, sa densité. Les 
natures de pierre à employer pour une construction sont généralement indi­
quées par l'architecte. Celui-ci les a placées dans l'ouvrage à exécuter, en fonc­
tion de leur qualité et de leur dureté. En parement vertical (élévateur) on 
emploie des pierres de toutes duretés, de la très tendre à la très dure. Les pierres 
doivent être homogènes, avoir le grain fin et serré et une tonalité régulière. 
Elles doivent résister à l'humidité et à la gelée, être faciles à travailler et adhé­
rentes au mortier pour former une bonne liaison. 

En frappant avec un outil ou un corps solide, la bonne pierre rend un son 
clair (à quelques exceptions près). Si elle renferme des fils ou des poils, elle rend 
un son creux 12

• 

L'emploi des pierres renfermant diverses imperfections, telles que faille, 
craquelure, fêlure, fissure, fil ou poil peut provoquer leur rupture. Elles 
peuvent aussi se déliter ou se désagréger sous l'action de l'air humide. 
Toutes ces indications qualitatives engagent la responsabilité des hommes 
du métier. Une pierre adaptée aux besoins du chantier oblige tout 
apprenti entré à faire preuve de persévérance dans sa progression. Il devra 
être déterminé, et savoir s'adapter en se conformant aux prescriptions de 
la règle du métier. 

La pierre symbolise donc le fondement, la densité, la stabilité, 
l'unité. Les qualités de la pierre du néophyte lui permettront, par son inté­
grité intellectuelle et spirituelle, de retrouver l'unité perdue. Son intégra­
tion sera liée à la qualité de la taille, à la qualité de l'équarrissage. La pierre 
taillée, devenue cubique par sa densité et son immobilité, devient la base 
et le fondement d'une remontée spirituelle vers le Principe. 

Au commencement, l'apprenti observe sa pierre, la jauge, l'examine, la 
scrute et la conçoit dans sa forme idéale. C'est alors qu'il la contourne, 

12. V. Aladenise, Technologie de la taille de la pierre, Éd. Librairie du Compagnonnage, 
1982, p. 35 et 33. 

58 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

recherchant l'angle d'attaque le plus favorable, ce qui lui demande de 
réfléchir, de penser et de méditer avant d'agir. 

Le Maître d' œuvre ou Surveillant fournit le plan de la pierre à tailler et 
guide les pas de l'apprenti. Par la règle et l'équerre, il peut tracer sur la 
pierre les principales lignes que l'apprenti devra s'efforcer d'exécuter avec 
précision et exactitude en suivant le plan indiqué. Ayant les dimensions 
sommairement tracées, l'apprenti dégage d'abord les angles. Une fois les 
contours dégagés, il retire de la masse tout ce qui ne s'inscrit pas dans les 
aplombs des arêtes. 

Lapprenti porte en lui la gestation de sa pierre, le compagnon passe à 
une phase de réalisation plus achevée, et le maître enfin s'identifie à 
l' œuvre parfaite dont l'exemplarité sera vecteur d'une transmission fiable. 

La norme de la construction demande de savoir évaluer, soupeser, et de 
pouvoir s'intégrer dans un ensemble, de manière à comprendre comment 
ramener l'individuel au tout. Lapprenti doit observer et respecter l' équi­
libre de la masse de sa pierre, c'est pourquoi il doit frapper juste, c'est-à­
dire avec discernement, pour éviter de l'abîmer. 

Bernard de Montfaucon, CAntiquité 
expliquée et représentée en figures, 
tome l", Paris, 1722, planche n ° 6, fig. 7 
Prométhée, prenant la suite de la création 
après son frère Épiméthée, façonne l'homme, 
le faisant tenir debout à l'instar des dieux. 
Il sculpte d'abord le squelette à l'aide du 
maillet et du ciseau. Par analogie, l'apprenti 
maçon se sculpte en se recréant 
dans la voie de la perfection. 

Chacun porte en soi la source et le moteur de son perfectionnement 
spirituel. Ils' agit d'une conscience reliée par essence à l'universel, micro­
scopique mais subtile parcelle d'un principe supérieur que certains 
appellent « étincelle divine ». Linitiation est le déclencheur qui entrouvre 
ou ouvre l'entendement et la conscience du cherchant, lequel entreprend 
son voyage initiatique pour rassembler ce qui est épars et trouver l'unité. 

Laction de tailler a un aspect irréversible. C'est une nécessaire opéra­
tion de « soustraction ». Le maillet sert à enlever toutes les parties 
saillantes inutiles. Tout ce qui est ôté de la pierre correspond à la chute du 
superflu (ce qui rejoint le dépouillement des métaux). Cette taille de la 
pierre est un cisèlement de l'être; elle souligne qu'il n'y a pas de réalisation 

59 



Christoph Weigel, Der Zimmermann (Le charpentier). 
Gravure sur cuivre XVII/140, 1698, 

représentant un charpentier 
maillet et ciseau en mains. 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE L APPRENTI 

spirituelle possible sans d'authentiques détachements. La pierre cubique 
idéale, taillée sur ses six faces, représente l'initié qui par son degré avancé 
tente de s'identifier à la perfection de l' œuvre. Quand on observe le cube, 
seules trois faces sont visibles, illustration de la perception relative de 
chacun et de l'impossibilité d'avoir une vision globale de l' œuvre à réaliser. 

À cet effet, les rites, les signes et les symboles sont les moyens et les 
outils mis à disposition pour servir de révélateurs, devant faciliter l' expres­
sion des potentialités et l'authenticité de chacun. En maçonnerie, la quête 
initiatique fait appel à une dynamique de moyens qui commence par la 
concentration ou attention à l'instant, cette condition sine qua non de 
toute progression et de toute amélioration. Simone Weil 13 considère que 
l'attention absolument sans mélange est prière. Toutes les fois que l'on fait 
vraiment attention, on détruit du mal en soi. 

Dans le même esprit, la mémoire et l'écoute de l'autre constituent les 
deux pôles de la spiritualité soufie : certains versets du Coran encouragent 
à être attentif, à écouter, ces deux actions étant en parfaite adéquation. Au 
Régime Écossais Rectifié 14, lors de l'ouverture des travaux, il est recom­
mandé à tous les assistants par trois fois : « Soyez attentifs au travail » ou 
encore« prêtez attention». 

Le désir d'être reçu maçon implique une vocation. Celle-ci demande 
de répondre à un appel, à une aspiration vers le haut; c'est la réponse 
concrète à cette prédisposition spirituelle, à l'étincelle divine, évoquée plus 
haut, qui éveille l'âme vers la Lumière. 

L éveil de la conscience correspond à l'ouverture du cœur et de l' enten­
dement. Il demande d'être réceptif, disponible, simple, de bonne volonté 
et d'avoir une intention droite. Le détachement de l'accessoire, ou 
« lâcher prise », implique de percevoir la réalité confrontée aux illusions, 
de privilégier le fond par-delà les formes. Les moyens employés dans le 
domaine de la réussite mondaine sont opposés à toute progression dans 
la voie spirituelle. Le paraître et l'être sont deux voies diamétralement 
antinomiques. 

La connaissance de soi demande une exigence intérieure qui consiste à 
rectifier constamment son cap en vue de se perfectionner, à trouver un 
équilibre entre pensées, paroles et actions. Cette transmutation de l'initié 
est représentée par le passage de la pierre brute à la pierre cubique. La 
pierre brute peut également être considérée comme l'état originel, la 
potentialité pure, la materia prima. 

13. Weil Simone, Attente de Dieu, Éd. Fayard, 1966. 
14. Grand Prieuré des Gaules, Rite écossais ancien, accepté et rectifié aux convents de 
Kohlo en 1772, de Lyon en 1778 et de Wihlemsbad en 1782, p. 19. 

61 



c.%: r(!/êrt,.J!!!OCUNQJ_ FEIUR_firar vnus tt idem., 
Cumjlmz'!/.s_jem er totus vbr'i mtltL . 

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611. 
Emblème n ° 70. 

Emblème représentant une pierre cubique et accompagné de la devise : 
« N'importe où je serai porté, je serai porté unique et identique, 

toujours et partout semblable à moi-même ». 

Commentaire de George Wither: 
« De quelque côté qu'il soit, le cube a toujours la même apparence. 

Ce cube, présentant des faces carrées toutes égales à elles-mêmes, est semblable au 
tempérament de l'homme à l'esprit vertueux pour lequel rien ne peut altérer ses réso­

lutions, car le cube se tient toujours dans la même posture, similaire en forme 
et taille quel que soit le côté sur lequel il repose. 

Les hommes droits, bien formés et rectifiés, carrés grâce à une discipline vertueuse, 
perdurent dans la forme et la fermeté d'un honnête esprit. 

L'homme doit retenir la rigueur et les honnêtes procédés et toujours garder la même 
intégrité, ni ne couvrant une richesse vaine, ni ne tentant d'être celui qu'il n'est pas, 
Bien que par nature nous soyons remarquablement durs. Seigneur, équarrissez-nous 
comme les pierres. Placez-nous dans ce temple spirituel où nous pourrons grandir au 

sein d'une structure ferme et carrée. Par Votre grâce, faites-nous y résider 
pour toujours. » 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

Enfin, l'aboutissement du travail, la réalisation du chef-d' œuvre, de la 
pierre brute en pierre cubique à pointe, correspond à une libération 
de l'être. Celle-ci conduit à la perception essentielle de !'Un, de !'Unique, 
de !'Unité, de la source existentielle et cohérente de toutes choses, en les­
quelles se reflète le Multiple, cet autre aspect fragmenté de l'unique réalité. 

La forme cubique favorise et permet son intégration homogène et har­
monieuse à l'ensemble de la construction. Chaque pierre pouvant se jux­
taposer indéfiniment à d'autres par sa forme travaillée, sans perdre 
l'essence de ses caractéristiques intrinsèques. Toute pierre a un grain, une 
couleur, une sonorité, une densité spécifiques. Bien que paraissant sem­
blable aux autres, aucune pierre n'est identique. 

René Guénon remarque que le cube est la forme la plus arrêtée de toutes, la 
plus spécifiée. Il est la forme dernière de la manifestation, aussi cette forme est­
elle celle qui est rapportée, parmi les éléments corporels, à la terre, en tant que 
celle-ci constitue l'« élément terminant et final » de la manifestation dans cet 
état corporel, tandis que la sphère en est la forme primordiale 15. Cette forme est 
donc en quelque sorte celle du « solide » par excellence, et elle symbolise la « sta­
bilité», en tant que celle-ci implique l'arrêt de tout mouvement; il est d'ailleurs 
évident qu'un cube reposant sur une de ses faces est, en fait, le corps dont l'équi­
libre présente le maximum de stabilité. . . Le cube symbolise encore l'idée de 
« base » ou de « fondement », qui correspond précisément à ce pôle substantiel 

Dans la Kabbale hébraïque, la forme cubique correspond, parmi les Sephi­
roth, à lesod, qui est en effet le « fondement » (et, si l'on objecte à cet égard 
que lesod n'est cependant pas la dernière Sephirah, il faudrait répondre à cela 
qu'il n'y a plus après elle que Malkuth, qui est proprement la« synthétisation » 

finale dans laquelle toutes choses sont ramenées à un état qui correspond, à un 
autre niveau, à l'unité principielle de Kether) ; ceci est également en relation 
avec les mystères de la Kaabah dans la tradition islamique; et, dans le symbo­
lisme architectural, le cube est proprement la forme de la « première pierre » 

d'un édifice, c'est-à-dire de la « pierre fondamentale », posée au niveau le plus 
bas, sur laquelle reposera toute la structure de cet édifice et qui en assurera 
ainsi la stabilité 16• 

La Jérusalem céleste est représentée par une forme cubique, alors 
qu'habituellement le carré symbolise la terre, et le cercle, le ciel. Dans ce 

15. Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, Éd. Gallimard, 1945, 
p. 136 et 137. 
16. Guénon René, op. cit., p. 136 et 137. 

63 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTI ER 

contexte, la ville est cubique parce qu'elle cristallise les principes célestes à 
la fin du cycle. Elle est céleste parce qu'elle représente le point de départ 
d'un nouveau cycle. Parallèlement, la ville est aussi censée représenter la 
maîtrise organisée de la matière sur l'état « chaotique », désorganisé. 

D'autre part, on peut ajouter que la Ville nouvelle symbolisant l'état final, 
actualise tout ce que le Paradis terrestre retenait en puissance. La potentialité 
pure de ce dernier étant représentée par la sphère, le passage du jardin terrestre 
à la Ville céleste sera La « quadrature du cercle », opération qui est mathémati­
quement regardée comme impossible parce qu'elle symbolise précisément Le pas­
sage de la qualité pure à la quantité pure. Ces deux points extrêmes qui 
délimitent tout cycle de manifestation se joignant nécessairement à La jonction 
de deux cycles différents et c'est sans doute pourquoi La Ville sainte est dite à La 
fois céleste et cubique 17• 

Mathias Holtzwart, Emblematum 
Tyrocinia, 1576 
Emblème n ° 40. 

« Celui qui pratique La vertu 
produit une grande Lumière ». 

Savoir frapper juste, au bon endroit, demande d'être capable de maîtri­
ser sa force et de mesurer ses efforts. Par la répétition du geste, l'apprenti 
acquiert progressivement une méthode de travail et une volonté. Manié et 
activé avec discernement aux grades d'apprenti et de compagnon, le 
maillet permet de modérer ses désirs, de maîtriser ses passions, de corriger 
ses excès. Il correspond à une volonté spirituelle qui actualise et stimule la 
connaissance qui sous-tend le geste. 

Outil d'action sur la matière, le maillet symbolise l'énergie et la puis­
sance ainsi que la constance dans le travail. Il correspond à la présence 
d'esprit, au contrôle de soi, à la persévérance, à la détermination et au 
courage. 

17. Viseux Dominique, L'Apoca!ypse son symbolisme et son image du monde, Éd. Archè, 
Milano, 1985, p. 201 et 202. 

64 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

EBAUCHE~, TAILLE. CISELURE 
au POINÇON eu., .. - - -•6". -----7 1 1 

~ ................ . 

V. Aladenise, appareilleur, Technologie de la Taille de la pierre. 

L'ébauchage au poinçon est une taille faite suivant la pierre à retirer 
avant d'effectuer les ciselures (fig. 37). 

La ciselure a pour but de préserver l'arête dans la taille d'un bloc 
avant l'emploi de gros outils de frappe (fig. 38). 

En résumé, on peut dire que le maillet, la laie ou le marteau taillant 
sont autant d'outils qui permettent de faire sauter les aspérités de la 
pierre brute pour qu'elle parvienne à s'intégrer à l'ensemble de la 
construction. Sur un plan spirituel, l'usage symbolique de ces outils 
dans un dessein noble et élevé permet de débarrasser le cœur de tous les 
vices, autant que du superflu, préparant ainsi l'âme à devenir une pierre 
vivante de l'édifice spirituel. Le geste du maçon doit être précis, circons­
pect et persévérant, permettant de progresser par étapes successives, sans 
précipitation m impatience. 

Le ciseau 

Une caractéristique importante de la Tradition, mise en évidence par le 
premier travail de l'apprenti, est la référence au métier, et plus précisément 
à celui du sculpteur ou du tailleur de pierre. Le ciseau, mû par le maillet, 
met en évidence la loi d'action et de réaction, là où il s'oppose à la pierre 
qu'il taille. L'origine de cet outil dit à percussion posée, parce que le maillet 

65 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

en est le percuteur, est très ancienne; sa présence est attestée dès !'Anti­
quité en Egypte, dans l'Ancien Empire. 

Les ciseaux sont de forme prismatique ou cylindrique. Aplatis à l'une de 
leurs extrémités pour former tranchant, ils ont à l'autre extrémité: 

- soit une tête en bourrelet, dite champignon, pour le ciseau à maillet 
- soit une tête en tronc de cône pour le ciseau à pierre dure 
Il y a des ciseaux de plusieurs longueurs, à tranchants plus ou moins larges. 
Pour la taille de la pierre tendre et demi-ferme, les ciseaux sont en acier 

plat ou bombé, fixé sur des manches en bois. Le ciseau gradine grain d'orge, en 
forme de petites pyramides allongées (genre céréale, grain d'orge) sert à l'enlè­
vement des aspérités des pierres fermes 18• 

Le ciseau du tailleur de pierre est constitué d'une lame dure en acier, 
coupante, taillée en biseau à l'une de ses extrémités. Le ciseau s'utilise 
entre le maillet et la pierre pour entailler celle-ci, la rectifier et ainsi la 
transformer. En général, le ciseau est entièrement métallique quand il est 
employé au travail d'une pierre dure. Il a un manche en bois lorsqu'il est 
utilisé au dégrossissage d'une pierre tendre. Le maillet et le ciseau sont 
indissociables l'un de l'autre. Ils permettent, par leur action conjointe, de 
façonner et de rectifier la matière selon une norme choisie, déterminée, 
programmée. 

La mise en action de la puissance du maillet doit être maîtrisée et sa 
force contrôlée pour contenir les excès de vivacité, les emportements, alors 
et les écarts. Le ciseau, par l'impact de la frappe du maillet, permet de 
détacher le superflu, l'inutile et les parties saillantes. Ce tandem maillet­
ciseau demande de savoir trouver son rythme de travail dans la régularité 
et l'apaisement des passions pour découvrir, dans cette action de simplifi­
cation et de recherche de la perfection, la beauté et la vérité qui s'y 
cachent. 

Le maillet est une expression de la dynamique de la vie, de l'énergie 
d'une masse à mettre en mouvement, alors que le ciseau est acuité et dis­
cernement. 

Si la résolution de l'initié à se perfectionner est ferme et déterminée, les 
maintiens et coût du ciseau seront fermes et aburés. Cependant, à lui seul, 
il restera impuissant, et les bonnes résolutions ne resteront que théoriques. 
Un ciseau seul ne peut rien, il a un rôle médian entre le maillet et la 
pierre. 

18. Y. Aladenise, op. cit., p. 5 à 7. 

66 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE LAPPRENTI 

Frédérick Tristan19 observe que le ciseau avec son complément le maillet 
ou la massette est l'outil à percussion destiné à travailler les corps durs avec 
plus ou moins de précision selon la taille de son biseau et la force qui lui est 
imprimée. Outil du tailleur de pierre, du maçon, du charpentier, du menui­
sier, de lëbéniste, il affecte des formes différentes selon l'emploi. 

L'emblématique du ciseau et du maillet est liée au dégrossissage de l'œu­
vrier en même temps qu'à celui de l'œuvre. « Plus le ciseau est fin plus l'œuvre 
se fait subtile » Ce symbolisme est lié à celui de la pierre brute (le profane, le 
vieil homme) et de la pierre cubique (le compagnon fini, l'homme nouveau). 

Lorsque l'apprenti a les dimensions de sa pierre, il dégage d'abord les 
angles. Le tailleur de pierre ôte de la masse tout ce qui ne s'inscrit pas dans 
les aplombs des arêtes, une fois que les contours sont déterminés. C'est 
ainsi qu'il façonne son âme pour en éliminer le chaotique, l'arbitraire et le 
grossier, après qu'il a défini les grandes lignes de son projet. 

On remarquera que si la taille offre un aspect négatif par la chute du 
superflu, elle offre aussi un aspect positif grâce à une action qui, par sous­
traction, cherche à créer et fait émerger la forme projetée. Tailler, c'est 
ôter, détacher. Toute parcelle arrachée par le ciseau au bloc originel quitte 
définitivement ce dernier, sans retour possible. Le ciseau est un symbole 
de la discipline, il est un révélateur de la beauté et de la lumière potentielle 
cachées en chacun. 

Titus Burckardt note, à propos des instruments du sculpteur, que le 
maillet et le ciseau sont à l'image des « agents cosmiques » qui différencient la 
matière première, représentée ici par la pierre brute. Le complémentarisme du 
ciseau et de la pierre se retrouve d'ailleurs nécessairement, sous d'autres formes, 
dans la plupart des métiers traditionnels, sinon dans tous: la charrue laboure 
la terre comme le ciseau travaille la pierre, et c'est encore de la même façon, 
principiellement parlant, que la plume « transforme » le papier; l'instrument 
coupant ou façonnant apparaît toujours comme l'agent d'un principe mâle 
qui détermine une matière femelle. Le ciseau correspond de toute évidence à 
une faculté de distinction ou de discrimination; actif à l'égard de la pierre, il 
devient passif à son tour lorsqu'on l'envisage dans sa connexion avec le maillet 
dont il subit pour ainsi dire l'« impulsion ». Dans son application initiatique 
et « opérative », le ciseau symbolise une connaissance distinctive et le maillet la 
volonté spirituelle qui « actualise » ou « stimule » cette connaissance; la 
faculté cognitive se trouve ainsi placée au-dessous de la faculté volitive, ce qui 
semble à première vue contraire à la hiérarchie normale, mais ce renversement 

19. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éd. du Rocher, 2000, 
p. 146. 

67 



:,,~ bin cin 6tcinmtt; fot1ge &titi 
®it ~angnl'IDincfdmdp t>ii ~frf)tf cf2dt/ 
:}cf2 auffric~t E5tcin6cufer wolb(innl 
®it 5tcffcr/gcwtfb/Q)ab \Htb Q;nlnt1/ 
®it@.;ibdmautvrn \)on ..Quat>cr~cin/ 
~uc~ <5c~loffcr t>nb Zvürncn i~ m<l)tt/ 
6ct, icf2 auff f<~fn flarcf,n gtunbt/ 
<rat>mue cr~h,~ bic Stunff crfunt>. 

JostAmman, 
Der Steinmetz (Le tailleur de pierre), 1568. 

Gravure sur bois n ° 85, vers d 'Hans Sachs. 



LE MAILLET ET LE CISEAU DE L'APPRENTI 

apparent s'explique par l'inversion métaphysiquement nécessaire que subit, 
dans le domaine « pratique », le rapport principiel suivant lequel la connais­
sance précède la volonté. C'est d'ailleurs la main droite qui manie le maillet et 
la gauche qui guide le ciseau 20

. 

En résumé, on peut considérer que le ciseau symbolise une connais­
sance distinctive, la faculté de se déterminer dans ses choix par des moti­
vations sérieuses dont le fondement est objectivement vérifiable. Symbole 
de détermination, le ciseau est l'outil du discernement, vertu essentielle 
dans toute quête sous-tendue par la volonté de marquer une entreprise du 
désir d'aboutir à une œuvre achevée. Le ciseau devra toujours être affûté, 
afin que l'intelligence agisse avec subtilité, laissant de côté les préjugés 
communément répandus. 

Les outils du Maître Maçon de la Marque 

La maçonnerie de la Marque est spécifique du Rite Anglais de Style 
Émulation. Elle tire son origine d'une tradition dans laquelle l'homme du 
métier laisse une empreinte de sa marque personnelle sur sa pierre. Afin de 
pouvoir bénéficier de l'avancement à la Marque, un Maître Maçon doit se 
choisir une marque selon certains critères. 

Lorsqu'un Maître Maçon est avancé à la Marque, le Couvreur lui rap­
pelle, au moment de son introduction en loge: Lorsque vous avez été initié 
à la franc-maçonnerie, vous avez été admis sur la pointe d'un instrument 
acéré présenté à votre sein gauche mis à nu (il s'agit du compas); au 
deuxième grade, vous avez été admis sur l'équerre. Vous êtes maintenant admis 
sur le maillet et le ciseau. C'est alors qu'en appliquant le ciseau sur le sein 
gauche du récipiendaire, il le frappe avec le maillet de la batterie de Compa­
gnon du Métier en lui disant: « Entrez sur le tranchant du ciseau ». 

Les outils de la Marque sont donc le maillet et le ciseau. Ils sont dispo­
sés sur le Volume de la Loi sacrée, et c'est sur ces outils que tout Maître 
Maçon de la Marque est admis à ce grade. Le Vénérable Maître de la 
Marque les utilise pour appliquer sa marque d'approbation sur le travail, 
par trois coups de maillet frappés en triangle sur le ciseau, signifiant que la 
Marque présentée convient et qu'elle est agréée. 

L'utilisation de ces outils rappelle au Maître Maçon de La Marque Les qua­
lités morales de la discipline et de l'éducation et l'enjoigne à se maintenir dans 
le ferme mais humble espoir que, par la correction de ses imperfections et la 
domination de ses passions, il sera un jour jugé digne de recevoir La marque 

20. Burckhardt Titus, op. cit., Dervy, 1987, p. 75 et 76. 

69 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

d'approbation du Grand Inspecteur de l'Univers (l'œil qui voit tout) et 
reconnu apte à prendre place dans cet édifice spirituel: « cette demeure qui 
n'est pas faite de mains humaines, éternelle dans les cieux21 ». 

Le maillet et le ciseau sont utilisés dans des contextes tout différents, 
puisque le maillet de bois est uniquement destiné à conduire le ciseau 
pour tracer la marque. Il doit donc être soigneusement distingué du 
maillet du grade d'apprenti. On observe pourtant avec intérêt que ce sont 
les mêmes outils qui ont servi au travail initial de dégrossissage de la pierre 
brute, qui sont utilisés pour marquer l'achèvement de l' œuvre par l' adop­
tion d'une marque. 

jeton de Maître Maçon de La Marque, face avers ayant en son centre 
Le maiffet et le ciseau, portant la devise 

« Son of man, mark weff » (Fils de l'homme, marque bien). 

21. The text book of the advanced freemasonry, Mark master, Londres, Éd. William 
Reeves, 1851, p. 67. 



Chapitres 

Le fil à plomb et la perpendiculaire 

La perpendiculaire est composée d'un arceau au milieu duquel est sus­
pendu un fil à plomb. Le mot perpendiculaire provient du verbe latin pen­
dere, pendre. La masse métallique qui pend à l'extrémité du fil à plomb 
met en évidence l'existence et la direction de la force de l'attraction ter­
restre, c'est-à-dire de la pesanteur, vers le centre de la terre. La perpendicu­
laire était souvent appelée « ligne d'aplomb », dans les am et métiers, ou 
simplement plomb, à cause du poids qui tient le cordon tendu. 

Le fil à plomb 

Le fil à plomb est un outil très ingénieux et d'une grande simplicité. Il 
consiste en un fil simple lesté d'un poids à l'une de ses extrémités. Le fil 
est léger par contraste avec la densité du plomb qu'il soutient. Ils sont 
interdépendants l'un de l'autre, de même que le ciel et la terre. Il est par­
fois composé d'un fil mince, souple et solide, tendu, traversant une plaque 
carrée trouée en son centre, qui soutient un cône inversé ou un cylindre 
de plomb, dont le diamètre est égal au côté du carré. 

Cette parfaite égalité entre le côté du carré et le diamètre du cône ou 
du cylindre en fait l'outil de référence de la verticalité. Il est en équilibre, 
en adéquation juste avec la pesanteur. 

Le fil à plomb donne la verticale qui correspond à toute droite passant 
par le zénith d'un lieu, il en donne l'axe, et aussi l'axe du monde. 'Umar1 

observe : ainsi l'action du Ciel en terre est-elle parfaitement représentée par cet 
élément « pesant » et « qui ne tient que par un fil » et l'inversion normale des 
symboles y est-elle formellement signifiée comme une constante nécessaire à toute 
méditation sur l'initiation de métier. Le cône inversé est le « reflet » du delta 
lumineux: il y a là l'indication précise de toute la méthodologie maçonnique ... 
La Référence « hermétique » de la Table d'Émeraude qu'illustre le Fil à 

1. 'Umar, Introduction générale à l'étude du fil à plomb in Vers la Tradition n° 63, mars­
mai 1996, p. 38 à 43. 

71 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Plomb, confirme qu'à ce qui est le plus haut dans !'Esprit correspond ce qu'il y 
a de plus bas dans la Manifestation, mais en mode inversé. 

Dès !'Antiquité, notamment chez les Égyptiens, plus tard chez les 
Romains, on trouve trace du fil à plomb, le perpendiculum, que nous avons 
baptisé fil à plomb, même quand il est fait de fer ou de cuivre, était chez 
les maçons romains un instrument qui servait, comme aujourd'hui, à dresser 
les angles d'une construction et les surfaces verticales 2

• 

Le fil à plomb est le symbole de la recherche en profondeur pour éta­
blir la vérité et l'équilibre. Laplomb donne l'équilibre, la stabilité néces­
saires à toute construction solide et durable. Ce terme d'aplomb désigne 
également le fait de se présenter ou de parler avec assurance, sans crainte, 
mais avec pondération. Laplomb évoque une station parfaitement droite 
dans la verticalité, sans prétention, ni servilité. 

Pour Chappron3, l'aplomb est l'emblème d'une âme pure, d'une 
conscience exempte de tout reproche, marchant avec sécurité à travers les 
écueils les plus dangereux. 

« Pour connaître par minuit l'endroit du midi 
comme celle de minuit le haut orient et le haut 
occident, le bas orient et le bas occident aussi, et 
l'endroit soit tendue une corde qui tient ferme 
en haut et en bas, puis une au plomb qui obéisse 
jusqu'iL soit temps de l'arrêter et qu'elle soit un 
peu distante l'une de L'autre et tellement dressée 
qu'on voit l'étoile du pommeau droit sous Les 
deux cordes ensemble ... » 

Extrait du Grand calendrier et compost 
des Bergiers avec leur astrologie, 1426. 

2. Cabral Fernand, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Éd. Lerou­
zey, 1936, p. 202. 
3. Chappron, Nécessaire maçonnique, Éd. Dervy, 1993, p. 50. 

72 



LE FIL À PLOMB ET LA PERPENDICULAIRE 

Georgette de Montenay, Le cœur sondé, emblème n ° 82. 
Fil à plomb, tenu par la main divine sortant d'un nuage,descendant 

au centre d 'un cœur, 
extrait des Emblèmes ou devises chrétiennes 

Lyon, 1571, ILLustration de Pierre Woeiriot. 

Si L'homme était en soi tout résolu 
Que Dieu voit tout et Les plus fins cœurs sonde 

jusqu'au fond, il ne serait pollué 
Par tant de fois aux ordures du monde. 
Mais sa raison, sur laquelle il se fonde 
Lui dit toujours, penses-tu qu'il le voit? 
Ô fou, ton sens, où ton erreur abonde 
Te fait entrer où n'a sentier ni voie. 

Suspendu au centre de la loge, le fil à plomb servait chez les opératifs 
d'axe à un swastika, symbole d'un mouvement circulaire autour d'un 
point fixe. Image du courant des formes autour du« moteur immobile» . 

Le fil à plomb est suspendu au centre de la voûte étoilée au point cor­
respondant à l'étoile Polaire. Il marque l'axe du monde indiquant le lien 
du ciel à la terre. C'est la descente de la volonté du ciel, exprimée sur le 
plan terrestre par la Loi. Dès lors, on conçoit que le fil à plomb devrait 
tomber au-dessus de l'autel des serments, au centre de la loge, tel que cela 

73 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

est observé dans des loges irlandaises et aux États-Unis. Cet emplacement 
paraît plus justifié qu'à l'Orient. 

La perpendiculaire 

Joseph Noyer4 montre que si la différence entre le fil à plomb et la perpen­
diculaire ne saute pas aux yeux, elle est néanmoins importante : Le fil à pwmb 
donne /,a verticale du lieu où l'on se trouve, tandis que /,a perpendicuhire implique 
l'existence d'un deuxième phn par rapport auquel se vérifie /,a perpendicuhrité. 

Dépendante de la pesanteur, qui est une loi incontournable de notre 
monde, /,a verticalité est « naturelle » et présente en tout lieu, à tout moment. 
Le fil à plomb ne fait que la révéler. Sa présence manifeste l'Axe primordial 
sans lequel il ne peut y avoir pas même de commencement d'une œuvre de 
construction sacrée. 

La perpendicularité, quant à elle, suppose l'existence de deux plans que 
l'on compare par l'intermédiaire de l'angle droit. Dans une perspective symbo­
lique, on peut exprimer cette différence de la façon suivante: le fil à plomb est 
une expression de !'Un et de l'axe immuable du cosmos, tandis que la perpen­
diculaire est liée au Deux et à l'action humaine, dont elle mesure en quelque 
sorte la rectitude. Toute construction sëlevant suivant la perpendiculaire a 
donc pour référence secrète mais fondamentale, le fil à plomb. 

La perpendiculaire permet donc de vérifier l'absolue verticalité d'une 
construction, d'un ouvrage de charpente ou de maçonnerie, et de rectifier 
les écarts avec la verticale afin que toute élévation s'établisse sur des fonde­
ments appropriés. Le fil à plomb de la perpendiculaire est comme un axe 
qui descendrait de la voûte céleste. Il indique la juste et vraie perpendicu­
laire dans le rapport ciel-terre. Ce fil fait le lien entre ciel et terre, reliant ce 
qui est en haut à ce qui est en bas, le zénith au nadir. Sa direction est tou­
jours orthogonale au plan, parce que c'est la direction même de la gravité 
qui s'exerce perpendiculairement à la surface du globe. Grâce à l'exactitude 
et l'équilibre donné par la stabilité de la position du fil à plomb, cet outil 
évoque analogiquement l'idée de parfaite justice ou équité. 

Joseph Noyer5 considère qu'au principe de verticalité contenu dans le 
fil à plomb, la perpendiculaire ajoute celui d'ajustage. C'est là une notion 
particulièrement importante lorsqu'il s'agit d'assembler. Toute pierre mal ajustée 
apportée à lëdifice doit être rectifiée, et c'est l'une des fonctions de /,a méthode de 

4. Noyer Joseph, Le Fil à plomb et la perpendiculaire, la construction du cœur, conscience 
de l'initié, Éd. Maison de Vie, 2006, pp. 2 à 11. 
5. Noyer Joseph, op. cit., p. 77. 

74 



LE FIL À PLOMB ET LA PERPENDICULAJRE 

travail en Loge que d'exercer une telle rectification. Par la Perpendiculaire est 
offert au Frère de mettre d'aplomb ce qui se trouvait en disharmonie. 

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considère que la ligne 
d'aplomb sert à élever des perpendiculaires sur des bases convenables et 
qu'elle indique aussi que tous les biens viennent d'en haut 6. 

D - Dans quelle attitude était votre corps, lorsque vous reçûtes la Lumière 
de maçon? 

R - Mon corps faisait une perpendiculaire. 
[. .. ] 
D -À quoi sert la perpendiculaire ? 
R -À élever des édifices sur leur base, tant matérielle que spirituelle 7• 

D - Quel est l'ouvrage du Maçon de théorie ? 
R - C'est d'élever dans son cœur des temples à la vertu et des bar­

rières au vice. 
D - Quel est l'ouvrage du maçon de pratique ? 
R- C'est d'élever des perpendiculaires sur des bases 8. 

Emblème servant de marque 
d 'imprimeur 

à Franciscus Fevreus, libraire à 
Lyon en 1588. 

Il représente le fil à plomb, l'équerre 
et la règle, qui gouvernent la loge, 

selon certains Anciens Devoirs. 
Accompagné de l'inscription 

« Ad perpendicufum et normam » 

(D'aplomb et d'équerre). 
Cette devise est extraite par les 

quatre derniers mots du 
paragraphe 13 du chapitre V de la 

partie Ill du Traité 
d'Architecture de Vitruve. 

Extrait des Marques 
typographiques 

de Silvestre, n ° 694. 

6. Les rituels du Duc de Chartres 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 107. 
7. Bibliothèque Municipale de Bordeaux, ca 1745, Manuscrit 828 - t. 36, ch.12. 
8. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 87. 

75 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le bijou du 2e Surveillant 

Q - Que signifie la perpendiculaire que le 2' Surveillant porte ? 
R - Nous devons reconnaître par là que comme un habile maçon 

a durant le travail toujours la perpendiculaire en main pour rendre 
l'édifice plus solide et plus durable; de même le Frère 2' Surveillant 
est obligé d'apporter une sérieuse attention à ce que les frères mar­
chent droit chemin dans le sentier de l'honneur et de la Vertu, et 
qu'ils s'acquittent de ce qu'ils doivent à /'Ordre, selon leurs obliga­
tions contractées 9• 

Au Rite Écossais Rectifié10
, la perpendiculaire est l'emblème de la soli­

darité des ouvrages maçonniques. Elle est donnée au 2e Surveillant qui 
doit veiller à ce que tous les Frères observent fidèlement les lois et prin­
cipes de l'Ordre. 

Médaillon de la Loge« Les Neuf Muses». 
La perpendicukiire, bijou du Deuxième 
Surveillant. 
In The Sentimental and Masonic 
Magazine, février 1796 

Bien que n'exerçant aucune action sur la matière, comme le font le 
ciseau, le maillet ou la main du maçon, la perpendiculaire agit constam­
ment sur la marche des travaux, parce qu'en permanence elle donne un 
sens, un axe à l'ouvrage qui préfigure le geste du constructeur élevant le 
mur du temple. La perpendiculaire, venant d'en haut, ne peut mentir. Elle 
est un outil constant de vérification, car toute construction risque d'être 
soumise à des transformations tant qu'elle n'est pas achevée, c'est pour­
quoi la rectitude d'une construction demande à être sans cesse vérifiée. 
Suivre l'axe de la perpendiculaire demande de rester dans la Voie du juste 

9. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Fac-similé Latomia, 
n° 88, p. 4. 
1 O. Wilermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade d'apprenti/, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 87. 

76 



LE FIL À PLOMB ET LA PERPENDICULAIRE 

milieu, de trouver l'équilibre et de le conserver en restant dans l'aplomb 
de la droiture et de la règle, qui permet de s'élever du nadir au zénith de 
ses aspirations les plus hautes. 

Dans son étude sur cet outil, Joseph Noyer11 indique très justement 
que: Fil à plomb et Perpendiculaire montrent le chemin de la Règle, axe qui 
traverse les mondes et les maintient en cohérence, matériellement autant que spi­
rituellement. Vivre en conformité avec la Règle requiert de la percevoir par le 
cœur et de décider d'en faire l'axe de son existence en participant avec ses Frères, 
à la construction du temple. Ainsi devient-il possible de dépasser les limites de 
l'individualité pour vivre un amour ouvert sur l'éternel et l'universel. 

Au grade de Maître Maçon de la Marque, la perpendiculaire est repré­
sentée sur le tableau qui récapitule tous les symboles. Il est dit qu'elle est 
employée par les maçons opérati.fi pour vérifier et rectifier les verticales lorsqu'on 
les élève sur des fondements appropriés. Mais en tant que maçons spéculati.fi, 
nous nous en servons pour indiquer la justesse et la droiture de nos actes. De 
même que l'édifice qui n'est pas vertical est instable et doit nécessairement sëcrou­
ler, de même l'homme dont la vie ne repose pas sur des principes rigoureux mais 
oscille au gré des impérati.fi incertains de l'intérêt ou de la passion doit rapide­
ment se perdre dans l'estime des personnes de bien. À l'opposé, l'homme droit et 
rigoureux, qui résiste aux attaques de l'adversité et aux séductions de la prospé­
rité ne sëcarte ni sur la droite ni sur la gauche du droit chemin du devoir. Celui­
là restera toujours ferme sous les plus terribles coups du sort et n'aura à redouter 
ni l'atteinte des envieux ni la calomnie des méchants 12

. 

11. Noyer Joseph, op. cit., p. 83. 

jeton de présence en argent de La Loge 
« Isis », à Paris. 
Face avers représentant un triangle 
ayant en son centre un cercle adjacent, 
coupé en son milieu par un fil à 
plomb. 
Époque Premier Empire 
ou Restauration. 
Photo Marc Labouret. 

12. The Text book of advanced freemasonry, Mark Master, Londres, Éd. William 
Reeves, 1851, p. 67 et 68. 

77 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

En résumé, sur un plan spirituel, la perpendiculaire permet de contrôler 
la justesse et la droiture de nos pensées et de nos actions qui doivent être en 
symbiose. Toute construction qui n'est pas verticale est instable, pouvant 
s'effondrer à tout moment. Il en va de même de ceux dont la vie louvoie au 
gré de l'intérêt du moment ou de l'emportement des passions. En revanche, 
la personne de bien dont la vie est fondée sur des principes de droiture est 
apte à résister aux épreuves de l'adversité, aux sirènes des vanités. Elle sait se 
maintenir dans l'axe du juste milieu qui correspond à la voie droite de 
l'équilibre entre devoir et raison, mais aussi d'une parfaite justice ou équité. 

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556. 
Gravure représentant L'usage du fil à plomb pour construire des triangles semblables 

et calculer des distances non directement mesurables. 

On peut considérer que la perpendiculaire est une invitation à des­
cendre en soi-même, à mettre son mental dans l'état d'un récipient vide, 
dans lequel les expériences nouvelles et la connaissance s'acquièrent par 
l'élimination du trop plein du savoir profane. Cet outil nous invite à la 
recherche en profondeur, mais aussi à trouver un équilibre, une stabilité, 
un sens de la mesure, en se conformant à la règle, et un aplomb dans le 
maintien de toutes nos attitudes. Il ne s'agit pas de se contenter d'un« je 
suis comme je suis », mais de trouver son axe dans cette quête de vertica­
lité qui permet de se trouver et d'affirmer « je suis ce que je suis ». 



DEUXIÈME PARTIE 

LES OUTILS DU COMPAGNON 

Marque d'imprimeur de Pierre Metteyer, 
libraire et imprimeur à Paris, 1595-1639. 

Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n ° 925. 



Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611. 
Emblème n ° 35, avec la devise: « Mens servare modum » 

(L'esprit humain ne sait pas garder la mesure 
ni réfréner ses passions quand le succès le grise), 

inspirée de deux vers de Virgile, Énéide, X 501-502. 

Commentaire de Georges Wither, d'après A Collection of Emblems, 1636: 

« En paroles par passion ou en acte 
ne dépasse pas le juste milieu. 

Notre nature demeure sauvage et rétive, 
sans la lumière de la raison et de la grâce. 
Elle ne peut vivre sans bride ni sans règle, 

prêtons donc attention à l'équerre sous peine d'être en perdition. 
L'équerre symbolise la loi en tant que règle pour l'humanité. 

La bride représente l'usage de la raison 
qui freine les élans incontrôlés de la passion. » 



Chapitre 6 

L'équerre 

Les propriétés de l'équerre 

Le nom latin de l'équerre est norma qui signifie aussi règle, modèle ou 
exemple. Quant au terme même d'équerre, il tire son origine du bas latin 
exquadra, dérivé du verbe exquadrare signifiant équarrir, rendre carré. 

Le symbole de l'équerre est attesté dès 1725 dans la franc-maçonnerie 
spéculative par les premières divulgations. Il est intéressant de noter que, 
vers 1830, près de Limerick en Irlande, au pont de Baal, fut trouvée sous 
la pierre de fondation une vieille équerre en cuivre jaune. Elle portait la 
date de 1517, et l'inscription suivante sur ses deux faces : je m'efforcerai de 
vivre avec amour et sollicitude sur le niveau au moyen de l'équerre (I will 
strive to live with love and care upon the level, by the square) 1• 

I..:équerre est formée de deux branches assemblées à angle droit. On 
peut la regarder comme la réunion de l'horizontale et de la verticale. Elle 
est un instrument de référence pour l'apprenti. Dès le premier grade, 
celui-ci est instruit que la maçonnerie est un travail d'équerre, ce qui lui 
est aussi enseigné par le tracé de son signe, ses pas et ses déambulations. 

La marche se fait les pieds en équerre: 
D - Que vous a fait faire le premier surveillant ? 
R -Après m'avoir ôté k bandeau, par l'ordre qu'il en reçut, il m'a fait 

placer ks pieds en équerre et m'a fait parvenir au vénérabk, par trois 
grands pas. 

D - Pourquoi vous fit-il mettre les pieds en équerre, et vous fit-il faire trois 
grands pas? 

R - Pour me faire connaître la voie que je dois suivre, et comment 
doivent marcher ks apprentis de notre Ordre 2• 

1. Mackey Albert G: Encyclopédia of freemasonry, vol. II ; New York Publishing. 
2. Maçonnerie adonhiramite, 1787, grade d'apprenti, p. 19. 

81 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

D - Comment marchent les Apprentis de l'Ordre ? 
R - Par trois grands pas en équerre de l'Occident à l'Orient pour 

aller chercher les premiers rayons de la lumière 3• 

D - Comment parvenez-vous au trône d'Orient? 
R - Par trois pas en équerre formés par les pieds et le signe en 

équerre de la main droite à la gorge. 

D- Que représente (le signe) pédestre? 
R - Que tout bon maçon doit avoir les pieds en équerre lorsqu'il est 

en Loge 4. 

L'équerre remise à l'apprenti entré, avec la règle de vingt-quatre pouces 
et le maillet, est désignée comme l'un des trois outils de base. L'équerre sert 
à vérifier le travail tandis que la règle de vingt-quatre pouces sert à le mesurer, 
le maillet à détacher ce qui est superflu, a.fin que l'équerre puisse s'ajuster faci­
lement et exactement 5• 

L'équerre sert à tracer des angles et des perpendiculaires, elle permet 
ainsi de reproduire les grands axes du monde. C'est à partir de ces axes 
que chacun peut orienter sa conscience et son action. L'équerre symbolise 
la matière, mais, au-delà de ce symbole, elle permet de l'ordonner et de 
la rectifier. 

Joseph Noyer6 fait observer que l'accord du ternaire fil à plomb, niveau, 
équerre engendre l'harmonie et c'est pourquoi les trois axes qu'il donne sont à 
l'origine non seulement de toutes les constructions, mais aussi de toutes les 
formes comportant des angles. 

Le Sceau rompu 7 définit l'usage de l'équerre pour servir à donner la 
forme, le niveau à mettre à l'uni et la ligne d'aplomb à élever des perpendicu­
laires sur les bases. 

Q - Que signifie la pierre équarrie ? 
R - La haute considération en laquelle fut notre Ordre. 

3. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, Éd. du prieuré, 1997, p. 91. 
4. Bibliothèque Municipale de Bordeaux, ca 1745, Manuscrit 828- t. 36, ch. 12. 
5. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia N° 163, 1995, p. 12. 
6. Noyer Joseph, Le fil à plomb et la perpendiculaire, Éd. la Maison de Vie, 2006, p. 64. 
7. Le Sceau rompu ou la loge ouverte aux profanes par un franc-maçon, 17 4 5, Éd. les 
Rouyat, 197 4, p. 53. 

82 



lÊQUERRE 

Q - Que signifie La pierre brisée ? 
R - Différents malheurs qui sont arrivés à notre Ordre. 
Q- Pourquoi y a-t-on peint dessus une Équerre, une Truelle et un Marteau ? 
R- Pour marquer qu'elle peut être remise en bon état, et que notre 

Ordre commence à reprendre son premier état florissant 8
• 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 294. 

Une équerre dont le sommet est pointé vers le ciel avec la devise: 
« Firmatque regitque » 

(L'équerre guide sur la bonne voie). 

Dans Les sept grades de La Mère Loge Écossaise de MarseiLLe, toute la 
décoration de la loge est sous le symbole de l'équerre : 

À L'Orient de La Loge sont placés un trône et un fauteuil, le tout garni en 
bleu. C'est La place du Maître de fa loge. IL a devant fui, une table en forme 
d'Équerre, couverte d'un tapis bleu, sur LaqueLLe se trouvent une épée, un 
compas, un maiLLet et une Bible; à ses pieds if y a un coussin de drap ou de 
velours bleu également en équerre sur lequel les récipiendaires se mettent à 
genoux quand ils prêtent leur obligation. 

Il doit y avoir à l'Orient trois tables en forme d'équerre, pareilles à celle 
qui est devant Le Vénérable 9. 

8. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Bibliothèque Universitaire 
Catholique de Louvain La neuve, n° 79. 
9. Les Sept grades de la Mère Loge Écossaise de Marseille, 1751, Éd. les Rouyat, 1981, p. 1. 

83 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

réquerre, signe de reconnaissance 

Le Régime Écossais Rectifié définit les trois pas maçonniques en 
disant : ils vous annoncent ce que vous devez à !'Auteur de toutes choses, à vos 
fières et à vous-même. L'équerre vous désigne, que si vous remplissez avec exac­
titude et régularité tous ces devoirs, vous devez espérer de parvenir à la lumière 
du vrai Orient. Les interpellations qui vous ont été faites vous apprennent que 
si l'homme a perdu la lumière par l'abus de sa volonté, il peut la recouvrer par 
une volonté ferme et inébranlable dans la pratique du bien w_ 

Le manuscrit Sloane décrit l'usage de la marche en équerre comme 
signe de reconnaissance auprès d'autres maçons : Un signe consiste à placer 
leur talon droit dans le creux du (pied) gauche de manière à former une 
équerre, et à faire quelques pas en arrière et en avant, en marquant un bref 
arrêt tous les trois pas et en plaçant leurs pieds en équerre comme précédem­
ment. Si des maçons vous voient faire cela, ils viendront bientôt à vous. 

Si vous arrivez quelque part où il y ait des outils de maçon, disposez-les en 
forme d'équerre X ils ne tarderont pas à s'apercevoir qu'un de leurs fières en 
franc-maçonnerie est passé par là; ou encore si un fière arrive quelque part où 
il y ait des Francs-Maçons au travail, il peut prendre quelques-uns de leurs 
outils et les disposer en équerre X: c'est un signe pour se faire connaître. 

Parmi les signes de reconnaissance, il est précisé dans ce même manus­
crit : quelques-uns font usage d'un autre signe qui est de plier le bras droit en 
équerre en plaçant la paume de la main droite sur le cœur 11

• 

Trois des quatre principaux signes qui caractérisent la gestuelle maçon­
nique se font selon l'équerre. Il s'agit du guttural, du pectoral et du pédestre. 

Le premier signe que se font les apprentis est le signe guttural. On porte 
la main droite au côté gauche du cou sous le menton. Il faut que la main soit 
posée horizontalement, les quatre doigts étendus et serrés, et le pouce écarté, 
de façon qu'elle forme une espèce d'équerre. Voilà le premier temps ... 

Selon l'instruction au Rire Écossais Rectifié12
, le signe des apprentis se 

donne par un signe d'Équerre guttural entier et le signe d'ordre se fait en 
portant la main droite en équerre au col. I..:équerre est considérée comme 
étant l'emblème de la perfection des travaux d'une loge dont le Vénérable 

1 O. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Écossais Rectifié, 1~ degré, 1785, p. 96. 
11. La franc-maçonnerie: documents fondateurs, Ms S!oane, n ° 3329, trad. et présenté 
par Edmond Mazet. Cahier de !'Herne, 1992, p. 227. 
12. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Écossais rectifié, grade d'apprenti/, p. 79 ; grade de 
maître, p. 88 et 89, Ms. 5922, Lyon, 1785. 

84 



LÉQUERRE 

Maître doit diriger tous les plans. L'équerre indique au maçon que s'il 
remplit avec exactitude et régularité tous ses devoirs, il pourra espérer par­
venir à la vraie lumière. 

La marche du Maître se fait par trois pas, allant de l'occident au midi, 
du midi au nord, et du nord à l'orient, les deux pieds devant former 
ensemble à chaque pas une double équerre. 

La double équerre par laquelle chacun de ses pas se termine aux quatre 
points cardinaux annonce qu'un Maître doit être irréprochable dans ses mœurs 
et sa conduite, et qu'il doit toujours servir d'exemple à ses Frères. Le premier 
pas signifie que le devoir du Maître est de chercher la sagesse, le second pas 
signifie la nécessité de poursuivre courageusement sa route et de ne jamais 
abandonner ses recherches jusqu'à la fin de ses jours. Le troisième pas est le 
.fruit espéré de ces recherches d'une conduite régulière, qui est de trouver la 
sagesse du vrai Orient où commence !'Éternité heureuse. 

Au Rite Anglais de Style Émulation, lmman rappelle, dans les 
« Don't13 », que le maître mot de la gestuelle maçonnique anglaise est sans 
doute « square », c'est-à-dire « l'équerre », qui caractérise toutes ses formes, 
et qu'il est essentiel d'exécuter impeccablement tous les signes pour que 
cette gestuelle soit opérative dès les premiers pas de l'apprenti. 

Le signe pénal est un rappel du châtiment de l'Obligation. En pointant 
la main vers l'avant, juste avant de la porter à la gorge, le maçon reprend la 
position de la main lors de son serment d'apprenti, sur le Volume de la Loi 
Sacrée avec l'espoir, selon les termes mêmes de cet engagement. Que Dieu nous 
garde dans le respect de l'Obligation qu'on vient de prêter. 

Le signe du compagnon consiste à porter la main droite sur la poitrine 
à l'endroit du cœur, les quatre doigts étendus et serrés, le pouce écarté à 
peu près en équerre, et le bras éloigné du corps, afin de faire avancer le 
coude. C'est le signe pectoral ou de fidélité. 

Les Don't recommandent : N'oubliez pas la différence entre le signe 
de respect et le signe de fidélité. Pour celui-ci, le pouce est mis en équerre 
et le signe est tracé. Pour celui-là, le pouce n'est pas mis en équerre et on 
laisse simplement la main retomber. 

Iman précise d'ailleurs que contrairement à une opinion répandue, le 
signe de respect n'est pas un signe maçonnique. Ce signe est couramment 
pratiqué dans les pays anglo-saxons lors de toutes sortes de cérémonies 
civiles ou militaires, et il est utilisé dans le cadre maçonnique lors d'invo­
cations spécifiques. 

13. lnman Herbert, Les inconvenances maçonniques, traduction et présentation par Gérard 
Gefen in Renaissance Traditionnelle, n° 91-92, juilllet-octobre 1992, p. 233 à 243 . 

85 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le signe du maître consiste à faire l'équerre avec la main, de la façon 
qui a déjà été décrite plusieurs fois, l'élever horizontalement à la hauteur 
de la tête, l'appuyer le bout du pouce sur le front ; et la descendre ensuite 
dans la même position au-dessous de la poitrine, en mettant le bout du 
pouce dans le creux de l'estomac. 

Enfin le signe pédestre se fait en mettant les deux talons l'un contre 
l'autre et en écartant le bout des pieds, de façon qu'ils forment une 
équerre. On explique allégoriquement cette figure ainsi : elle signifie 
qu'un frère doit toujours avoir en vue l'équité et la justice, la fidélité, et 
être irréprochable dans ses mœurs 14• 

Dans le rituel du Marquis de Gage, le candidat est reçu le même jour 
apprenti et compagnon. Linstruction insiste très clairement sur la fonc­
tion de l'équerre qui caractérise la marche et les signes aussi bien de l'ap­
prenti que du compagnon : 

D - Comment !'Apprenti fait-il sa marche ? 
R - Par trois équerres. 
D - Que dénotent ces trois équerres ? 
R - Elles dénotent son âge et que tout maçon doit marcher dans k 

sentier de l'équité et de la vertu afin qu'il ne fasse jamais rien dont il 
puisse se repentir. 

D - Comment un apprenti entre-t-il en Loge dans ce grade? 
R - Il frappe trois coups à la porte du tempk. Lorsqu'on lui ouvre, 

il se met au signe de ce grade, les pieds en équerre. Il fait trois grands 
pas toujours en équerre droit à l'occident et va se mettre entre k r et 
le ? Surveillants. 

D - Comment se fait le signe ? 
R - En portant la main droite à la gorge en équerre, les quatre 

doigts serrés le pouce tendu et la tirant jusqu'à l'épauk droite puis la 
laisser tomber perpendiculairement sur la cuisse, ce qui forme encore 
une autre équerre 15• 

Dans ce même rituel l'instruction du deuxième grade insiste sur l'im­
portance de la marche du compagnon qui se fait selon l'équerre: 

D - Comment le Compagnon fait-il sa marche ? 
R - Par trois équerres et la double équerre. 

14. L'Ordre des Francs-Maçons trahi et leur secret révélé, 17 45, Éd. les Rouyat, p. 61 et 
130 à 134. 
15. Marquis de Gages, Rituel d'apprenti, 1763, Bruxelles, Éd. Mnémosyne, 1999, 
d'après le MS de la BnF, FM4 79, Paris, p. 24. 

86 



LÉQUERRE 

D - Pourquoi cela ? 
R - Par trois équerres pour me faire souvenir de ne jamais m'écar­

ter du chemin de l'équité et la double équerre me démontre le double 
lien qui me lie à la fraternité par le deuxième grade que j'ai passé 16• 

Les Trois Coups distincts mentionnent aussi que le signe de compagnon 
du métier se fait par une double équerre : Ce signe est de placer la main 
droite sur la partie gauche de la poitrine, le pouce en équerre, le bras gauche 
levé formant une équerre 17• 

Johannes Stojfier, Von künstlerischer 
Abmessung, 1536. 
Gravure sur bois représentant un architecte 
portant ses outils : 
le fil à plomb, le compas et l'équerre. 

I.:équerre sert donc de marque ou d'identification pour se faire recon­
naître d'autres maçons : Par exemple, si quelqu'un est avec des gens, et qu'il veut 
envoyer chercher un autre maçon, il lui envoie un morceau de papier, avec un 
coin plié comme /,a pointe d'une équerre. En supposant qu'il le serre dans sa main, 
quand il l'ouvre, la marque où la pointe de l'équerre était pliée est ce qu'il 
remarque. Ou, s'il lui envoie un gant, lëquerre est faite sur /,a première jointure 
du médius, avec l'ongle du pouce, ou quelque chose comme ça 18

• 

D - Où est votre maître ? 
R- Il n'est pas très éloigné et l'on peut le trouver. 
Si l'équerre est à portée de main, on la présente sur la pierre qu'on est en 

train de travailler; sinon, on met les pieds en équerre, comme on l'a montré 

16. Marquis de Gages, Rituel de compagnon, op. cit., p. 25. 
17. Les Trois Coups distincts, op. cit., p. 23. 
18. Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-maçonnerie, Les aveux d'un maçon, 
Éd. Dervy, 2006, p. 435. 

87 



SYMBOLIQU E DES OUTIL S ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

plus haut. C'est la position qu'on prend lorsqu'on répète les secrets. L'équerre est 
alors reconnue comme le maître, à la fois par la parole et par les pieds. 

D - Comment faites-vous une équerre ? 
R - Je plante deux fers dans le mur. Si ça ne suffit pas avec deux, 

j'en mets trois. Ça fait en même temps l'équerre et le niveau 19
• 

L'équerre, outil du compagnon 

D - Quels sont les autres meubles dans une loge ? 
R-La Bible, le compas et l'équerre. 
D -À qui appartiennent-ils en propre? 
R - La Bible à Dieu, le compas au maître et l'équerre au compa­

gnon 20. 

Lors de la prestation de serment, on demande au récipiendaire de faire 
les trois pas de Compagnon. Pour faire le premier pas, il est procédé ainsi : 
en portant le pied droit au Midi en croisant sur le gauche; le?, le pied gauche 
au Nord croisant sur le droit qu'il assemble en équerre; le 3', le droit à l'Orient 
auquel il joint également le gauche en équerre; enfin on le fait mettre à genoux 
de façon que son genou droit soit en équerre; à la fin de l'obligation, le Véné­
rable frappe cinq coups sur l'équerre que le récipiendaire doit tenir sur le cœur21

• 

Dirigit obliqua 

D - Quel est le symbole d'un compagnon ? 
R - Une pierre assez bien équarrie, sur laquelle se trouve une 

équerre, avec la légende Dirigit obliqua 22
• 

Dans le Rite Écossais Rectifié, chaque tableau est posé verticalement contre 
le plateau du Vénérable Maître. Lemblème et la devise qui le caractérisent 
sont différents à chaque grade. Ils sont au centre de la méditation du grade 
transmis, apportant un enseignement différent et complémentaire de celui 
donné par le tapis de loge. Le tableau du deuxième grade rappelle opportu­
nément que le maçon a choisi comme base de sa réalisation spirituelle le 

19. Langlet Philippe, op. cit, p. 425. 
20. Langlet Philippe, op. cit., p. 519. 
21. Les rituels du Duc de Chartres, op. cit., p. 101 et 103. 
22. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, op. cit. 

88 



lÊQUERRE 

symbolisme des bâtisseurs, et tout particulièrement celui des ouvriers de la 
pierre, régi par l'équerre. Linstruction par demandes et réponses décrit 
ainsi ce tableau, symbole de la loge de compagnon : 

Une pierre cubique sur laquelle est posée une équerre avec ces mots: dirigit 
obliqua. Cette inscription accompagnant ce symbole signifiant: le but et la 
perfection des travaux de l'ordre. 

Cette devise figurait déjà pour illustrer la représentation d'une équerre 
au-dessus d'un emblème dès 1702. Marianne Grivel23 en a trouvé trace 
dans une publication de 1664 où, sur une grande planche, on peut lire : 

Pour les bâtiments, divertissements. Dans la pièce de la maison de l'Este 
Une équerre ayant pour mot DIRIGIT OBLIQUA. Pour marquer le 
soin et l'application de sa Majesté à réformer les abus de son État, à 
redresser les mauvaises coutumes qui sy étaient introduites. 

Sur la droite raison s'établit ma puissance, 
Pour combattre en tous lieux, l'erreur et l'ignorance, 
Que ma sincérité ne peut dissimuler, 
je découvre l'abus quelque part qu'il se glisse, 
Et sans jamais gauchir j'exerce une justice, 
Dont nul ne saurait appeler 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 173, 

représentant une équerre posée sur un mur, 
avec fa devise: « Dirigit obliqua » 

(Elfe redresse toutes choses obliques). 

·-, 
r- ~ · -· -?-.~-. . - _,:_---

Tableau du grade de compagnon 
au Rite Écossais Rectifié 

avec fa devise: « Dirigit obliqua » . 

23. Grive! Marianne, Devises pour les tapisseries du Roi, Éditions Herscher, Paris, 1988, et 
Renaissance Traditionnelle n° 106, avril 1996, p. 104 à 107. 

89 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Lors des voyages du compagnon au Rite Écossais Rectifié, le port des 
outils est remplacé par trois épreuves de rejet de trois métaux: le fer, le 
cuivre et l'argent. Ces voyages correspondent à un approfondissement plus 
détaillé du dépouillement initial des métaux. 

Le seul outil représenté sur le tableau du grade est donc une équerre 
assortie de la maxime latine « Dirigit obliqua » qui signifie: Elle redresse 
toutes choses obliques, ou encore elle rectifie ce qui est de travers. Jean 
Ursin24 précise que le sujet du verbe <( Dirigit » (qu'on se gardera de tra­
duire par le français « diriger ») est, comme cela arrive souvent en latin, 
sous-entendu, et qu'il ne peut être quel' équerre. 

Cette représentation invite tout compagnon à se construire lui-même, 
pour construire parallèlement au-dehors. Cela correspond à l'étape de 
réédification du temple, qui exige de reconstruire sur des fondements 
solides et éprouvés, établis sur une base bien carrée. Cette reconstruction 
ne peut se faire qu'en prenant en compte l'enseignement du passé. La 
connaissance préalable de la Tradition est nécessaire pour aborder toutes 
les phases de la construction. 

Si l'apprenti a découvert le passage des ténèbres à la lumière et a 
reconnu la destruction du temple par le tableau représentant une colonne 
brisée et tronquée par le haut mais ferme sur sa base, avec la devise 
[Adhuc star], la base de cette colonne est toutefois solide et bien établie; il 
pourra donc reconstruire. Le compagnon, lui, doit approfondir les raisons 
de sa destruction (les différents métaux), et le moyen d' oeuvrer positive­
ment par une nécessaire rectification. 

La pierre taillée, dont l'équerre souligne l'angle droit, établit une har­
monie parfaite entre les chefs-d'oeuvre accomplis et l'outil qui en est l' ins­
trument de réalisation. 

Le sens donné à l'équerre dans d'autres rites 

Au Rite Anglais de style Émulation, les outils du Compagnon sont 
l'équerre avec le niveau et la perpendiculaire. Il est dit, concernant 
l'équerre, qu'elle sert à vérifier et à rectifier les angles droits des édifices et 
permet de donner la forme voulue à la matière brute. L'équerre nous enseigne 
la moralité. Ainsi par une conduite selon l'équerre, des pas selon le niveau et 
des vues droites nous espérons nous élever vers ces demeures immortelles d'où 
émane toute bonté25. 

24. Ursin Jean, Instruction à l'usage des compagnons au Rite Écossais Rectifié, Éd. Dervy, 1995. 
25. Emulation Ritual, Second degree, Regalia Revised Édition, 1996, p. 137 et 138. 

90 



L'ÉQUERRE 

On retrouve ces éléments au sein de la chanson 26, dans Ahiman 
Rezon26

: 

Maçons libres et joviaux 
Suivez toutes les règles 

Enseignées dans les écoles 
Par Salomon, ce roi maçon 

Qui mit !'Art royal à l'honneur. 
Il est justement appelé sage, 

Sa renommée monte jusqu'au ciel 
Il se tenait sur l'équerre 

Et il éleva le Temple 
Par le niveau, le fil à plomb et le gabarit 

Il fut l'étonnement de l'époque. 

La chanson 27 définit trois de ces outils de vérification comme facteur 
d'harmonie : 

Fil à plomb, niveau, équerre, préparons l'ouvrage 
Et unissons-nous en une douce harmonie. 

Lors du quatrième voyage du compagnon au Rite Français et au Rite 
Écossais Ancien et Accepté, le récipiendaire tient de la main gauche une 
équerre et une règle. 

Dans le Régulateur du Maçon, ce voyage est commenté ainsi : Mon 
Frère, nous avons voulu vous figurer par ce voyage, la quatrième année d'un 
compagnon pendant laquelle il est occupé à la construction et à l'élévation des 
bâtiments, à en diriger l'ensemble et à vérifier l'exactitude de la pose des 
pierres et l'emploi des matériaux. 

Ceci vous offee l'emblème de la supériorité que les hommes obtiennent sur 
leurs semblables, par le zèle, l'assiduité et lëminence de leurs connaissances, 
lors même qu'ils la cherchent le moins. Instruisez vos frères par d'utiles leçons, 
guidez leurs pas dans les sentiers de la vertu et édifiez-les par vos exemples27

• 

Dans le Guide des Maçons Écossais, bien que le sens de ce voyage soit 
identique, il est commenté un peu différemment : Ce voyage, mon frère, est 
L'image de la quatrième année d'un apprenti, pendant laquelle il doit être 
occupé directement de l'élévation de l'édifice, à en diriger l'ensemble, et à vérifier 

26. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Éd. Bilingue présentée er traduite par Georges 
Lamoine, Toulouse, Éd. du Snes, 1997, p. 141 à 145. 
27. Le Régulateur du maçon 1785/180 1, éd. critique établie par Pierre Mollier, Éd. 
À l'Orient, 2004, p. 176. 

91 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

la pose d'équerre des matériaux amenés pour terminer l'œuvre maçonnique; il 
vous apprend que l'application, le zèle et l'intelligence que vous avez montrés 
dans vos travaux, peuvent seuls vous élever au-dessus des frères moins instruits 
et moins zélés que vous 28

• 

Gobelet hollandais de Delft gravé, représentant Carpophorus, un des 
Quatre Couronnés, portant lëquerre. 1633. Freemason's Hall, U.G.L.E. 

Dans le manuscrit Graham, l'équerre est citée au nombre des douze 
lumières d'une loge avec la règle, le fil à plomb, le maillet et le ciseau. 
L'équerre est l'outil de référence par lequel on honore le serment: 

D - Quelles autres teneurs votre serment comportait-il? 
R - Ma seconde était d'obéir à Dieu et à toutes vraies équerres 

faites ou envoyées (de la part) d'un frère; ma troisième était de ne 
jamais voler, de peur que j'offense Dieu et fasse honte à l'équerre 29. 

Léquerre du Vénérable 

Dans le Manuel pour un Vénérable en voyage, l'accent est mis sur 
l'importance du port de l'équerre par le Vénérable : 

D - Pourquoi votre Vénérable Maître porte+il une Équerre sur sa poitrine? 
R - Pour trois raisons principales: 

28. Guide des Maçons Écossais, Éd. critique établie par Pierre Noël, Éd. À l'Orient, 2006, 
p. 209. 
29. Le Manuscrit Graham, 1726, trad. et annoté par J.P. Berger in le Symbolisme 
n° 392-393, janv-juin 1970, p. 102 et 103. 

92 



LÊQUERRE 

1° C'est une marque de sa dignité; car comme dans un bâtiment 
bien ordonné, tout doit se régler par l'équerre, de même '-es frères doi­
vent se régler sur /,e maître et lui prêter une obéissance sage et raisonnée. 

2° Comme toute pierre brute se dégrossit et s'équarrit par 
['Équerre, ainsi les frères doivent se former aux Vertus civiles et 
maçonniques sur ks exemples du Vénérabk Maître. 

3° C'est pour nous donner à connaître que nous devons rapporter 
toutes nos actions à l'équerre de la Vérité 3°. 

René Guénon remarque que l'expression : le Vénérable Maître gouverne 
par l'équerre est employée parce que l'équerre est considérée comme 
l'union ou la synthèse du niveau et de la perpendiculaire qui sont les attributs 
respectifs des deux Surveillants ... et est mis par là en relation directe avec les 
deux termes du complémentarisme représenté par les deux Colonnes du temple 
de Salomon. Ainsi le Maître de la loge dirige ou gouverne avec les premier 
et second Surveillants. 

Il ajoute : l'inégalité des branches de l'équerre se réfère plus précisément à un 
« secret » de Maçonnerie opérative concernant la formation du triangle rectangle 
dont les côtés sont respectivement proportionnels aux nombres 3, 4 et 5 ... 31

• 

Équerre de Vénérable Maître ou Maître de la Loge 

Vitruve32, qui écrivait au début de l'ère chrétienne son traité sur 
l'art de la construction, explique l'invention de Pythagore fondée sur le 

30. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Bibliothèque Univer­
sitaire Catholique de Louvain La neuve, n° 79. 
31. Guénon René, La Grande Triade, Éd. Gallimard, 1957, p. 133. 
32. Vitruve, Les dix livres d'architecture, Éd. Balland, 1979, p. 265 et 266. 

93 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

triangle rectangle en disant : Pythagore a inventé la manière de tracer un 
angle droit sans avoir besoin de l'équerre dont se servent les ouvriers, et nous 
tenons de lui la méthode que nous avons pour faire avec justesse et exactitude 
cette équerre que les ouvriers avaient tant de peine à fabriquer d'une manière 
correcte. Et il ajoute, expliquant ainsi comment Pythagore enseignait à ses 
disciples le secret de former un carré parfait: 

On prend trois règles, dont l'une soit de trois pieds, l'autre de quatre, et 
l'autre de cinq; on les dispose de manière que leurs extrémités se joignent et 
qu'elles composent un triangle, qui formera une équerre parfaite. Si l'on fait trois 
carrés qui aient chacun pour côtés la longueur de chacune de ces trois règles, celui 
dont le côté sera de trois pieds aura une superficie de neuf pieds, celui dont le côté 
en aura quatre aura seize pieds de superficie, celui dont le côté aura cinq pieds 
aura une superficie de vingt-cinq pieds. De cet arrangement, il ressort que le 
nombre des pieds contenus dans les deux superficies des deux carrés, dont l'un a 
trois et l'autre a quatre pieds de côtés, sera égalé par celui qui se trouvera dans 
la superficie du carré qui a cinq pieds dans chacun de ses côtés. 

Cet ancien procédé est utilisé pour former un angle juste. Il serait tou­
jours en usage parmi les hommes du métier, le 3, le 4 et le 5 étant le fon­
dement de toute équerre. 

Frédérick Tristan observe de même que L'équerre du maçon (en fer ou en 
bois) a une soixantaine de centimètres de long et possède une branche plus 
longue que l'autre dans la proportion immuable ¾, ce qui donne l'hypoténuse 
virtuelle de 5, décrivant ainsi le triangle dit égyptien chez les Indiens, c'est-à­
dire le triangle rectangle pythagoricien. 

Il semble que le problème de la rectitude d'une équerre ait fait partie des 
secrets du métier. Il suffisait pourtant de trois équerres disposées par deux dos­
à-dos pour s'assurer de leur perfection. On notera que l'importance de Pytha­
gore chez les compagnons vient d'abord de cette connaissance du 3, 4, 5 qui 
sur le terrain se vérifiait grâce à la corde à douze nœuds 33

• 

La découverte des livres d'Euclide a enseigné aux constructeurs la 
façon géométrique de construire un triangle équilatéral (Première Proposi­
tion) et celle de construire un angle droit (Deuxième Proposition). Cela 
leur a permis de concevoir le véritable arc gothique avec le triangle équila­
téral pour unité, symbolisant la trinité dans l'unité. La connaissance de la 
signification suprême de la trinité se trouvait partout à l'époque médié­
vale: tous les documents importants commençaient par une Invocation 
aux Trois Personnes. En maçonnerie, aussi on rencontre la référence fonda­
mentale au triangle directeur lors de la construction du Temple. 

33. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éd. du Rocher, 2000, p. 232. 

94 



L'ÉQUERRE 

Quand un architecte médiéval entreprenait la conception d'une église, 
il n'avait aucun de nos appareils modernes. Les seules méthodes à sa dis­
position étaient fondées sur la Géométrie, telle qu'elle était alors connue 
de lui ; et cela explique pourquoi les Anciens Devoirs déclarent que la géo­
métrie est le fondement de toute la Maçonnerie. La géométrie connue par 
les constructeurs du XI' siècle était en effet des plus simples, fondée sur le 
tracé d'angles droits avec une équerre et de cercles avec un compas. 

Le secret à cette époque était la loi des carrés des côtés du triangle 3, 4, 
5, dont on dit qu'elle se transmettait d'architecte à architecte. Il apparaît 
clairement, d'après les anciennes divulgations, que le triangle de côtés 3, 4 
et 5 et la loi des carrés de ses côtés étaient connus et mis en pratique par 
les francs-maçons spéculatifs, dès l'origine. 

Limportante étude de Philip Crossle34, se basant sur l'illustration de 
Pican, commente la table en forme d'équerre, qu'il appelle « table mys­
tique », s'appuyant sur des croquis et sur les rituels d'époque. 

La gravure de Pican reproduite ici représente bien la Table mystique 
(c'est ainsi que les anciens rituels anglais l'appellent). La table est disposée 
en forme d'équerre, apparemment de dimensions dans le rapport de 3 à 4, 
avec une hypoténuse virtuelle de longueur 5. 

Détail de la gravure de Bernard Picart intitulée « Les Free-Massons », tirée de 
l'ouvrage Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde, 

Amsterdam, 1723. Elle montre que le récipiendaire est éprouvé 
par une équerre à branches inégales, et que la table « mystique » a la forme d'une 

équerre de proportions 3, 4 et 5. 

34. Crossle Philip, The freemasons's gauge, square, and compasses, Saint Claudius 1928-
1929, p. G à 30, The Library and Museum of Freemasonry, Londres, A 31 SAI. 

95 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORJFICATI ON DU MÉT IER 

Détail de deux des officiers portant une trueLLe et un compas. 

Dans une loge de franc-maçons du XVIIIe siècle, les assistants sont 
apparemment assis selon la disposition d'une équerre à angle droit, avec 
le Vénérable Maître au sommet, à l'Est (appelé le « milieu » dans le 
manuscrit de Trinity College). La gravure de Pican place en effet la 
chaise du Vénérable Maître au sommet et montre deux chaises (une 
pour chaque surveillant) à l'extrémité de la longue branche de l'équerre. 
Mais le Maître lui-même, qui porte un compas comme symbole de son 
office, se tient debout au centre de l'hypoténuse virtuelle pendant la 
réception d'un candidat. 

Détail du dossier du siège du Maître, 
d'après La gravure de Picart 

« Les Free-Massons ». 

La bibliothèque de Trinity College35, à Dublin, possède un manuscrit 
portant la mention « Free Masonry, Feb. 1711 » [Franc-Maçonnerie, 
février 1711], dont on peut extraire le passage suivant : 

35. Langlet Philippe, op. cit., p. 258-259. 

96 



L'ÉQUERRE 

Q - Où le Maître se tient-il? 
R - Dans une chaire d'ivoire, au centre d'un pavement 

rectangulaire droit [ou: d'un pavage rectangulaire]. 

Cela pourrait signifier que la chaise du Maître a été placée dans la 
même position que celle montrée dans la planche de Pican, comme le 
remarque Philip Crossle36. Il ajoure, se référant au Dublin Weekly journal, 
26juin 1725, que: 

Lorsque Richard, Comte de Rosse, fut installé Grand maître d'Irlande, le 
24 juin 1725, aussitôt que la Grande Loge fut prête à apparaître, les Officiers 
de !'Ordre, les Stewards et le Roi d'Armes des Maçons, vêtu comme il convient, 
portant sur un coussin de velours, une petite Truelle d'or accrochée à un ruban 
noir, se présenta à la porte et s'avança vers les Grands Surveillants et les autres 
[Grands officiers}. À l'extrémité du grand hall, où était installée la Table mys­
tique, qui avait la forme de deux équerres de maçons réunies. [Après que le 
Grand Maître et d'autres Officiers de la Grande Loge eurent été annoncés, les 
Officiers de !'Ordre, etc., se dirigèrent vers le Temple de la Grande Loge et y 
conduisirent solennellement le nouveau Grand Maître à la Tête de la Table 
mystique et le Roi d'Armes des Maçons accrocha à son cou la Truelle d'or au 
moyen du ruban noir. 

On remarquera que deux équerres de maçons réunies peuvent se com­
prendre de trois façons. Le texte ne le précise pas : 

li r1 D 
table en T table en U table rectangulaire 

ou en fer à cheval 

Dans certains anciens catéchismes maçonniques, il est dit que le candi­
dat, en prêtant son Obligation, s'est agenouillé « une jambe dans l'équerre 
et l'autre en dehors d'elle ». Autrement dit, il est agenouillé à l'intérieur et 
à l'extérieur des limites de la Table mystique. Par exemple, on lit dans la 
Maçonnerie disséquée de Prichard37 (1730) : 

36. Crossle Philip, op. cit. 
37. Cahier de !'Herne, op. cit., p. 314. 

97 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

Q - Comment vous reçut-il Maçon ? 
R - Avec mon genou dénudé, fléchi, le corps en équerre. 

Le fait que la règle du triangle rectangle de côtés 3, 4 et 5 était connue 
et utilisée par les Maçons spéculatifs est confirmé par cet extrait du 
Manuscrit Sloane38 : 

Q - Où se trouve la clé de la porte de la loge? 
R - Dans une boîte fermée ou sous un pavement triangulaire [qui a 

trois angles], à environ un pied et demi de la porte de la loge. 

Dans le Manuscrit Trinity College39, on lit: 
Q - Où conservez-vous la clé de votre loge ? 
R - Dans une boîte en os, à un pied et demi de la porte de la loge. 

Et dans le Manuscrit Chetwoode Crawley4°: 
Q - Où trouverai-je la clé de votre loge ? 
R -À trois pieds et demi de [la porte] de la loge sous un parpaing et 

(une) motte verte. 

On pourrait interpréter cette description selon le schéma suivant de 
Philip Crossle41 : 

Perpendester est généralement considéré comme étant une déformation 
de perpend ashlar traduit le plus souvent par « parpaing », mais ici per­
pendester, qui est écrit le long de la droite joignant le sommet du triangle 

38. Langlet Philippe, op. cit., Ms Sloane 3329, ca 1700, Éd. Dervy, 2006, p. 167. 
39. Langlet Philippe, op. cit., Ms Trinity College, Dublin 1711, p. 259. 
40. Langlet Philippe, op. cit., Ms Chetwode Crawley, ca 1700, p. 141. 
41. Crossle Philip, op. cit. 

98 



LÉQUERRE 

3-4-5 au point qui représente la « motte de gazon vert » (green divot or green 
turf) - droite qui est perpendiculaire à l'hypoténuse du triangle - semble 
avoir été compris par Philip Crossle comme signifiant perpendiculaire. 

Un « perpendester » (verticale ou fil à plomb) partant de l'angle de la 
table mystique, par exemple « le pavage à trois angles » (ms Sloane), « une 
équerre » (Mason's Examination), ou « une pierre carrée [ou: cubique] » 

(Mystery of Freemasons), est la ligne sur laquelle se trouvent à l'extérieur 
de la Loge la « boîte fermée », ou « boîte en os », ou « motte de gazon 
vert », ou « glèbe verte » et les mesures en indiquent l'emplacement exact. 
« Sur le côté droit sous une glèbe [ou motte de gazon] verte » peut dési­
gner au candidat le côté droit en s'approchant de la porte. 

S'il en est ainsi, le « perpendester » passe entre les sièges des Sur­
veillants et, dans ce cas-là, la clef est correctement décrite comme étant 
« sur le côté droit sous une touffe verte », qui serait située du côté droit 
du candidat lorsqu'il s'approche de la colonne sud, derrière le Second 
Surveillant. 

Il est possible que la « table mystique » ait été disposée en plein air, à 
l'extérieur de la porte, comme mentionné dans le registre de 1670 de la 
loge d'Aberdeen. 

Le « perpendester » pourrait aussi désigner une verticale ou un fil à 
plomb partant du siège du Maître et tiré le long de la grande branche de la 
table mystique de la gravure de Picart. (Sur cette gravure, un fil à plomb 
[le« perpendester »] est dessiné au dos du siège du Maître). Ce que Philip 
Crossle interprète en traçant le schéma ci-dessous : 

Myatical table. 

99 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

l:équerre est l'un des trois bijoux mobiles ou joyaux de la loge; elle fait la 
synthèse des bijoux des Premier et Second Surveillants. C'est pourquoi elle 
est dévolue au Maître de la Loge, qui doit diriger le travail selon le droit et la 
rectitude pour le bien de l'ouvrage ; mais il doit aussi s'efforcer d' évertuer 
tous ses frères à prendre la voie du perfectionnement et de la vertu. 

D -À quoi sert l'équerre du Vénérable Maître ? 
R -À mettre en perfection ce qui est imparfait 42

• 

D - Où avez-vous été reçu ? 
R - Dans une Loge de Maître. 
D - Comment avez-vous été préparé pour cette réception ? 
R - Les pieds sans souliers, les bras et le sein nus, privé de tous 
' 'la ' d' ' d fi ' ' h' b metaux, a reserve une equerre e er qu on ma attac ee au ras 

droit; je fus ainsi conduit à la porte de la Loge 43• 

D -À quel attouchement connaîtrais-je (que vous êtes maître) ? 
R - En faisant toucher par le bout mes pieds ouverts en équerre, 

avec les vôtres ouverts, de même, pour former ainsi ensemble une 
double équerre 44. 

Philip Crossle relate que c'est l'usage dans les loges de Maître Maçon irlan­
daises de placer une équerre sur le sol à l'endroit où le pied du candidat viendra 
se poser lorsqu'il sera relevé d'une position horizontale de mort à une vivante ver­
ticale pour tenir la charte de la loge contre son cœur. Cet usage, encore en 
vigueur dans certaines régions d1rlande, n'est pas officiellement reconnu, ce qui 
est regrettable. Il y a si longtemps que j'ai moi-même été relevé sous la charte que 
j'ai oublié ce que l'on m'a dit à ce moment particulier de la cérémonie. Mais je 
me souviens de certaines questions que le tuileur m'a posées: 

Q. - D'où avez-vous été relevé? 
R. - D'une position horizontale de mort à une vivante verticale. 
Q. - Sur quoi et par quoi avez-vous été relevé? 
R. - Sur l'équerre (et sur une ligne tracée à un pied) et par les cinq 

points du compagnonnage. 

Le fait que cette très ancienne coutume irlandaise a plus de 200 ans est 
prouvé par le passage suivant du manuscrit Trinity College (1711) : « Pour 
faire descendre un homme d'un échafaudage, ou de n'importe où, joignez les 
talons en écartant les bouts des pieds et regardez en l'air. Puis, avec la main ou 

42. Bibliothèque Municipale de Bordeaux, op. cit. 
43. Le vade-mecum maçonnique, troisième partie, maîtrise, Setier imprimeur 5825, 
p. 16. Fondation Thiers, fonds Demais (in 12° Carton 6 N). 
44. Le Parfait maçon, catéchisme de maître, op. cit., p. 160. 

100 



LÉQVERRE 

avec une canne, faites un angle droit. L'équerre est sur le sol, c'est le franc­
maçon. On lui a enseigné comment vivre et comment mourir. Le compas est 
un symbole dëternité ». 

Toutes ces hypothèses émises par Philip Crossle peuvent étonner, 
néanmoins elles méritent d'être approfondies, car elles apportent un éclai­
rage intéressant et une synthèse cohérente concernant des instructions 
maçonniques du XVIIIe siècle, qui paraissent parfois obscures. 

({ ~~llï't7!_4@!lJ 
Be.tt.:MildYork-RiverTobacco, 

. --,..L' (J., l JJ O.A-0 
Maçon du XV!II' siècle, les pieds en équerre, 

tenant en main l'équerre du Vénérable Maître de la Loge 
(AQCn° 111). 

Généralités 

Si tous les signes des maçons se font selon l'équerre, le niveau et laper­
pendiculaire, le travail du franc-maçon consiste à équarrir les pierres, à les 
polir, à les mettre à niveau, et à tirer une muraille au cordeau45. 

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considère que l'usage de 
l'équerre est de donner la forme à ce qui ne l'a pas, et elle est reconnue 
comme étant le symbole des bonnes mœurs45. 

Le Manuscrit Dumfries n ° 4 définit la maçonnerie comme étant un tra­
vail d'équerre et le maçon comme un ouvrier de la pierre47• 

45. L'Ordre des francs-maçom trahi et leur secret révélé, op. cit., p. 119. 
46. Les rituels du Duc de Chartres, op. cit., p. 107. 
47. Manuscrit Dumfries n° 4, traduit et annoté par Jean-Pierre Berger in Le symbolisme 
n° 377, octobre-décembre 1966, p. 30. 

101 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFI CATION DU M ÉTI ER 

Dans Le flambeau du Maçon 48, la marche ou signe pédestre montre 
que tout bon maçon doit marcher dans la voie de l'équité dont l'équerre 
est le symbole. 

Pour le Maître, l'équerre accompagne son cœur où sont renfermés les 
secrets de l'ordre, lui rappelant l'attitude dans laquelle fut trouvé le corps 
d'Hiram, dont le bras gauche était étendu, et le droit formait l'équerre en 
figurant le signe pectoral 49• 

D - Combien composent-ils une loge? 
R- Dieu et l'équerre, plus 7 ou 5 maçons justes et parfaits ... 
[ ... ] 
D - Comment est-elle gouvernée ? 
R - Par l'équerre, le fil à plomb et la règle 
[ ... ] 
D- Combien existe-t-il de bijoux précieux (dans votre loge)? 
R - Trois. Un parpaing, une pierre en losange et une équerre 50• 

Représentation de la construction 
de la Tour de Babel, miniature 

du XII' siècle. 
Détail d'un dessin de Herard 

de Landberg 
montrant le maçon vérifiant le mur 

selon l'équerre. 

Dans L'ensemble des institutions des francs-maçons au grand jour, le 
Maître de toutes les Loges est désigné comme étant Dieu et l'équerre. 
Dans Le Grand mystère dévoilé, à la question : Quel est votre créateur?, on 
répond: Dieu et l'équerre. L'équerre est appelée « Excellence des Excel­
lences ». Dans Les aveux d'un maçon, on dit qu'il existe cinq points dans le 
carré, dont le premier est l'équerre, notre maître après Dieu 51. 

48. Le flambeau du Maçon, Bordeaux 1777, p. 62 et 63. 
49. Maçonnerie Adonhiramite, 1787, grade de maître, p. 89. 
50. Langlet Philippe, op. cit., p. 333 à 335. 
51. Langlet Philippe, op. cit., p. 349, 403 à 405, 429. 

102 



ÙQUERRE 

Léquerre est un outil né d'un concept intellectuel de droiture et de 
rectitude. Sa forme n'existe pas dans la nature, elle n'est donc en rien 
naturelle. Elle demande au maçon de faire un effort, de prendre sur soi 
pour marcher les pieds en équerre ou se mettre à l'ordre, conditions néces­
saires pour se conformer à la règle et à la norme de l'angle droit. 

Dans le cadre du travail du compagnon, l'équerre peut être considérée 
davantage comme un outil de vérification plutôt qu'un outil de tracé. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 172, représentant une colonne 

dont la verticalité est attestée par une équerre, 
avec la devise : « Quod non capis quod non vides » 

tirée du Lauda Sion (Loue Sion), 
chant religieux composé par Thomas d'Aquin : 

Quod non capis, Quod non vides, Animosa firmat fides, Praeter rerum ordinem, 
(Ce que tu ne comprends ni ne vois, une ferme foi te l'assure, hors de l'ordre naturel). 

Laurence Dermott 52 fait remonter à Seth les Arts libéraux établis à 
l'aide de la règle et de l'équerre : 

Sur eux il consigna de merveilleuse habileté, 
Chaque science libérale de sa plume assurée 
Proportion et règle par l'équerre il établit, 
Et indiqua l'usage de la maçonnerie. 

52. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, op. cit., p. 169. 

103 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Selon Chappron, lëquerre est le symbole de la franchise et de la droiture, 
qui sont le plus bel apanage d'un maçon, et le distingue du reste des humains; 
elle est aussi le symbole de la justice qui doit diriger les actions d'un Maçon, 
elle sert de bijou au Vénérable 53. 

Toute construction passe par la recherche d'un équilibre. C'est la ren­
contre du vouloir et des devoirs. « Je veux, donc je construis» peur être repré­
senté par une verticale qui se dresse vers le ciel, alors que « je dois » peut être 
représenté par une horizontale qui repose laborieusement sur la terre et lie 
chacun dans une réalité d'interdépendance fraternelle. La verticale rejoint 
l'horizontale, formant une équerre qui donne la loi de la construction. Je 
veux, c'est l'orientation créatrice déterminante de toute œuvre en chantier. Je 
dois, c'est accepter la servitude et les contraintes de la condition humaine 
pour être à l'écoute des liens entre tous les frères humains. 

Par l'équerre, il nous est découvert que ce même Dieu a fait toutes choses 
égales; parce que la propriété de l'équerre est de s'assurer, par son moyen, du 
carré parfait; ainsi la volonté de Dieu, en créant le monde, n'a pu agir que 
d'une seule manière, qui est celle du bien parfait 54• 

En résumé, l'équerre est l'outil de base et de fondement de la maçon­
nerie. Elle met en place le temps, l'espace et le nombre. C'est l'une des 
trois grandes lumières qui dirigent et ordonnent le comportement d'un 
maçon. I..:équerre donne le cadre des lois et de l'ordre à observer. On peut 
considérer les deux branches de l'équerre comme emblèmes du Droit et 
du Devoir, symbole de loyauté et de probité. C'est l'outil qui conduit 
toute œuvre jusqu'à son achèvement, que cette œuvre se construise sur un 
chantier matériel ou dans le sanctuaire du cœur. 

Le maniement de l'équerre permet d'approfondir les concepts de droi­
ture, d'équité, d'ordre, d'équilibre, d'accéder au juste milieu qui correspond à 
la sagesse. Lutilisation de l'équerre permet de donner aux mots leur sens 
propre, afin qu'ils n'expriment plus que des idées précises étayées par des rai­
sonnements droits et sûrs. Elle assure des bases conformes à la réception des 
pierres du temple, dont la juxtaposition parfaite est la garantie de la solidité 
de l'ensemble. Léquerre est symbole de l'esprit d'équité et de rectitude dans 
la pensée et l'action. En un mot l'équerre symbolise ce que doit être la vie 
d'un franc-maçon sur terre et elle le représente lui-même. 

53. Chappron, Nécessaire maçonnique, Éd. Dervy, 1993, p. 49. 
54. Abbé Lefranc, Le Voile levé pour les curieux ou le secret de la Révolution de France, 
Paris, chez Craparr, 1792. 



.,....., r , ~- ,, 
JVoNOU.J.MFORMdsA.AT '<f!AM 1mmoao.tœCLJ. re, .. , prnt, 

" uz' ns ad normam ,cum rnt1one,foca-t-

Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611. 
Emblème n ° 30, avec la devise : 

« Non quam formosa at quam fim modo recta re quirit, 
qui res ad normam, cum ratione, locat », 

inspirée de Sénèque, Lettres à Lucilius, livre IX, 76 (14): 
« On exige d'une règle, non qu'elle soit belle, mais qu'elle soit droite ». 

Commentaire de Georges Wither, d'après A Collection of Emblems, 1636: 
« Pas de foifanteries, il fout agir en cheminant dans la voie droite. 

Il est ici question de la forme et du fond. 
Mieux vaut un outil sobre sans fioriture mais précis et efficace 

qu'un très bel objet peu pratique et imprécis. 
Un artisan talentueux qui cherche légitimement à foire apparaître sa compétence, 

paiera cher et avec joie un instrument tout simple s'il est parfait et ne mettra pas un 
sou dans un outil inutile aussi agréable à l'œil qu'il soit. 

Mauvais outil, mauvais ouvrage. 
D'où l'importance d'œuvrer avec authenticité dans la simplicité 

au moyen des outils appropriés, de manière à ce que les œuvres intérieures 
comme extérieures aient la même qualité. » 



Chapitre 7 

La règle ou jauge de 24 pouces 

Il est nécessaire de distinguer la règle en tant qu' outil et la règle spéci­
fique de !'Ordre maçonnique (Landmarks, Don't, Serment, devoir 
d'obéissance, loi du silence, etc.). 

Propriétés de la règle 

La règle est sans doute l'instrument de mesure le plus simple. Faite de 
bois fort dur, mince, relativement étroite et absolument rigide, elle permet 
de tirer des lignes rigoureusement droites. La règle des tailleurs de pierre 
était ordinairement longue de quatre pieds, divisée en pieds et en pouces. 
La règle des maçons était longue de douze ou quinze pieds ; on l' appli­
quait au-dessous du niveau, pour dresser ou pour bien aligner les assises 
de pierres avec lesquelles étaient réalisées les constructions. 

Une droite indéfinie, c'est-à-dire sans commencement ni fin, que trace 
une règle dans l'espace ne peut être mesurée qu'à la condition d'en isoler 
une portion prise pour unité. On reportera celle-ci autant de fois qu'il est 
nécessaire sur la droite à mesurer. Elle permet donc ainsi de mesurer la 
distance entre deux points. 

La règle désigne aussi une méthode, une discipline ou un précepte 
qu'on doit observer dans un art ou dans une science. Les philosophes dis­
tinguent deux sortes de règles : 

1 ° des règles de théorie qui se rapportent à l'entendement, dont on fait 
usage dans la recherche de la vérité, 

2° des règles de pratique, ou règles pour agir, qui se rapportent à la 
volonté et servent à la diriger vers ce qui est bon et juste.1 

l. Diderot et D'Alembert, Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences des arts et des 
métiers, Genève, 1778, p. 602 et 603. 

107 



SYMBOLIQ UE DES OUTI LS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La règle est le symbole par excellence des mesures et précisions archi­
tecturales indispensables qu'exige toute construction. Elle est en même 
temps symbole de justesse, d'exactitude et de droiture. Une règle acceptée, 
volontairement choisie, symbolise l'exigence et l'obéissance en vue d'un 
résultat. Cette droiture et cette rigueur doivent s'appliquer à l'esprit pour 
la maîtrise du comportement quotidien. 

Ce sens de la rectitude symbolise la continuité dans la volonté de se 
perfectionner, la persévérance dans la démarche tendue vers un but : 
l'esprit de la loi universelle qui se manifeste alors dans la recherche du 
beau, du bien et du vrai. 

La règle est le symbole de la spiritualité du métier sur un plan universel. 

Nos ouvrages sont toujours bons, 
Dans les plans que nous traçons, 

Notre règle est sûre, 
Car c'est la nature 

Qui guide et conduit nos crayons 2
• 

Au Rite Anglais de Style Émulation, la règle, avec l'équerre et le maillet, 
est désignée comme l'un des trois outils de base remis à !'Apprenti entré. 
C'est la règle de vingt-quatre pouces qui sert à mesurer l'ouvrage. 

T/u Àncient York Rule of 1663 
(NOW IN POSSESSlON Ot LODGE No. ,3t;_ YORK ). 

FH<U I .·/ /' l/tJ T(I nr Il . /.,../.\ 'f .'- .'df / T II . / ' l/0 /'( l( ;Jt. -lJ' lf HH. l"<M K 

Règle datant de 1663, provenant de la loge n ° 236, York. 

Cette règle représente aussi les vingt-quatre heures du jour: six heures à 
travailler, six heures pour servir Dieu, et six heures pour servir un ami ou un 
Frère, autant qu'il lui est possible sauf à son détriment ou à celui de sa famille, 
six heures pour dormir 3. 

La règle graduée rappelle à chacun la fuite du temps et l'impérieuse 
nécessité d'un judicieux emploi de toutes les heures, de crainte de ne pou­
voir mener à terme l' œuvre entreprise. 

2. Coutura Johel, Le Parfait Maçon (1736-1748), Saint-Étienne, 1994, p. 147. 
3. Les Trois Coups distincts, I 760, Latomia n° 163, I 995, p. I 2. 

108 



LA RÈ,GLE OU JAUGE DE 24 POUCES? 

René Guénon remarque que le rôle de la règle apparaît le plus nette­
ment dans son rapport symbolique avec la journée divisée en 24 heures. 
La répartition de ces heures en trois groupes de huit, bien que mentionnée 
dans certaines instructions aux nouveaux initiés, ne représente en somme 
qu'un« emploi du temps» assez banal; c'est là un exemple de la tendance 
« moralisante » qui a malheureusement prévalu dans l'interprétation cou­
rante des symboles. 

La répartition en deux séries de douze correspond aux heures du jour 
et à celles de la nuit (comme dans le nombre des lettres composant les 
deux parties de la formule de la shahâdah ou profession de foi islamique)4• 

La règle mesure à la fois le temps qu'elle rythme et normalise, et l'es­
pace qu'elle mesure selon les lois de la Providence, qu'elle sacralise par là 
même. Chappron précise que fa règle dénote fa conduite que doit tenir un 
maçon pour régler les actions de sa vie 5. 

En fait, la règle est associée à tous les outils de la construction, elle en 
régit directement ou indirectement tous les plans, participant ainsi à 
toutes les phases de sa réalisation. 

Joseph Noyer6 rappelle que dans le Traité d'Architecture de Philibert de 
l'Orme, paru au milieu du XVI° siècle, le fil à plomb est nommé « règle 
plombée ». La raison en est que, tout comme la règle conceptuelle mais 
cette fois sur le plan concret, le fil à plomb donne l'axe du comportement 
et de la construction. Si un travail est conforme à la Règle, l' oeuvre sera 
cohérente et puissante. Chacun trouvera sa juste place, car celui qui tra­
vaille selon la Règle fait partie intégrante de l' oeuvre et, en définitive, c'est 
l' oeuvre « réglée » qui devient progressivement l'axe de l'existence de tous. 

La règle, outil extérieur, dont l'apprenti doit suivre la loi en l'intériori­
sant, devient en quelque sorte un régulateur, un guide intérieur. Le strict 
respect de la règle et son application évitent de mettre trop vite en avant 
ses propres opinions. 

Aux temps de l'Ancien Testament, la règle était la canne à mesurer ou à 
tracer des lignes droites, ce qui, au sens figuré, correspond à la règle de vie 
(Hébreux 7,16). Dans 2 Corinthien 10, 13-16, l'apôtre Paul parle de la 
règle dans le sens du champ d'action assigné par l'Éternel à son apostolat. 
Enfin la Règle d'or est le nom habituellement donné à une parole du 
Sermon sur la Montagne : « Tout ce que vous voudriez qu'on vous fit à 

4. Guénon René, Études sur la franc-maçonnerie et le compagnonnage, tome li, Éd. Tradi­
tionnelles, 197 6, p. 179. 
5. Chappron, Nécessaire maçonnique, réédition. Dervy, 1993, p. 50. 
6. Noyer Joseph, Le Fil à plomb et la Perpendiculaire, la Construction du cœur, conscience 
de l'initié, Éd. La maison de Vie, 2006, p. 49 et 50. 

109 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

vous-mêmes, faites-le à autrui. C'est là toute la Loi et les Prophètes » 

(Matthieu 7, 12 ; Luc 6,31). 

Cesare Ripa, Iconologie, 1618. 
n ° 69. La mesure. 
Femme tenant à La main droite La 
mesure du pied romain, 
dans La gauche L'équerre et Le compas; 
à ses pieds, Le niveau à plomb. 

La règle spirituelle 

La règle de vie peut être considérée comme le moyen de l'intégration 
au cosmos. Il y a un certain nombre de règles naturelles à respecter pour 
conserver son équilibre, dont la satisfaction des besoins vitaux, sans excès, 
que sont boire, manger et dormir. 

Symboliquement, spirituellement, lorsqu'un personnage (saint Benoît, 
saint François, saint Bernard, etc.) tient une règle dans sa main, il indique 
ou rappelle qu'un ordre religieux est astreint à une organisation de vie, 
une « règle » qu'il est nécessaire d'observer, car tout service sacré exige 
obéissance, ordre et discipline 7

• 

Maître Eckhart évoque dans ses Traités et Sermons de nombreux 
aspects de la règle spirituelle qui régissent différents plans de réalisation de 
l'être. Il invite chacun à se libérer de l'esprit de possession, à se détacher 
du fruit de l'action. La rectitude n'est pas une manière de s'évader du 
monde, mais, bien au contraire, d'y évoluer en harmonie. 

La règle est la voie du juste milieu qui concilie rigueur et mansuétude 
(ou miséricorde). Si la règle n'est que rigueur, elle étouffe et développe une 

7. Thibaud Robert-Jacques, Dictionnaire de !'Art Roman, Éd. Dervy, 1994, p. 273 et 
274. 

110 



LA RÈGLE OU JAUGE DE 24 POUCES 

forme d'intégrisme dogmatique, mais si elle n'est que mansuétude et 
miséricorde, elle tombera dans la mollesse du laxisme. 

Une règle bien comprise doit être un savant dosage de ces deux consti­
tuants qui permet de développer en soi la loi d'harmonie. Une personne, 
comme une société, ne peut vivre sans règle. Celle-ci doit être suffisam­
ment ferme pour éviter tout débordement et laxisme, mais suffisamment 
souple pour éviter de tomber dans le rigorisme et la tyrannie de tout règle­
ment suivi à la lettre, sans le discernement de l'intelligence et du cœur 
selon l'Évangile (la lettre tue, mais l'esprit vivifie). 

En maçonnerie, la règle symbolise les lois du métier et manifeste sa 
rectitude par rapport aux principes métaphysiques. Cela demande à celui 
qui l'utilise de connaître les lois qui les régissent. 

René Guénon précise que: la « Rectitude » (Te), dont le nom évoque 
l'idée de la ligne droite et plus particulièrement celle de l'« Axe du monde », est 
dans la doctrine de Lao-tseu, ce qu'on pourrait appeler une « spécification » de 
la « Voie» (Tao) par rapport à un être ou à un état d'existence déterminé: c'est 
la direction que cet être doit suivre pour que son existence soit selon la « Voie », 

ou, en d'autres termes, en conformité avec le Principe (direction prise dans le 
sens ascendant), tandis que, dans le sens descendant, cette même direction est 
celle suivant laquelle s'exerce l'« Activité du Ciel» 8• 

La Règle, principe spécifique de l'Ordre 

Suivre la règle correspond à l'acceptation et au suivi de l'ensemble des 
dispositions la constituant. Cette discipline traditionnelle correspond à un 
règlement de vie, riche d'une orientation intellectuelle, mais aussi de 
méthodes et techniques pratiques liées à un travail intérieur, à une authen­
tique méditation sur le rituel et les symboles, qui fournissent le cadre et la 
structure d'une vie spirituelle ainsi« régulée». 

Comme le souligne Olivier Doignon9, les Anciens distinguaient la 
Règle en esprit et les règles d'exécution : Il est nécessaire de le rappeler car les 
règles d'exécution établies ces derniers siècles mélangent les choses et leur dis­
tinction avec la Règle en esprit n'y est pas présentée clairement. 

8. Guénon René, Le symbolisme de la croix, Éd. Véga, 1957, p. 56. 
9. Doignon Olivier, La Règle des Francs-maçons de la pierre .franche, Éd. La Maison de 
Vie, 2002, p. 25 et 26. 

111 



SYMBOLIQ UE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉT IER 

Vivre selon une règle spirituelle ésotérique est une exigence dont toute loge 
initiatique doit prendre conscience. Mais dans l'absolu, la Règle est toujours à 
rechercher et il n'est pas possible d'en établir une formulation définitive. 

Source de toutes choses, la Règle en esprit est à la fois formulable et informu­
lable .. . On peut la travailler, mais toute formulation qui la figerait la tuerait .. . 

Cette Règle, qui est amour et générosité, est mère de toutes les confréries, et 
il faut la distinguer des règles d'exécution, qui sont spécifiques. 

La règle en franc-maçonnerie consiste certes en la bonne observance 
du rituel, mais aussi en une pratique correcte des rites accompagnée d'une 
méditation approfondie des symboles. 

Pierre Cousteau, Le Pegme, 1560. 
Emblème: Le bon Juge. 

Vois comme l'angle droit est toujours appliqué à tous les côtés d 'un ouvrage. Le sens 
positif d 'une loi est souvent caché en son sein et repose entièrement dans la main 
du juge. Celui-ci doit l'interpréter de manière différente suivant les cas et ne pas 

toujours suivre une seule et même règle fondamentale. 

Cette règle trouve sa substantifique moelle dans les fameux landmarks, 
objet de nombreuses controverses dès le XVIIIe siècle. À ce sujet, Olivier 
Doignon 10 rappelle fort justement que ces landmarks n'étaient à l'origine 
que les marques géométriques qui fixaient sur le sol le centre et les angles du 
futur édifice. Poser les landmarks revient à créer l'implantation du temple et 
non à composer des règlements administratifs. La véritable règle est la vie com­
munautaire avec ses pulsations toujours renouvelées, sa discipline reposant sur 
le sens du devoir et sur celui de l'efficacité. 

1 O. Doignon Olivier, op. cit., p. 68. 

112 



Georges Wither, A Collection of Emblems, 1635. 
Emblème n ° 88, avec la devise « Suum cuique tri bue » 

(Accorder à chacun ce qui lui appartient), 
extraite de Cicéron, De Officiis, /. 

Le bras divin sortant d'un nuage tient une règle et une balance. 
Implicitement, elles nous font l'éloge d'une vertu 
bien souvent absente dans ce monde corrompu. 

Néanmoins demeure la silencieuse loi de l'équité que règle la balance. 
C'est pourquoi, évite de donner de fausses mesures et des poids inexacts, 

rétrocède à chacun ce qui lui revient. 
Sois attentif à rendre ou donner en retour amour et bienfaits à chacun, 

même à tes ennemis. 
Éduque bien tes enfants, donne à ta femme le meilleur de ton affection. 

N'oublie pas de tout donner au Grand Géomètre de l'Univers, 
qui, selon sa parole, te récompensera à la mesure de ce que tu auras donné. 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Dans les Anciens Devoirs ou Old Charges, référence est faite aux mythes 
fondateurs de la maçonnerie, à la géométrie, synthèse des sept Arts libé­
raux et à l'art du Trait, fondement de toute construction. 

Dans l' obs~rvance de la Règle de !'Ordre, il y a les « Don't » (littérale­
ment: « ne doit pas », ou interdits) ou inconvenances maçonniques, que 
tout maçon doit connaître en refusant de faire ce qu'il ne faut pas faire. 
Cette règle est clairement édictée au Rite Anglais de Style Émulation 
laquelle est pratiquement une manière de travailler, une façon de se 
conduire et d'agir. Sur trente-cinq faiblesses incriminées, six ont trait à des 
aspects de la gestuelle, sept à des problèmes d'étiquette, sept autres à des 
principes de comportement maçonnique, les quinze autres manquements 
décrits en milieu maçonnique sont aisément transposables dans le cadre 
de la vie quotidienne 11

• 

Le premier de ces « Don't » est: Vos signes NE DOIVENT PAS ÊTRE 
FAITS DE MANIÈRE NÉGLIGENTE. Rappelez-vous que toutes Équerres, 
Niveaux et Perpendiculaires sont les signes véritables et réguliers auxquels se 
reconnaît un maçon. Rappelez-vous également que tous les signes maçonniques 
doivent être faits silencieusement. 

On doit suivre une règle avec une ouverture du cœur et de l'esprit, en 
fonction du caractère temporaire et des dispositions promulguées par les 
règlements. La règle donne une orientation spirituelle, stimule des déter­
minations pratiques constituant une expérience personnelle et affermit un 
caractère qui se forge. On peut évoquer le terme de regula, au sens d'idéal 
de vie, tel qu'il était conçu au Moyen Âge. De même, on peut parler d'une 
vocation, d'un appel, d'une prise de conscience de la brièveté d'une vie, 
cette prise de conscience fondamentale qui conduit à choisir la voie de 
l'« être». Dès lors le« paraître» et« l'avoir» ne doivent plus être considé­
rés que comme des contingences formelles nécessaires et incontournables, 
sans qu'il soit perdu de vue leur caractère accessoire. 

D- Que signifie la marche qu'on vous a apprise? 
R - Que le maçon doit toujours suivre la. ligne droite, comme étant 

le plus sûr et le plus court chemin pour réussir et pour jouir de la. paix 
de l'âme, et que tous les autres soient également contents de nous 12

• 

Dans l'instruction du grade de compagnon, la géométrie est comparée 
à une règle qui demande d'être suivie: Cette science (la géométrie), dont les 

11. Imman Herber, Les inconvenances maçonniques, traduit et présentées par Gérard 
Géfen in Renaissance Traditionnelle n° 91-92 juillet-octobre 1992. 
12. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie, grade d'apprenti, 1866, p. 18. 

114 



LA RÈGLE OU JAUGE DE 24 POUCES 

procédés sont d'une exactitude rigoureuse, et conduisent à la certitude mathé­
matique, est le type de cette géométrie intellectuelle, d'après laquelle un 
homme à la tête bien organisée, pense et raisonne avec justesse, s'est fait un 
plan de conduite fondé sur des théories exactes et certaines, les prend pour règle 
de toutes ses forces, sans aller au-delà, pour son bien et celui des autres, met 
enfin dans l'accomplissement de ses différents devoirs la ponctualité, l'ordre et 
l'harmonie qui font la vie telle que nous l'a destinée le Créateur, la vie sage­
ment et utilement employée, sans être agitée par de folles passions, ou minée 
par la rouille de l'oisiveté 14• 

Le manuscrit Dumfries n ° 4 mentionne trois sortes de règles : 

Q- Qu'y a-t-il sur les trois tablettes derrière le Surveillant? 
R - Il y a trois règles. 
Q- Qu'elles sont-elles? 
R-/1 y a (celle de) 36 pieds, (celle de) 34 pieds et (celle de) 32 pieds. 
Q -À quoi servent-elles ? 
R - ( Celle de) 36 est pour niveler, (celle de) 34 est pour chanfreiner 

et (celle de) 32 est pour mesurer la terre 15
• 

l'LANEMETRlA. 

Di Ccfarc PJP~, 

Cesare Ripa, Iconologie, 1618. 
n ° 343, Planimétrie. 

La planimétrie est considérée comme étant une partie de La géométrie, 
qui consiste en La connaissance des Lignes et des choses planes, sans élévation. 

14. Chemin Dupontès, op. cit., p. 112 et 113. 
15. Manuscrit Dumfries n° 4 in le Symbolisme n° 377, oct.-déc. 1966, p. 37. 

115 



SYMBOLIQU E DES OUT ILS ET GLORIFICATIO N DU MÉTIER 

René Guénon note que l'adoption plus ou moins récente du système 
métrique dans certains pays ne doit aucunement avoir pour effet de faire 
modifier, dans les rituels, l'indication de cette mesure qui seule a une valeur 
traditionnelle ... Pour ce qui est de l'équivalence plus ou moins approximative 
du pouce anglais avec l'ancien pouce égyptien, elle est sans doute assez hypo­
thétique; les variations qu'ont subies les mesures qui sont désignées par les 
mêmes noms, suivant les pays et les époques, ne semblent d'ailleurs jamais 
avoir été étudiées comme elles le mériteraient, car sait-on exactement ce 
qu'étaient par exemple, les différentes sortes de coudées, de pieds et de pouces 
qui forent en usage, parfois même simultanément, chez certains peuples de 
l'antiquité 15. 

La règle, une des trois grandes Lumières 

La Règle est parfois, pour la prestation de serment, substituée au 
Volume de la Loi sacrée ou à celui des Constitutions. Elle fait alors partie 
des trois Grandes Lumières de la maçonnerie avec !'Équerre et le Compas. 
La Règle étant l'outil fondamental de toute construction, on comprend 
aisément le bien-fondé de sa présence sur l'autel des serments. 

Ces trois Grandes Lumières, Règle, Équerre et Compas sont le ternaire 
de toute construction géométrique. De plus, placée en lieu et place du 
Volume de la Loi sacrée, la Règle présente l'intérêt de permettre de conci­
lier toutes les aspirations philosophiques sans en heurter aucune, le point 
d'union étant le but de !'Art Royal. 

La règle du compagnon 

La règle accompagne le compagnon tout au long de l'ensemble de ses 
voyages. 

D- Qu'indiquent les quatre premiers voyages dans lesquels vous avez porté 
des instruments ? 

R - Que le compagnon doit se livrer avec zèle et constance à la pra­
tique de la maçonnerie. 

D - Pourquoi portiez-vous une règle? 

15. Guénon René, Études sur la franc-maçonnerie et le compagnonnage, tome Il, Éd. Tra­
ditionnelles, 1976, p. 179 et 180. 

116 



LA RÈGLE OU JAUGE DE 24 POUCES 

R - Toujours en signe d'estime pour ces mêmes travaux, et pour 
ceux qui sy distinguent; sous le rapport morai en signe d'une parfaite 
régularité dans ma conduite 16• 

Pierre Dangle17 observe: Assembler les éléments entre eux de manière 
harmonieuse n'est pas le fait du hasard mais l'expression d'un langage géo­
métrique qui n'admet pas l'à peu près. Pour reprendre une expression sou­
vent utilisée, le Grand Architecte de l'Univers, projetant sa pensée pour 
créer au moyen du Verbe, géométrise. Il est géomètre, et pour parvenir à 
prolonger la création, à mettre de l'ordre dans le désordre, il faut que l'as­
semblage soit fait selon la Règle car il est nécessaire d'avoir perçu les véri­
tables rapports unissant entre eux tous les éléments pour faire une création 
vivante. Vouloir s'affranchir des lois qui ordonnent l'univers équivaudrait à 
jouer à l'apprenti sorcier, et l'on sait que cela se termine toujours fort mal. 
En revanche, percevoir ces lois dans le cœur et les traduire par la main 
ouvre la voie au chefd'œuvre. 

La règle du Maître de la Loge 

Le jour de l'installation d'un nouveau collège d'officiers, c'est tradi­
tionnellement le Maître de la loge qui installe chacun des officiers de son 
collège en lui énonçant les devoirs de sa charge, que spécifie la règle 
vivante du métier. À chacun d'eux est remis un sautoir sur lequel est 
représenté l'attribut de sa fonction. On peut notamment souligner l'im­
portance, pour celui qui remplit la fonction d'Expert, qu'il fasse observer 
la règle de !'Ordre ; celle-ci étant figurée comme attribut de sa fonction 
par un œil et une épée. 

Celui qui remplit la fonction de Maître de la loge établit le plan de 
l'édifice et en vérifie l'exactitude. 

16. Chemin Dupontès, op. cit., grade de compagnon, 1860, p. 108 et 115. 
17. Dangle Pierre, Le Livre du Compagnon, Éd. la Maison de Vie, 1996, p. 159. 

117 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le chantier de La cathédrale du Mans, dessiné par André Bouton 
(vitrail du Xllf siècle, chape!Le Saint-julien). 

Un architecte expérimenté, reconnaissable à La règle graduée qu'il tient à La main, 
donne des conseils à un jeune architecte ou Maître d'œuvre, 

qui a Lui aussi une règle en main. 
Ifs supervisent Le travail de deux tai!Leurs de pierre 

qui manient chacun un marteau-pioche. 

Philip Crossle 18 observe que la règle de l'équerre 3-4-5 était bien 
connue des francs-maçons irlandais; ainsi, jusqu'à une époque récente, 
chacun de leurs surveillants portait un bâton, exactement comme un 
maréchal des Armées. 

Quelle était la signification symbolique de ces bâtons ? Ils ne peuvent 
remplacer les colonnettes des Surveillants, puisqu'on les trouve, comme 
les bâtons, dans les coffres des anciennes loges et qu'ils figurent sur la liste 
du matériel de la loge. Le fait que les deux Surveillants portent ces bâtons 
ne serait-il pas la survivance de la coutume disparue de porter une règle 
graduée, coutume dont la signification exacte aurait été oubliée au cours 
des temps? 

18. Crossle Philip, The freemasons's gauge, square, and compasses, Saint Claudius, p. 6 
à 30, The Library and Museum of Freemasonry, Saint Claudius, A 31 SAI. 

118 



LA RÈGLE OU JAUGE DE 24 POUCES 

On peut évoquer un architecte du Moyen Âge qui portait une règle 
graduée, comme on le voit sur la pierre tombale de Libergier, l'architecte 
de Reims, mort en 1263. 

D'anciens diplômes ou tabliers irlandais représentent des règles por­
tant 18 divisions. 

On lit dans A Mason's Examination, publié en avril 1723 dans le Flying 
Post de Londres : 

Q. Qu'est-ce qui rend une loge juste et parfaite? 
R. Un Maître, deux Surveillants, quatre Compagnons, cinq 

Apprentis, avec l'équerre, le compas et la jauge commune. 

Philip Crossle19 se demande alors: Ne devons-nous pas considérer que la 
règle de 24 pouces est l'un des outils de notre Apprenti entré? Si c'est le cas, et 
puisque c'est une jauge commune [ou règle commune}, il doit y avoir eu une 
jauge non commune. C'était le cas. j'ai déjà décrit la règle de 18 pouces. 
À une certaine époque, il doit y avoir eu deux règles non communes. La règle 
qui manque devait avoir 30 pouces de long, mais je ne l'ai jamais vue repré­
sentée dans un document maçonnique irlandais. En un mot, elle était perdue. 

En se référant à John Yarker, Crossle propose cette intéressante théo­
rie20 : Quand le Temple était en construction, le Roi Salomon portait une règle 
(disons la règle commune de 24 pouces), Hiram Roi de Tyr en portait une 
autre ( disons de 18 pouces) et Hiram Abif portait la troisième ( disons de 
30 pouces). Lorsqu'ils se réunissaient tous les trois, ils posaient leurs règles sur 
le sol et formaient une équerre parfaite qui formaient un triangle, symbole du 
Grand Géomètre de l'Univers. Hiram Abif était mort et donc sa règle était 
perdue ou brisée, comme vous voudrez. Par conséquent, lorsque les deux 
Grands Maîtres restant se rencontraient, ils ne pouvaient pas former l'équerre 
parfaite. Bien sûr, ceci est seulement symbolique. 

C'est la règle qui symbolise ici la perte du Maître, de la transmission et 
de la Parole perdue. 

19. Crossle Philip, op. cit. 
20. Yarker John, Ancient Constitutional Charges, Belfast W. Tait, 1909, p. 6 

119 



SYMBOLIQU E DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556 
Mesure d'une corde à l'aide d'une jauge de référence fixe. 

La règle de !'Apocalypse 

La règle de l'ange de l' Apocalypse est un roseau d'or qui symbolise la 
parfaite mesure de l'homme régénéré : un ange est alors appelé à mesurer 
la ville et sa muraille, à l'aide du Roseau d'or qui symbolise la parfaite mesure 
de l'homme restauré (Apocalypse XXI, 15 et 17). Le Roseau d'or devient, par 
là même, le symbole de l'unité et l'unité de mesure par excellence; mais il est 
aussi le symbole de l'Homme qui est la mesure ou la norme de l'Univers, l'Axe 
du Monde qui réunit le nouveau ciel et la nouvelle terre, le terme médiateur 
de la nouvelle triade 21

• 

C'est la raison pour laquelle les anciennes mesures, assez approxima­
tives, étaient initialement données en pieds et pouces, etc., à partir des 
proportions et dimensions du corps humain. 

21. Viseux Dominique, !'Apocalypse son symbolisme et son image du monde, Éd. Archè, 
Milano, 1985, p. 201. 

120 



LA RÈGLE OU JAUGE DE 24 POUCES 

Théodore de Bèze, Emblemata, 1580. 
Emblème n° 9, représentant La Jérusalem céleste et Le roseau d'or. 

La viLLe, tenue par La main de Dieu, 
dessine une sphère qui n'est suspendue qu'à un fil 

Toi, tu es une teLLe viLLe, tu es dénommé selon Le bienheureux nom du Christ. 
IL n'y a rien de plus solide, ni de plus mobile. 

En conclusion, la règle utilisée à bon escient conduit le maçon à en 
faire un usage constant pour trouver l'ordre inhérent à toute chose, mais 
aussi pour découvrir sa propre norme, sa mesure, la discipline au quoti­
dien. Il s'en sert pour gérer sa présence dans l'instant et avoir l'attention à 
tout ce qu'il fait comme la constance dans une ligne de conduite libre­
ment choisie, indispensable à l'édification de son Tem pie intérieur. La 
règle donne le sens de la mesure et la précision dans l'exécution. 



E ~1 B L E .M A X V. 

Jacob Bruck, Emblemata politica, 1618. 
Emblème n ° 15 

avec la devise: « Recto ni! tutius » 

(Rien de plus sûr que ce qui est juste et droit.) 



Chapitre 8 

Le niveau 

Caractéristiques du niveau 

Le niveau est constitué d'un support en bois auquel est fixé un fil à 
plomb. Le nom de cet outil vient du mot latin libella, de libra qui signifie 
balance. Historiquement, le niveau est antérieur à la civilisation égyp­
tienne, son origine est liée à la construction de monuments en pierres par 
rangées superposées. 

Lëquerre sert à vérifier les angles, la libella est employée à vérifier les surfaces. 
C'est un triangle isocèle formé par deux règles de bois se croisant à angle droit et 
dont les ancones sont coupés suivant la Ligne de base. Une barre transversale réunit 
ces deux côtés, à mi-hauteur, pour empêcher toute déformation de la figure géomé­
trique. Au sommet est attaché un fil à plomb, perpendiculum. Pour se servir de cet 
instrument, on le met debout sur une règle. Quand la surface à vérifier est parfai­
tement horizontale, la ligne de chute du perpendiculum doit partager la figure en 
deux parties égales. Les charpentiers se servaient de cet instrument pour s'assurer de 
la parfaite horizontalité des entraits, les maçons pour vérifier l'horizontalité des 
assisses de pierres ou de briques, les tailleurs de pierre pour le même objet 1• 

Le niveau définit la parfaite horizontalité d'une ligne qui peut être 
aussi perçue comme une ligne de jonction entre le ciel et la terre. 

Le niveau est un outil complet, car il combine le fil à plomb et la per­
pendiculaire, la verticale avec l'horizontale, qui se rencontrent en un point 
central de jonction. Il est constitué d'un triangle isocèle, coupé par une tra­
verse parallèle à sa base et de son sommet pend un fil à plomb. Celui-ci est 
dirigé selon la bissectrice de cet angle lorsque le niveau repose sur un plan 
horizontal. Cet outil indique l'horizontale ainsi que la verticale qui se cou­
pent au centre, formant une croix. En donnant la ligne d'horizon, le niveau 
donne la possibilité de s'élever sur l'axe vertical de la spiritualité. 

1. Cabrol Fernand, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey, 
1936, p. 188. 

123 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

C'est un outil de précision pour la recherche de la stabilité et de l' équi­
libre. Son rôle consiste à vérifier et à établir l'horizontalité d'un plan, à 
niveler. Il sert au maçon à disposer les pierres les unes à côté des autres de 
façon à ce qu'elles forment des rangées horizontales convenablement 
ordonnées. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 184, représentant un niveau posé sur un mur, 

avec la devise : 11 Col mio aiuto s'eresse » 

(Il a été élevé avec mon aide.) 

Michel Pastoureau classe le niveau parmi les emblèmes de la France : 
Parmi les differents symboles maçonniques dont la Révolution a fait usage ... 
le niveau est le seul qui occupe le devant de la scène. Il représente lëgalité: 
associé au bonnet phrygien (liberté) et au faisceau d'armes (unité), il prend place 
dans de nombreuses compositions emblématiques ou allégoriques entre 1789 
et 1796, parfois même il sert de cimier à La personnification allégorique fémi­
nine représentant la Nation puis la République. Parfois également, il entoure 
l'œil de la vigilance, autre symbole maçonnique mais d'un emploi plus 
discret 2. 

2. Pastoureau Michel, Les emblèmes de la France, Éd. Banneton, 1998, p. 181. 

124 



LE NIVEAU 

Le niveau est aussi une image de l'égalité, souvent associée à la balance. 
Si l'égalité n'existe pas dans la nature, en Maçonnerie la règle de l'Ordre éta­
blit une égalité entre tous les compagnons œuvrant à la construction, 
animés du même idéal, agent de leur égalité. Le niveau rappelle le dépouille­
ment individuel des métaux, l'abandon de toutes les formes de préjugés de 
la vie courante, le lien de fraternité établi par le serment. Celui-ci permet de 
reconnaître chacun comme son frère, égal en droits comme en devoirs. 

Jeton de présence en argent de la loge« Les Amis de la Liberté» à Paris, vers 1797. 
Tai!!e 30 mm, face avers, représentant Minerve tenant en main un niveau; 

à ses pieds d'autres outils, dont une équerre, une règle, un mai!!et et un ciseau. 
Photo Marc Labouret. 

Tout ce qui se produit d'essentiel dans nos vies part ou aboutit à un carre­
four, une croisée des chemins. Le compagnon se situe au point de jonction 
de ces deux axes verticaux et horizontaux parce qu'il évolue sur deux plans. 

Le travail du compagnon lui permet de placer le niveau entre le zénith 
et le nadir, le haut et le bas, c'est-à-dire de se situer au centre de la croix, 
point de départ de l'unité, point d'équilibre où l'être retrouve sa fonction 
initiale de médiateur entre ciel et terre. 

Georgius Agricola, De re metallica, 1556 
Niveau à plomb. 

125 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Par le niveau, vous apprendrez à être droit et ferme, à ne point vous laisser 
entraîner par la foule des ignorants et des aveugles, mais à soutenir d'une 
manière inébranlable les droits de la loi naturelle et les connaissances pures et 
nettes de la sainte vérité 3. 

LAncien Testament fait allusion au niveau dans 2 Rois 21, 13. Le pre­
mier verset considère le niveau comme un instrument symbolique du châ­
timent de l'Éternel, l'autre exprime la justice de Yahweh. 

je prendrai le droit pour cordeau, et pour niveau La justice 4. 
Dans la troisième vision d'Amos5, le niveau est cité comme symbole du 

nivellement d'Israël, plus rien ne restant debout après sa ruine : Voici ce 
que me fit voir le Seigneur: le Seigneur se tenait debout sur un mur fait au 
niveau et il tenait en main un niveau à plomb. « Que vois-tu ? » me dit-il. je 
répondis: « Un niveau à plomb. » - « je vais reprit le Seigneur, passer au 
niveau mon peuple d1sraël; je ne lui pardonnerai plus ». 

Dans le compagnonnage de métier, selon une légende de la seconde 
moitié du XIXe siècle, le niveau, l'équerre et le compas figuraient sur les 
deux colonnes sculptées par maître Jacques. Le niveau symbolisait la 
Sagesse. D'autres rituels l'associent à la franchise. Des textes contempo­
rains l'utilisent également dans ce symbolisme de sagesse et d'égalité. 
« Vous avez le niveau pour emblème, il faut qu'il soit une vérité » ou 
encore « l'équerre et le compas sont avec le niveau le droit chemin tracé6 ». 

Le niveau, bijou du 1er Surveillant 

Le niveau est l'un des trois bijoux mobiles (ou joyaux) de la franc­
maçonnerie, il symbolise la fonction du 1 cr Surveillant en loge. 

Dès 1730, la fonction des Surveillants et leur emplacement sont claire-
ment énoncés : 

Q - Où se tiennent vos Surveillants ? 
R -À l'Ouest. 
Q - Quel est leur devoir? 
R - Comme le Soleil se couche à l'Ouest pour fermer le jour, ainsi les 

Surveillants se tiennent à l'Ouest (avec leur main droite sur leur sein 

3. Abbé Lefranc, Le Voile levé pour les curieux, À Paris, chez Craparr, 1792, p. 63. 
4. La Sainte Bible, Isaïe 28, 17, Éd. de Maredsous, 1957, p. 843. 
5. La Sainte Bible, Amos VII, 7-8, Éd. de Maredsous, 1957, p. 1091. 
6. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éd. du Rocher, 2000, 
p. 416. 

126 



LE NIVEAU 

gauche en tant que signe et k niveau à plomb à kur cou) pour fermer la 
loge et congédier ks hommes et payer kurs salaires 7• 

D - Que sign,ifie le niveau que le Frère I" Surveillant porte ? 
R - Ainsi qu'un bon appareilleur doit dans le travail examiner 

avec k niveau ks autres compagnons et apprentis, de même le Frère 1er 
Surveillant doit examiner avec le niveau de son intelligence si les 
frères remplissent leur devoir avec ponctualité dans l'édifice des vertus 
sociales et maçonniques. 

D -À quoi sert le niveau ? 
R -À mettre en uni ce qui est difforme 8• 

Au Rite Écossais Rectifié9, le niveau est l'emblème de la régularité, le 
Premier Surveillant en est décoré, comme Inspecteur des travaux de tous 
les Frères, dans le temple qu'ils élèvent à la Vertu. 

E T I C A, 

Cesare Ripa, Iconologie, 1618. 
L'Éthique, représentée par une dame d'allure sobre et grave, 

tenant d'une main un niveau 
et de l'autre retenant un lion en laisse. 

L'attitude du lion prouve que l'éthique maîtrise et réfrène les passions, 
qu'elle enseign,e à suivre une voie moyenne entre la Vertu et le Vice. 

Le niveau indique le juste équilibre à conserver entre ces deux extrêmes. 

7. Prichard Samuel, la maçonnerie disséquée, incrod, trad et noces par Jean-Pierre Berger, 
in le Symbolisme n° 382, occ.-déc. 1967, p. 14. 
8. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, apprenti, Bibliothèque Universitaire 
Catholique de Louvain La neuve, n° 79. 
9. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade d'apprenti/, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 87. 

127 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

C'est la position horizontale des différentes parties d'une construction 
qui détermine sa stabilité, donnant son équilibre à l'ensemble de l' œuvre, 
c'est pourquoi le niveau est le symbole du premier surveillant qui indique 
au compagnon le plan de l'ensemble de la construction. À l'aide du 
niveau, il vérifie aussi que chaque face de la pierre est bien plane. Le 
niveau, lors de cette vérification, a aussi bien une fonction de perpendicu­
laire que d'équerre. 

Le niveau symbolise la force tranquille et le juste équilibre que donne 
le point de rencontre de l'horizontale et de la verticale. Le premier sur­
veillant, qui incarne la lumière de la force, doit veiller à ce que l'ordre et 
l'égalité entre tous les membres de la loge soient observés. Il doit aussi éva­
luer à bon escient leurs efforts de perfectionnement individuel en vue de 
mettre en concorde et en harmonie leurs esprits, afin que la vertu de fra­
ternité règle leurs échanges. Il faut voir là que le niveau est l'outil de vérifi­
cation du travail des compagnons par le Premier Surveillant. 

Dans les Rituels du Duc de Chartres, on considére que le niveau sert à 
niveler et qu'il est le symbole de l'égalité qui doit régner entre les Frères10

• 

Dans La maçonnerie disséquée 11
, l'usage des bijoux mobiles est défini 

ainsi : l'équerre pour tracer des lignes vraies et droites, le niveau pour tester 
toutes les horizontales et le niveau à plomb pour tester toutes les verticales. Le 
maçon opératif apprend à tailler, dresser, façonner la pierre, poser un niveau et 
lever une perpendiculaire. · 

En résumé, au plan philosophique, le niveau permet de trouver la 
mesure et le juste milieu, de tendre à l'équité et à l'équilibre, par l'union 
parfaite de la verticale et de l'horizontale. Lusage du niveau permet le 
développement en soi du sens de la justice et de l'équité, il invite à aplanir 
les obstacles que génère l'ego, pour progresser vers la libération intérieure. 

10. Les rituels du Duc de Chartres 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 107. 
11. Prichard Samuel, op. cit, p. 12. 



LVII. 
JUDICO NON JUDICOR. 

Julius Wilhelm Zincgreff, Emblemacum Ethico-politicorum, 1633. 
Emblème n ° 57, avec la devise « Judico non judicor » 

Ue juge, je ne suis pas jugé). 

De la pierre ne prend le niveau sa mesure, 
Aussi n'est-ce au sujet de juger de son Roi, 

Mais comme le niveau premier doit être droit 
Juste aussi soit le Roi, pour juger en droiture. 



Sebastian Covarrubias y Orozco, Emblema Morales, 161 O. 
Emblème n ° 90, représentant un archipendule, 

nom ancien du niveau en forme de lettre A, 
un fil à plomb accroché au sommet du A, 

avec la devise « Ultra citraque nequit consistere rectum » 

(Ni en deçà ni au delà ne peut s'établir la droiture). 
Il y a une limite dont il est impossible de s'écarter [en deçà ou au-delà} 

sans quitter le chemin de la vérité. 

Un fil muni de son poids pend 
de l'archipendule (ou niveau à plomb) 

et se stabilise sur la traverse. 
S'il est tombé bien juste, 

l'artisan est fier et heureux. 
La vertu est la règle appropriée 

et l'équerre est celle du cœur humain. 
Mais, s'il dévie d'un côté ou de l'autre, 
alors le vice règne et la vertu disparaît. 



Chapitre g 

De la perpendiculaire au niveau 

Lart de la construction demande de vérifier constamment la verticalité 
des murs ou des éléments en construction, comme la parfaite horizonta­
lité des plans et des niveaux. Afin de vérifier la verticalité d'un mur il est 
nécessaire de faire appel à la loi de la pesanteur. Un poids suspendu à un 
fil donne cet axe vertical idéal, rôle que joue le fil à plomb de la perpendi­
culaire. En ce qui concerne le contrôle des plans horizontaux, il existe le 
niveau qui fait également appel à la loi de la pesanteur, alliant habilement 
les principes de l'équerre et du fil à plomb. 

Précisons quelques formes que peut prendre le niveau. Le niveau à 
pendule est une équerre en forme de triangle isocèle, au sommet de l'angle 
droit est suspendu le fil à plomb. Le fil est l'axe qui partage la base en deux 
parties égales et le plomb tombe sur l'encoche de cette base. I..:hypoténuse 
du triangle s'appuie sur le plan à vérifier. Si le fil tombe exactement sur le 
trait de repère gravé sur la base, le plomb se mettant dans cette encoche, 
alors l'horizontalité est vérifiée. 

131 

jeton de présence en argent 
de la Loge « La Constance 

éprouvée », à Paris. 
Époque Premier Empire. 
Face avers représentant un 

niveau et une perpendiculaire 
de chaque côté de la colonne 

brisée, en dessous de laquelle est 
inscrit: « Adhuc Stabit » 

(Malgré tout elle tiendra 
encore). 

Photo Marc Labouret. 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Parfois, à la place d'un triangle fermé, le niveau peut prendre l'aspect d'un 
A majuscule. La barre est marquée par un trait de repère central. Un autre 
modèle encore est représenté ayant la forme d'un T renversé. 

Le fil à plomb de la perpendiculaire est souvent suspendu au centre 
d'un arceau, qui évoque analogiquement la voûte céleste, alors que le fil à 
plomb du niveau est suspendu au sommet d'un angle, ce qui évoque la 
terre, le cube. 

D - Quel est le sens de cette expression : passer de la perpendiculaire au 
niveau? 

R - On désigne ainsi le passage du r grade au second. Le premier 
m'ayant prescrit de mettre dans ma conduite la droiture qui fait 
l'homme d'honneur, et l'aplomb qui fait l'homme conséquent à ses 
principes, et constant dans la pratique du bien, ce qu'indique laper­
pendiculaire, j'ai appris dans le grade de Compagnon, par le niveau, 
signe de l'égalité, à me mettre en garde contre l'orgueil et la vanité, à 
ne pas me croire plus parfait que mes Frères, à être toujours modeste. 
De cette nécessité de la modestie, j'ai conclu que je dois me défier de la 
faiblesse humaine, et ne compter sur ma persévérance dans le bien 
qu'au moyen d'une lutte continuelle contre les mauvaises passions 1• 

Généralement on a tendance à penser que la verticale correspond à un 
mouvement de haut en bas. C'est oublier qu'il peut aller aussi en sens 
inverse, de bas en haut. C'est l'objet même du travail incessant du compa­
gnon qui passe de la perpendiculaire au niveau, mais aussi du niveau à la 
perpendiculaire, selon le verset d'Isaïe : 

Élevez les yeux au ciel, et rabaissez-les vers la terre 2. 

Ce passage de la verticale à l'horizontale correspond pour René 
Guénon à la représentation géométrique des états de l'être. Il faudrait figu­
rer la modalité considérée, non plus seulement par un point, mais par une 
droite entière, dont chaque point serait alors une des modifications secondaires 
dont il s'agit, et cela en ayant bien soin de remarquer que cette droite, quoique 
indéfinie, n'en est pas moins limitée, comme l'est d'ailleurs tout indéfini, et 
même, si l'on peut s'exprimer ainsi, toute puissance de l'indéfini 3. 

1. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie, grade de compagnon, 1860, 
p.109etll0 . 
2. La Bible, traduction de Lemaître de Sacy, Éd. Robert Laffont, 1990, Isaïe, ch. 51, 
V. 6, p. 938. 
3. Guénon René, Le symbolisme de la croix, Éd. Véga, 1957, pp. 78 et 79. 

132 



DE LA PERPENDICULAIRE AU NIVEAU 

Passer de la perpendiculaire au niveau, c'est remonter des profondeurs 
de la terre et émerger à sa surface. Cette remontée permet au compagnon, 
enrichi de sa descente intérieure, d'ouvrir les yeux sur l'univers avec un œil 
neuf. C'est un passage de l'intérieur à l'extérieur, et ce recentrement permet 
au compagnon de faire la découverte de nouveaux horizons (par son pas de 
côté) et de trouver une nouvelle direction cohérente dans la construction 
de son être, enrichi par les apports extérieurs de la Connaissance, en s' ap­
puyant sur les Arts libéraux. 

Joseph Noyer4 définit le passage de la perpendiculaire au niveau comme 
un chemin à parcourir à double sens, vers le haut et vers le bas. Vers le haut, 
il indique la direction du zénith, considérée comme le chemin droit vers le 
ciel. Il fait percevoir une nature céleste à accomplir sur la terre. Vers le bas, il 
indique le nadir, « l'opposé » par rapport au zénith. Vers l'élévation et vers la 
profondeur, le chemin est à double sens, car qui dit élévation dit nécessaire­
ment approfondissement. C'est par là aussi descendre au cœur des choses, 
jusqu'au centre d'où jaillit la lumière pour mieux construire et élever le 
temple à la Gloire du Grand Architecte de l'Univers. Tel est l'un des ensei­
gnements du fil à plomb et, par suite, de la perpendiculaire .. . et du niveau. 

Johann Mannich, Sacra Emblemata, 1625. 
Emblème n° 27. 

Jésus symbolisé par le niveau. 

4. Noyer Joseph, Le Fil à plomb et la Perpendiculaire, Éd. La Maison de Vie, 2006, p. 66 
et 67. 

133 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICAT ION DU MÉTIER 

Ce passage de la perpendiculaire au niveau illustre clairement les vers 
de la Table d'Émeraude5 : Ce qui est en bas est comme ce qui est en haut. Et 
ce qui est en haut est comme ce qui est en bas, pour foire les miracles d 'une 
seule chose. 

Au Rite Écossais Rectifié, le nom du compagnon, qui lui sert de mot de 
reconnaissance, est Giblim, qui signifie « tailleur de pierre ». Il porte ce 
nom en mémoire de Giblim, nom des habitants de Giblos, qui étaient les 
plus habiles dans la coupe des pierres, et que Salomon employa pour 
tailler celles qui devaient entrer dans les fondements du Temple. 

D - Quels sont les instruments symboliques des maçons ? 
R - Le Compas, !'Équerre, le Niveau et la Perpendiculaire. 
D - Que signifient-ils? 
R - La droiture de notre cœur, la justesse de notre esprit, la pureté 

de nos actions, et le respect que nous devons au grand Architecte de 
l'Univers 6. 

5. Hermès Trismégiste, La Table d'Émeraude et sa tradition alchimique, Éd. Les Belles 
Lettres, 2002, Vers II, p. 43 à 49. 
6. Willermoz Jean-Baptiste, Rituel du grade de compagnon, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 39. 



Chapitre 10 

Le levier (ou pince) 

Le levier tire son nom du verbe « lever » qui correspond au début de 
son action. On le nomme aussi pince. Le levier peut sembler étonnant par 
ses aspects opposés: d'un côté une grande simplicité et de l'autre la grande 
force qu'il permet de déployer, de transmettre, de démultiplier. Vu del' ex­
térieur, le levier se présente comme une simple barre inerte et neutre, 
dépourvue d'un quelconque mécanisme. C'est une barre de longueur 
variable, de fer inflexible ou d'acier rigide, dont l'extrémité que l'on 
nomme point d'appui est légèrement recourbée. À part cette extrémité, cet 
outil est rectiligne comme la règle. Son maniement repose sur la compré­
hension des lois physiques de l'action - réaction, et de la loi cause - effet, 
facteurs nécessaires pour décupler la force à bon escient. 

Utiliser comme il se doit un levier demande d'en connaître le manie­
ment technique, qui nécessite intelligence et discernement. La force et la 
volonté ne suffisent pas pour le manier correctement. Lusage approprié de 
cet outil demande de savoir appréhender les phases successives devant per­
mettre les déplacements de charges souvent énormes. Il permet alors de 
soulever, mouvoir, et/ou soutenir un corps trop lourd, sans l'aide d'un 
autre outil. 

Le levier se caractérise par la force et la puissance dont il autorise l'ex­
pression et l'usage, car il permet, par exemple, d'outrepasser un obstacle 
normalement insurmontable ou de faire basculer une lourde masse. Ce 
qui analogiquement peut correspondre à de la résistance physique, maté­
rielle ou morale. 

Lutilisateur du levier doit être un « homme de désir », déterminé à 
vaincre les difficultés et épreuves de toutes sortes. Pour cela, il lui faut 
savoir trouver le juste point d'appui pour pouvoir ébranler tout ce qui lui 
paraît au-dessus de ses forces naturelles. 

Vitruve explique ainsi longuement l'utilisation du levier: Il n'en est pas 
moins vrai que le mouvement en ligne droite n'agit point sans celui de la ligne 
circulaire, ni celui de la ligne circulaire sans celui de la ligne droite, quand on 
élève des charges en tournant des machines ... Par les mêmes principes, un seul 

135 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICAT ION DU MÉTIER 

homme, au moyen d'une barre de fer, peut élever une charge que plusieurs 
hommes ne sauraient remuer. Il faut pour cela appuyer la pince comme sur un 
centre, que les Grecs appellent hypomochlion, et en plaçant son bec sous le 
fardeau, et alors la force d'un seul homme qui appuiera sur l'autre bout suffira 
pour remuer la charge. Voici pourquoi la partie de la pince qui est depuis la 
charge jusqu'au centre sur lequel elle s'appuie, est beaucoup plus courte que 
celle qui s'étend depuis le centre jusqu'à l'autre bout; lorsqu'on appuie dessus, 
ou qu'on la manœuvre ainsi, on lui fait faire un mouvement circulaire; ce qui 
fait que la force de la main est égale à la pesanteur d'un très grand fardeau. 

C'est ainsi qu'un poids qui était faible lorsqu'il était trop près du centre, 
peut acquérir en un moment une grande force, et élever en haut sans beaucoup 
de peine une très lourde charge 1

• 

:Cutilisation du levier pour soulever une charge demande d'exercer une 
force en puissance sur le haut de cette barre, en tenant compte de la résis­
tance du matériau à soulever, et en s'appuyant à la base sur le point d' ap­
pui qui transmettra la force au bec qui élèvera la charge. Le levier peut être 
considéré comme une règle en mouvement, qui a nécessairement besoin 
d'un point d'appui entre la puissance et la résistance qu'elle met en action. 

Cet outil très simple symbolise la force en mouvement; c'est pourquoi 
il ne doit être utilisé qu'avec de grandes précautions. Parmi les outils, il est 
probablement le plus dangereux, en ce qu'il permet de manipuler de 
lourdes charges et que l'action qu'il met en mouvement est liée directe­
ment aux réactions qui s'ensuivront. 

Le levier amplifie la force exercée sur lui par la personne qui l'utilise. Il 
n'est rien par lui-même; il n'agir que lorsqu'une intelligence met en œuvre 
la force à lui appliquer. Le levier montre l'utilité de la réflexion qui pré­
cède l'action, réflexion qui remplace la force brutale aveugle, inutilement 
importante, par une force maîtrisée, une puissance adaptée et contrôlée. 

Utiliser un levier demande de savoir mettre en action trois points : le 
point d'application, le point d'appui et le point de levage: 

1) Le point d'application correspond à la force orientée de la barre, 
contrôlée à une extrémité. 

2) Le point d'appui , appelé aussi « point d'orgueil » ou « point de foi », 

permet de supporter l'ensemble grâce à sa solidité et sa stabilité. Ce point 
est lié au choix et à la réflexion qui implique de faire preuve d'intelligence 
et de discernement. La justesse du point d'appui est déterminée par sa 

1. Vitruve, Les dix livres d'architecture, Éd. Balland, 1979, p. 304 et 305. 

136 



LE LEV1ER (ou PINCE) 

position en rapport avec les deux autres points, l'action positive ou néga­
tive entreprise. La foi qui soulève les montagnes est considérée comme un 
puissant levier. 

3) Le point de levage à l'extrémité opposée du point d'application 
permet de vaincre la résistance et d'obtenir le résultat souhaité. 

Par l'effort conjugué de ces trois points, le levier permet d'exercer une 
action raisonnée, calculée et déterminée. Un mauvais équilibre de ces trois 
points témoigne d'un manque de maîtrise de l'énergie déployée pouvant 
atteindre une puissance violente et dangereuse, semblable à celle de la 
barre à mine du carrier qui arrache du roc une pierre susceptible d'être 
taillée, comme elle peut permettre de canaliser une immense force sans 
provoquer de catastrophes. Le levier est un outil d'un maniement difficile 
et délicat, car une utilisation incontrôlée ou une pression maladroite peut 
ébrécher ou briser la pierre. 

Vitruve, Architecture ou Art de bien bâtir. 
Dixième Livre d'Architecture. 
Illustration du chapitre III, 

qui traite de la ligne droite et de la circulaire, 
principes de tout mouvement. 

Frédérick Tristan dit: symboliquement, le levier est comme l'agent intel­
lectuel ou spirituel permettant de multiplier la force d'une idée, d'accomplir 
plus vite ou plus certainement une œuvre ou une action 2• 

L'explication symbolique, donnée en 1858 dans le rituel du Rite Fran­
çais (dit du Prince Murat), mérite d'être retenue: le levier qu'on a mis dans 

2. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éd. du Rocher, 2000, 
p. 336. 

137 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

vos mains est l'emblème de la puissance qui vient en aide à la faiblesse; c'est 
armé de cet instrument qu'Archimède disait: « Donnez-moi un point d'appui 
et je soulèverai le monde». 

~"" 

Georgius Agricola, De Re Metallica, 1556 
Crochet de fer, également utilisé comme levier. 

Lors de son troisième voyage pour passer compagnon, le récipien­
daire conserve la règle qu'il tient de la main gauche, et de la même 
main soutient une pince ou un levier sur l'épaule gauche. La règle 
permet de tempérer la force du levier, de la canaliser dans sa trajectoire, 
de lui permettre de trouver la juste mesure. La mesure de la règle à 
vingt-quatre divisions donne la précision nécessaire pour diriger le 
levier comme il se doit. 

Jusqu'ici tous les outils reçus par le compagnon exerçaient une action 
sur une pierre statique. Le levier permet de travailler dans l'espace, de 
déplacer la pierre, de la soulever, de l'orienter différemment, de vérifier 
l'avancement de son dégrossissement et de la polir. 

Une pierre n'est visible à l' œil nu que sous trois faces simultanément. 
Grâce au levier, le compagnon découvre la face cachée des choses, ce qui 
lui permet d'élargir le champ de son entendement. Le levier est un ampli­
ficateur autant qu'un démultiplicateur de toutes forces positives vers un 
objectif constructif 

Dans le Régulateur du maçon, à propos des « bâtiments », il est précisé 
en note : l'on nomme dans les bâtiments Pince, un levier de fer de 2, 3, à 
4 pieds de long terminé en couteau par les deux bouts, mais dont l'un est 
coudé; c'est avec cet instrument qu'on pose les pierres et soulève les fardeaux en 
en faisant un levier du premier ou du second genre selon le besoin, on pourra 
faire faire cette pince en bois de chêne peint en noir. 

Il est dit au récipiendaire: Mon Frère, ce voyage vous figure la troisième 
année d'un apprenti, pendant laquelle on lui confie la conduite, le transport 
et la pose des matérieux travaillés, ce qui s'opère avec la règle et la pince. La 
pince, au lieu du compas, est l'emblème de la puissance qui ajoute à nos 

138 



LE LEVIER (ou PINCE) 

forces individuelles les connaissances pour faire et opérer ce que, sans leurs 
secours, il nous serait impossible d'exécuter). 

On lui confiait la conduite des pierres et des matériaux taillés. Cet emploi 
supposait assez de connaissances pour juger par leur forme de la place à 
laquelle ils sont destinés, et c'est pour cela qu'il vous faut une règle. Leur dépla­
cement pour les transporter au lieu de leur destination exige de l'intelligence et 
de la force. Les connaissances que le Compagnon a acquises font présumer 
l'une, et la pince supplée à ce qui lui manque de forces naturelles. Comme il 
était secondé dans ce travail par des apprentis, de même c'est aux Compagnons 
que nous confions le soin de diriger et de surveiller les Apprentis sous l'inspec­
tion cependant du Maître qu'ils servent4. 

La pince, avec laquelle un homme soulève un poids bien au-dessus de ses 
forces, rappelle les bienfaits de la société, de la civilisation et des arts, qui font 
de l'homme, si faible dans l'isolement, un être tellement fort, qu'il devient le 
maître de la nature 5. 

En résumé, employé comme il faut, le levier permet au maçon d'utili­
ser sa force qui repose sur la connaissance qu'il a de l'univers, de contrôler 
son énergie dans l'action et dans l'effort, et d'agir consciemment selon la 
loi des interactions cause-effet. 

Le levier donne le moyen de surmonter l'obstacle, la résistance maté­
rielle, physique ou morale, mais cela n'est possible qu'en sachant utiliser 
son point d'appui, avec la volonté de surmonter ce qui paraît au-dessus de 
ses forces. Le levier correspond au pouvoir efficient de la volonté. La 
bonne utilisation du levier repose sur la connaissance et la maîtrise des 
forces mises en mouvement. Elle s'illustre par la ténacité d'une volonté 
affirmée de tenir ses engagements et de poursuivre la voie choisie jusqu'à 
son terme, sans négliger le nécessaire apport, le cas échéant, de ceux que 
l'on reconnaît pour frères. 

3. Guide des Maçons Écossais, Éd. critique établie par Pierre Noël, Éd. À l'Orient , 
2006, p. 209. 
4. Le Régulateur du maçon 1785/1801, éd. critique établie par Pierre Mollier, Éd. 
À l'Orient, 2004, p. 175. 
5. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie applicab/,e à tous œs Rites, deuxième 
cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis-Montyon, 1860, p. 114. 



Le monde infl:able. 

Le monde en une il1e porte 
Sur la mer tant efmeue & rogue, 
Sans frul gouvernal nage & vogue, 
Monfirant Con infl:abilité. 

Gilles Corrozet, Hécaromgraphie, 1540. 
Emblème n ° 46, « Le monde instable ». 



Le monde en une île porte 
Sur la mer tant émue et rogue, 

Sans seul gouvernail nage et vogue, 
Montrant son instabilité. 

Qu'est devenu le temps passé 
Et ceux qui au monde vivaient? 

Qui tant de bien ont amassé 
Et tant de sciences savaient? 

Où sont ceux-là qui recevaient 
Les dignités et grands honneurs ? 
Où sont les princes qui avaient 

Sous eux les puissants gouverneurs ? 
Le monde instable et variant, 
Voguant sur la mer incertaine, 

Sans sûreté s'en va riant, 
Prochain de tempête soudaine. 

Ainsi nage vertu mondaine 
Comme cette île sur la mer, 
Ignorant la vague prochaine 
Qui ne tâche qu'à l'abîmer. 
Ainsi s'en va à l'aventure 

L'homme mondain, tout son vivant, 
Et n'y a nulle créature 

Qu'accident ne soit poursuivant. 
En péril sommes bien souvent, 
Tentant d'arriver à bon port, 
Et à la fin, vient au-devant 

Nous prendre au bricq la noire mort. 



Tableau provenant de La Loge De Zwijger, 
à L'Orient de Gand, 

représentant Les outils du meurtre autour 
du corps d'Hiram, 

conçu et dessiné par André VLaanderen. 



Chapitre 11 

Ambivalence de l'utilisation des outils 

Bien que plusieurs versions diffèrent selon les rites, quant à la nature 
des outils utilisés pour le meurtre d'Hiram et l'endroit où les coups ont 
été portés, néanmoins la trame de la légende est toujours restée la même, 
témoignant de l'unité de ce mythe. Ces différences demeurent mineures, 
puisque la signification symbolique reste la même. Atteint au siège de son 
intelligence, le Maître tombe sur le pavé du Temple entre l'équerre et le 
compas, telle la chute d'une étoile. 

Au grade de Maître, les trois mauvais compagnons laissèrent tomber 
une équerre et un compas dans ladite fosse, l'équerre à la tête, le compas 
aux pieds et se retirèrent sans y prendre garde pour revenir vite à leurs tra­
vaux. 

Il est dit que l'on trouve un Maître entre lëquerre et le compas, c'est pour 
nous faire (re)souvenir que notre Maître Hiram fut trouvé assassiné et enterré 
entre ces deux outils 1• 

Au Rite Écossais Ancien et Accepté, selon le Guide des Maçons Écossais, le 
premier des mauvais compagnons est appelé Jubelas. Il donne à Hiram un 
coup de règle de 24 pouces, au travers de la gorge. Le deuxième compa­
gnon, appelé Jubelos, armé d'une équerre lui porte un coup violent sur le 
sein. Enfin le troisième compagnon, du nom de Jubelum, lui assène un si 
terrible coup de maillet sur le front, qu'il l'étend mort à ses pieds. 

Au Rite Français, selon le Régulateur du Maçon, le premier des traîtres, 
posté à la porte d'occident, assène sur la tête d'Hiram, un coup violent 
avec la règle qu'il tenait, mais le mouvement d'Hiram pour parer le coup, 
fit qu'il ne porta que sur l'épaule. Le deuxième compagnon poursuit 
Hiram dans sa fuite et lui assène un grand coup de levier, qui l'atteint sur 
la nuque. Le troisième compagnon, devant le refus d'Hiram de ne pas 
vouloir lui donner le mot des maîtres, lui porte un grand coup de maillet 
sur le front, l'étendant mort. 

1. Marquis de Gages, I" et 2: grade, 1763, op. cit., p. 31, et 3' grade p. 48 et 55. 

143 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Au Rite Anglais de Style Émulation, les trois compagnons meurtriers 
sont respectivement armés d'une perpendiculaire, d'un niveau et d'un fort 
maillet. Dans ce rite, les outils retenus sont ceux des trois officiers principaux 
qui dirigent la loge. Aux trois vertus constructives des officiers directeurs 
d'une loge sont opposés, en effet miroir inversé, trois vices destructeurs, le 
plus souvent désignés par l'ignorance, le fanatisme et l'ambition. 

Au Rite Écossais Rectifié enfin, c'est le Vénérable Maître qui au nom de 
!'Ordre porte trois coups de maillet au récipiendaire. Le premier coup est 
donné sur le milieu de l'épaule droite, puis un second coup atteint le 
milieu de l'épaule gauche, le troisième coup de maillet est donné sur 
le front. Les trois coups de maillet forment un triangle sur la partie supé­
rieure du corps du candidat2• Ces trois coups mortels désignent le danger 
des trois passions dominantes de l'homme, et qui lui sont les plus 
funestes : l'envie qui empoisonne toute jouissance et cherche à détruire 
celles de notre prochain; l'avarice qui nous rend souvent injustes et 
presque toujours insensibles aux malheurs d'autrui; et l'orgueil qui s'irrite 
de tout et ne pardonne rien. Enseveli dans le tombeau, le récipiendaire 
apprend que l'homme livré au vice est comme mort dans la société qui 
gémit de ses erreurs. 

D - Que vous est-il arrivé pendant votre route en passant de lëquerre au 
compas? 

R- j'ai reçu trois coups. 
D - Que signifient-ils ? 
R - L'ennemi qu'il faut combattre, les obstacles qu'il faut vaincre, 

les armes qu'il faut employer pour obtenir la récompense éternelle 3• 

On peut envisager que les trois mauvais compagnons, fort présomp­
tueux sur leurs capacités réelles, considéraient qu'ils détenaient toutes les 
compétences professionnelles nécessaires pour devenir Maître, alors qu'en 
réalité ils n'avaient pas fait le chemin intérieur nécessaire à tout réel per­
fectionnement individuel, c'est pourquoi l'accès à la chambre du milieu 
leur était momentanément refusé. Ces compagnons n'ayant pas progressé 
dans la voie de la Sagesse et de la Connaissance sont amenés à exiger le mot 
des maîtres par des menaces de mort. Leur violence brutale les entraîne à 
mettre celles-ci à exécution. Le fait qu'Hiram ne se laisse pas intimider par 
leurs menaces les déstabilise au point que leur colère interrompt de manière 

2. Rituel du grade de Maître pour le Régime de la Franche-Maçonnerie rectifiée, rédigé 
en Conve nt Généra l de l'ordr e tenu à Wilhelmsbad en 5782, Archives du Directoire 
Généra l de Lyon. 
3. Willermoz Jean-Bapti ste, Rituel du grade de maître, 1785, Lyon, Ms 5922, p. 89. 

144 



AMBIVALENCE DE LUTIL!SATION DES OUTILS 

irrémédiable une forme complète de transmission, au détriment de ceux 
qui leur succèdent. 

De ce mythe qui propose de multiples lectures et interprétations, on 
doit retenir la nécessité de toujours savoir se servir des connaissances 
acquises dans le maniem~nt précis et approprié des outils, en vue d'un 
usage constructif. 

Tableau de loge du 3' grade 
au Rite Anglais 

de Style Émulation, 
peinture d'Esmond ]ejferies. 

À terre sont représentés les trois attributs 
constructifs des dirigeants de la Loge, 

devenus les outils du meurtre : 
la perpendiculaire, 

le niveau et le maillet. 

Après que l'apprenti et le compagnon ont reçu des outils comme 
moyen de perfectionnement, l'enseignement du grade de Maître attire 
l'attention sur l'aspect ambivalent de ces outils. Détourné de sa fonction 
initiale tout outil peut se transformer en redoutable arme de mort. Ce qui 
demande de tout Maître maçon de trouver la Voie du juste milieu en 
sachant faire la part des devoirs et des droits qui lui incombent. En effet, 
les Maîtres maçons doivent savoir se servir de ces outils les considérant 
uniquement en tant que moyen de constructions, car toute forme de libé­
ration passe par la capacité de les utiliser sans les détourner de leur objectif 
constructif initial. 

Ainsi la règle, instrument de mesure, symbole d'obéissance et d' organi­
sation par excellence, peut devenir démesure. Le levier doit démultiplier 
utilement la force individuelle, mais mal employé, il peut devenir une 
arme meurtrière. Le fil à plomb, qui donne l'axe de toute construction et 
la voie du juste milieu, à contre emploi, perdra cet axe et n'aura plus que 
la lourdeur et la densité du plomb pour frapper aveuglément, etc. 

145 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLOR1FICATION DU MÉTIER 

Dans plusieurs rites, le maillet du Vénérable, est l'outil qui, tel l'éclair 
associé à l'épée flamboyante, confère la consécration initiatique en don­
nant la Lumière. Il crée le récipiendaire apprenti, à l'image du Fiat lux de 
la Genèse. La transmission de cette Lumière vivifiante et créatrice se fait 
par l'épée flamboyante qui, sous l'action du maillet, agit en la répercutant 
par des vibrations dans tout l'être du récipiendaire. 

Ce même maillet est utilisé par le Vénérable Maître pour donner le 
coup frontal et fatal à Maître Hiram, défaisant l'acte initial de création de 
l'apprenti, par un acte de mort, soulignant ici encore l'ambivalence poten­
tielle de son usage et la nécessaire bonne gestion de son pouvoir. 

Tous les outils doivent être maniés sans colère, avec circonspection, 
afin d'éviter qu'ils ne soient transformés en armes redoutables. 

Dans un rituel de Maître, daté de 17634, de curieuses précisions sont 
données : Ils résolurent donc de se cacher dans le temple pour y surprendre 
notre maître. La difficulté en était grande puisque tous les maîtres, au nombre 
de 5593 d'abord, après les travaux finis faisaient une exacte recherche pour 
voir, auparavant de fermer le Temple, si personne ne sy cachait pour en voler 
quelque chose. Mais ils s'aperçurent que dessous les escaliers du Temple, il y 
avait un dépôt où on mettait les vieux outils brisés et comme ils virent que cet 
endroit pourrait servir à les receler et les cacher sans être aperçus, ils résolurent 
donc de sy cacher pour surprendre notre Respectable Hiram lorsqu'il y vien­
drait. En conséquence, vers la fin des travaux, ils brisèrent leurs outils et firent 
semblant de les apporter au dépôt. Ils sy cachèrent en mettant devant eux un 
tas d'outils brisés... Ces trois scélérats ayant vu leur ruse réussir, sortirent du 
malheureux endroit qui avait si bien servi à les receler. . . Il furent donc se 
placer un à la porte de l'Occident, armé d'une règle, l'autre à la porte du 
midi, armé d'un maillet et l'autre à la porte de l'orient armé d'un levier. 

Ce mythe interpelle et pose de nombreuses questions. Entre autres, il 
est intéressant de comprendre les différentes raisons qui amènent ces trois 
compagnons du métier à se transformer en meurtrier. 

Chemin Dupontès 5 considère que les trois Compagnons assassins 
d'Hiram représentent les trois passions les plus communes dans le monde pro­
fane, et qui sont en même temps les sources les plus fécondes de crimes et de 
calamités publiques et privées, savoir: l'orgueil, l'envie et la cupidité. Il faut 
les combattre jusqu'à ce qu'on les ait étouffées dans son cœur, car elles sont le 

4. Rituel du Marquis de Gages, 1763, Le Maître Maçon, Bruxelles, Éd. Mnémosyne, 
1999, pp. 45 et 46. 
5. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie, Grade de maître, s.d. Paris, 
édité par la Loge Isis-Montyon, p. 168 et 169. 

146 



AMBIVAL ENCE DE L UTILI SAT ION DES OUT ILS 

tourment de l'homme qui a le malheur de leur céder. Portées à un certain 
degré d'exaltation, elles peuvent l'entraîner dans les crimes les plus atroces. 

À l'orgueil, il oppose la modestie, à l'envie, il oppose l'amour de ses 
semblables et à la cupidité, la modération des désirs. Il ajoute : Le compa­
gnon modeste ne se flatte pas d'avoir la science d'un maître; et le maître lui­
même, plus il apprend, mieux il reconnaît qu'il ne sait rien relativement à ce 
qui lui reste à apprendre. Il se défie de sa capacité, et fait tous ses efforts pour 
l'augmenter par son application. L'envie, cette triste et basse passion, qui tue, a 
dit job, j'oppose l'amour de mes semblables, qui me porte à me réjouir de leurs 
succès. Leur prospérité, loin de m'inspirer une inutile et funeste jalousie, excite 
en moi une émulation salutaire. 

Dans !'Encyclopédie maçonnique6 du même auteur, est exprimée l'idée 
que l'on peut voir aussi dans Hiram, le principe consolateur de l'immortalité 
de l'âme; la vertu persécutée par le vice, mais finissant par en triompher; la 
liberté comprimée par l'orgueil de la domination, mais victorieuse à son tour; 
la vérité obscurcie par le mensonge, qui lui creuse un tombeau, d'où elle sort 
brillante de gloire. Il n'est, hélas! que trop facile de trouver trois compagnons 
assassins, qui étouffent cette vérité, et même ceux qui la cherchent: ce sont 
toutes les passions basses et anti-sociales, et particulièrement l'ignorance, la 
superstition, ou la tyrannie qui a besoin de sujets aveuglés, avilis, et courbés 
sous le joug des préjugés et des vaines terreurs. 

Les neuf voyages mystérieux que les maîtres ont fait vers les quatre points 
cardinaux, pour chercher Hiram, vous indiquent que toute la terre est ouverte 
à votre activité, et que partout où vous porterez vos pas, vous devez répandre 
la lumière et ses bienfaits. 

Le soin que prit Salomon de faire chercher et de punir les compagnons 
coupables, nous marque celui que nous devons mettre à vaincre et à ter­
rasser les passions, qui donnent la mort à notre âme. 

Lambivalence de l'utilisation des outils, dans un univers binaire ou 
dualiste, attire l'attention sur la nécessité de gérer positivement le libre­
arbitre de chacun dans une optique sans cesse constructive. Si celle-ci était 
dévoyée de son objectif premier, elle prendrait une voie caricaturale et 
excessive semblable à celle de ces mauvais compagnons. 

6. Chemin Dupontès, Encyclopédie maçonnique ou mémoires sur les Sociétés secrètes, Tome 
troisième, Chez [auteur, 1823, p. 130. 



- Celluy qui fon ef prit efforce 
Et veult plus qu'il ne peult comprendre, 
C'efr comme qui veult entreprendre 
Oultre fan povoir & fa force. 

Gifles Corrozet, Hécatomgraphie, 1540. 
Emblème n ° 94, « Entreprendre par-dessus la force », 

représentant un compas brisé parce qu'on a voulu trop l'ouvrir, 
et un cercle inachevé. 



Celui qui son esprit efforce, 
et veut plus qu'il ne peut comprendre, 

c'est comme qui veut entreprendre 
outre son pouvoir et sa force. 
Le bon esprit qui a invention 

L'art et savoir pour dicter et écrire 
Et mène à fin la sienne intention. 

Si bien défaut qu'il n'y a qu'à redire, 
S'il perd le temps sans faire aucune chose 

Ne fit ni n'écrit en rime, ni en prose, 
Certes il est grandement à blâmer, 

L'oisiveté le fera diffamer 
Vu qu'il le peut et par lâcheté n'ose. 

Plus faux celui qui vient à présumer 
De mettre avant sa trop lourde igrzorance 

Et ne fait rien qui soit à estimer 
Des Muses n'a le port ni l'assurance, 

Il est semblable au compas qu'on étend 
Pour faire un rond, lequel on œuvre tant 
Qu'on le corrompt, et le rondeau de fait 

j'ai commencé et laissé imparfait. 
Pourquoi l'ouvrier ne fait ce qu'il prétend 

Ainsi le sot fait semblant qu'il entend 
Sans jugement et sans discrétion, 
Il se déçoit, car au cas où il tend 
N'y a propos, ordre et déduction 

Font fait demeure en imperfection 
Par ce qu'il a sur la force entrepris. 

Et à la fin sera taxé, repris 
Si on connaît son obstination. 



Autoportrait d'Anton Pi/gram, 
architecte et sculpteur, 

ayant en main un compas. 
Cathédrale de Vienne, Autriche. 

Sa marque est représentée sur l'écu, 
au-dessus de sa tête. 



TROISIÈME PARTIE 

LES OUTILS DU MAÎTRE 

Cesare Ripa, Iconologie, 1603. 
Représentation du Dessin. 

Cet emblème montre un jeune homme tenant dans une main un compas 
et un miroir dans l'autre. 

Son noble aspect et son riche habit montrent que l'art est noble en lui-même. 
Le compas, pointes tournées vers le haut, montre que le dessin requiert 

de connaître l'art de la mesure et des proportions. 
Le miroir indique la nécessité d'une bonne imagination. 



Marque typographique de Laurent Sonnius, 
Libraire et imprimeur à Lyon, 1592-1618. 

Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n ° 1159. 



Chapitre 12 

De l'équerre au compas 

La prestation de serment de l'apprenti 

Franc-maçon (en anglais freemason) signifie maçon libre. Cette société 
était à l'origine une société de personnes censées se dévouer librement pour 
travailler un jour à la réédification du temple de Salomon. Au reste, tout goût 
de /,a maçonnerie est purement allégorique : il s'agit de former le cœur, de régler 
l'esprit, et de ne rien faire qui ne cadre avec le bon ordre; voilà ce qui est désigné 
par les principaux attributs des francs-maçons, qui sont lëquerre et le compas'. 

' ' 

1. L'Ordre des francs-maçons trahi et leur secret révélé, 17 45, p. 23 et 24. 

153 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Historiquement, le premier témoignage de l'utilisation de l'équerre et 
du compas entrecroisés comme emblèmes de la franc-maçonnerie spécula­
tive remonterait à 1737. Cette représentation figure pour la première fois 
en tête d'une attestation rédigée par Charles Radcliffe et destinée au 
Baron de Scheffer. 

La prestation de serment du candidat à l'initiation va exiger qu'il effec­
tue, en la traçant physiquement, une géométrie du corps dans l'espace 
selon l'équerre et le compas : 

Lors de la prestation de serment, le candidat s'agenouillait alors sur son 
genou droit qui était à nu, « sur le sommet de l'équerre », mais il se mettait 
probablement à genou « à l'intérieur de l'équerre ». On déboutonnait son 
veston et lui faisait prendre le compas dans sa main gauche en présentant une 
pointe en direction de son sein gauche mis à nu, tandis que sa main droite 
reposait sur le livre ouvert. La première chose qu'un candidat voyait en rece­
vant la lumière était la Bible, l'équerre et le compas appelées « trois grandes 
lumières dans la maçonnerie » : la Bible pour régir et diriger notre foi, 
l'équerre pour équarrir nos actions, le compas pour nous faire rester dans la 
juste mesure à l'égard de tous les hommes, en particulier de nos frères 2• 

Mais pourquoi l'union de l'équerre et du compas est-elle devenue le 
symbole si caractéristique de la franc-maçonnerie ? 

On peut considérer que le compas et l'équerre sont respectivement 
l'image du Ciel et la Terre. Ils deviennent alors le père et la mère du néo­
phyte qui par-là même devient enfant de l'Univers. Le Volume de la Loi 
sacrée correspond à la descente de la Vérité, du Verbe créateur et de la 
Lumière qui s'incarnent dans la manifestation. Lentrecroisement des deux 
outils symbolise les noces de la Terre et du Ciel ou de la matière et de l'es­
prit. Le compas représente le monde céleste et l'équerre le monde terrestre, 
c'est pourquoi le compas s'entrelaçant avec l'équerre, a les pointes en bas, les 
branches de l'équerre étant vers le haut. Le récipiendaire, après sa prestation 
de serment, devient symboliquement enfant du Ciel et de la Terre. 

Dans la Maçonnerie adonhiramite, la posture de réception de l'apprenti 
pour les formalités requises, consiste à être: le soulier gauche en pantoufle, 
le genou droit sur l'équerre, la main droite sur l'Évangile, et de la gauche tenir 
un compas à demi-ouvert sur la mamelle gauche mise à nue 3• 

I..:apprenti disait de sa réception: j'avais un pied droit ou gauche en pan­
toufle, le genou droit ou gauche plié en forme d'équerre, le compas sur le cœur 
et la main droite sur le livre de vérité4• 

2. L'initiation il y a deux cents am, in le Symbolisme 11° 388, janvier-mars 1969, p. 97 à 130. 
3. Maçonnerie adonhiramite, grade d'apprenti, p. 20. 
4. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 87. 

154 



DE LÉQUERRE AU COMPAS 

D- Où prêtâtes-vous (votre obligation)? 
R - À l'autel des serments ayant le genou gauche et le pied droit nus, 

le corps droit, la main droite sur la Bible, le compas et l'équerre, et sou­
tenant de la main gauche la pointe d'un compas appuyée sur le cœur. 

[ ... ] 
D - Lorsque vous avez été fait apprenti, pourquoi avez-vous plié le genou 

gauche mis à nu ? 
R - Parce que le genou gauche est la partie la plus faible de mon 

corps, et qu'un Apprenti-enregistré est la partie la plus faible de la 
maçonnerie, dans laquelle j'entrais alors 5• 

Le Flambeau du Maçon précise : je n'étais ni nu, ni vêtu, dépourvu de 
tous métaux, les yeux bandés, mon corps dans un carré parfait; j'avais le 
genou droit nu sur l'équerre, le soulier gauche en pantoufle; la jambe appuyée 
en forme d 'équerre, la main droite sur l'Évangile; et de la gauche je tenais un 
compas dont la pointe appuyait sur mon cœur, et c'est ainsi que je contractais 
mon obligation 6

• 

jeton de présence en argent 
de la Loge « St. Louis de la 
Martinique des Frères Réunis ", 
à Paris. 
Époque Louis XVI. 
Face avers, représentant un 
compas et une équerre reliés par 
un ruban, au-dessus d'une étoile 
flamboyante, encadrés par deux 
branches d'acacia. 
Au-dessous, la devise: 
« Tout en Un "· 
Photo Marc Labouret. 

Le Régime Écossais Rectifié fait dire à l'apprenti, lors de sa prestation de 
serment: Le Vénérable Maître m'a fait mettre le genou droit sur !'Équerre, la 
main droite sur l'Évangile de Saint Jean, tenant de la gauche la pointe d'un 
compas sur le cœur, et dans cette attitude, j'ai prononcé mon engagement à la 
manière des Maçons 7. 

5. L1nitiation il y a deux cents ans, op. cit., p. 122. 
6. Le Flambeau du Maçon, Bordeaux, Lavalle imprimeur, 1771, p. 13. 
7. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Écossais Rectifié, l ' degré, 1785, p. 84. 

155 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

L autel des serments 

Sur l'autel des serments, les trois grandes lumières sont l'équerre et le 
compas sur le Volume de la loi sacrée. [équerre couvre le compas au grade 
d'apprenti, une branche du compas chevauche l'équerre au grade de com­
pagnon et enfin le compas recouvre l'équerre au grade de Maître. Au 
XVIIIe siècle, ces variantes n'existaient pas. Ces trois positions différentes, 
adoptées plus tardivement, ont l'intérêt de représenter la progression spiri­
tuelle par étapes successives où le spirituel petit à petit acquiert une pré­
éminence sur le matériel. 

Dans f1nitiation il y a deux cents ans, il est précisé que: le maître se 
tenait à l'orient, la Bible devant lui, ouverte chez les « Modernes » au premier 
chapitre de Saint jean et chez les « Antients » à la seconde lettre de Saint 
Pierre. Sur le livre ouvert, il y avait un compas ouvert, dont les branches 
étaient couvertes par une équerre en buis qui semblait tendre les bras au 
maître tandis que le compas tendait les bras aux Frères 8. 

D - Lorsque vous eûtes reçu la Lumière, quels sont les objets qui frappèrent 
votre vue? 

R - La Bible, une équerre et un compas. 
D - Que signifient-ils ? 
R - Trois grandes lumières dans la maçonnerie. 
D - Expliquez-les-moi? 
R - La Bible règle et gouverne notre foi; l'équerre nos actions, le 

compas nous maintient dans de justes bornes envers tous les hommes et 
particulièrement envers nos Frères 9, 

Dans certains anciens catéchismes maçonniques, il est dit que le candi­
dat, en prêtant son Obligation, s'est agenouillé une jambe dans l'équerre 
et l'autre en dehors d'elle. Autrement dit, il est agenouillé à l'intérieur et à 
l'extérieur des limites de la« Table mystique». Ainsi, on lit dans la Maçon­
nerie disséquée de Prichard10 (1730) : 

D - Comment vous fit-il Maçon ? 

8. Lïnitiation il y a deux cents ans, op. cit., p. 109. 
9. Le vade-mecum maçonnique, première partie, apprentissage, Setier imprimeur 5825, 
p. 5. Fondation Thiers: fonds Demais (in 12° Carron 6 N). 
1 O. Prichard Samuel, La maçonnerie disséquée, 1730 in le Symbolisme n° 382, octobre­
décembre 1967, p. 12. 

156 



DE LÉQUERRE AU COMPAS 

R -Avec mon genou nu et fléchi et le corps à l'intérieur de ['Équerre, 
le Compas allongé en direction de mon sein gauche nu, ma main droite 
nue sur la Bible. Là, je prêtai /'Obligation (ou Serment) du maçon. 

De même dans la Maçonnerie disséquée, le compas et l'équerre sont 
déjà associés à la Bible et considérés comme matériel d'une loge: 

Q -À qui appartiennent-ils en propre ? 
R - La Bible à Dieu, le compas au maître et l'équerre au compa­

gnon du métier 11
• 

Une position similaire est décrite dans The Art and Mystery of Freema­
sonry Discovered: dans un article imprimé par Dickson dans son journal 
l' Old Dublin Intelligence, en août 1730 : 

Il m'a alors dit que si je voulais devenir un Frère de leur Société, je devais 
prêter le Serment demandé en cette circonstance. J'ai accepté. Une équerre fut 
posée sur le sol, et on me fit m'agenouiller sur elle, etc. 

Philip Cross12 a trouvé que le fait de s'agenouiller dans l'équerre signi­
fie certainement s'agenouiller dans les limites de la table« mystique» (voir 
chapitre 6, p. 95). 

La bibliothèque de la Grande Loge d'Irlande possède un vieux caté­
chisme français (datant de 1800 environ) dans lequel on lit: 

D - De quelle façon vous y mites-vous ? 
R - Le genou droit sur 1 'Équerre, le pied dans la Loge, la jambe 

gauche hors la Loge, etc. 
D - Pourquoi le pied droit dans la loge et le gauche dehors ? 
R. - Le pied droit dans la loge marque la volonté que j'avais de me 

faire recevoir et la jambe gauche hors la loge marque la liberté que 
j'avais encore d'en sortir. 

Les meubles de la loge, cités dans le Rituel du Marquis de Gages corres-
pondent en réalité à ceux de la maçonnerie de la Marque: 

D - Combien avez-vous de meubles en loge et quels sont-ils? 
R - Il y en a trois, la Bible, le compas et le maillet. 
D - De quels usages sont-ils ? 

11. Prichard Samuel, op. cit. 
12. Crossle Philip, The freemasons's gauge, square, and compasses, Saint Claudius 1928-
1929, p. 6 à 30, The Library and Museum of Freemasonry, Londres, A 31 SAI. 

157 



SYMBOLIQU E DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉT IER 

R - La Bible pour faire prêter l'obligation. Le compas pour mettre 
sur le cœur lors de l'obligation et pour faire un cercle dont tout Bon 
maçon ne doit jamais s'écarter. Le maillet pour appeler les Frères à 
l'ordre et les faire rentrer dans leur devoir 13• 

D - Quelles sont ces instructions (nécessaires pour devenir Maître)? 
R - Il m'enseigna à monter en Maître à l'Est, en faisant le signe d'Ap­

prenti et à marcher sur le premier degré de l'angle d'un carré long, mes 
deux pieds formant l'équerre; puis à faire deux autres pas sur le 2' degré 
en faisant le signe de compagnon enfin, à foire le pas de maître sur le 
même carré. Ensuite, agenouillé devant l'autel le corps droit, la main 
droite sur la Bible, les pointes d'un compas ouvert posées sur les deux 
seins, je prêtai l'obligation solennelk des Maîtres Maçons 14• 

Le cercle tracé par le compas est le développement du centre dans son 
aspect dynamique, alors que le carré est une représentation géométrique 
dans son aspect statique. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 231, représentant un compas donnant La mesure de La sphère terrestre, 

avec La devise: « Si iusseris ibit in orbem » 

(Lorsque tu l'ordonneras, elle tournera sur son orbite). 

13. Marquis de Gages, l " et 2: grade, 1763, Bruxelles, Éd. Mnémosyne, 1999, d'après le 
MS de la BnF, FM4 79, Paris, p. 27. 
14. Le vade-mecum maçonnique, troisième partie, maîtrise, op. cit., p. 16. 

158 



DE LÉQUERRE AU COMPAS 

L'habillement du Maître 

La géométrie, qui originellement était la mesure de la terre, intervenait 
aussi dans la construction et l'orientation des édifices grâce au compas 
céleste et à l'équerre terrestre, entre lesquels se place idéalement le Maître 
Maçon. Car le modèle de toute architecture devait avoir une base carrée et 
un toit circulaire comme le stupa bouddhique et la couba islamique. De 
haut en bas, l'édifice devait réaliser un passage de l'unité principielle au 
quaternaire de la manifestation 15. 

Il est fait allusion à cette donnée traditionnelle dans les instructions du 
XVIIIe siècle, lorsque l'on se réfère au vêtement allégorique du maître de la 
loge, caractéristique de sa fonction. Lhabillement du maître de la loge est 
censé représenter l'équerre et le compas, tout comme jadis le vêtement des 
anciens princes, en Chine, devait avoir une forme rond e vers le haut 
(c'est-à-dire au col) et carrée vers le bas, ces formes étant celles qui repré­
sentent respectivement le Ciel et la Terre ou encore l'Homme entre 
l'équerre et le compas. Le souverain représentait alors le type même de 
l'Homme dans son rôle cosmique, c'est -à-dire le troisièm e terme de la 
« Grande Triade », exerçant la fonction d'interméd iaire entre le Ciel et la 
Terre et unissant en lui les puissances de l'un et l'autre 16. On voit en outre, 
dans cette disposition du vêtement, que l'homme-type, représenté par le prince, 
pour unir effectivement le Ciel et la Terre, était figuré comme touchant le Ciel 
de sa tête, tandis que ses pieds reposaient sur la Terre. René Gu énon observe 
encore que: si le vêtement du prince ou du souverain avait ainsi une signifi­
cation symbolique, il en était de même de toutes les actions de sa vie, qui 
étaient exactement réglées selon les rites, ce qui faisait de lui, la représentation 
de l'homme-type en toutes circonstances; d'ailleurs, à l'origine, il devait être 
effectivement un « homme véritable », et, s'il ne put plus en être toujours de 
même plus tard, en raison des conditions de dégénérescence spirituelle crois­
sante de l'humanité, il n'en continua pas moins invariablement, dans l'exer­
cice de sa fonction et indépendamment de ce qu'il pouvait être en lui-même, à 
« incarner » en quelque sorte l'« homme véritable » et à en tenir rituellement 
la place, et il le devait d'autant plus nécessairement que sa fonction était essen­
tiellement celle du « médiateur » 17• 

15. Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Puf, 1975, coll. « Que sais-je », n° 1605, 
p. 80 et 81. 
16. Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, Éd. Gallimard, 1945, p. 138. 
17. Guénon René, La Grande Triade, Éd. Gallimard, 1957, p. 125. 

159 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le Maître de la loge remplit une fonction identique de « médiateur », 

s'identifiant à l' « Axe du monde » qui relie symboliquement le Ciel à la 
Terre. Par sa fonction d'officiant dans la chaire du Roi Salomon, il incarne 
virtuellement l' « homme véritable » : 

Q - Reconnaîtriez-vous votre maître si vous le voyez ? 
R-Oui. 
Q - De quelle façon le reconnaîtriez-vous ? 
R -À son habit. 
Q - Quelle est la couleur de son habit ? 
R - Jaune et Meu ce qui signifie le compas qui est en airain et en fer 18

· 

Dans la Maçonnerie adonhiramite comme dans le Flambeau d'un 
Maçon, le Maître est dit « habillé d'or et d'azur ». Ces deux derniers mots 
signifient qu'un maçon doit conserver la sagesse au sein des grandeurs dont il 
peut être revêtu. 

D -Avez-vous vu votre Maître? 
R - Oui, Vénérable. 
D - Qui couvre son Chef? 
R - Un triangle. 
D - Comment est-il habillé ? 
R - D'or et d'azur. 
D - Que signifie cet habillement ? 
R - L'or signifie la force de la science que le maître doit avoir pour 

l'instruction maçonnique de tous les Frères. L'azur représente la sagesse 
paifaite qu'un Vénérable Maître doit avoir pour ériger tous les ouvriers, 
confiés à ses vertus et sa prudence, pour que les frères puissent acquérir 
par là le moyen de s'élever au-dessus des profanes 19

• 

Dans !'Ordre des francs-maçons trahi, il est précisé qu'il s'agit plutôt 
d'un habit jaune avec des bas bleus: 

D - Avez-vous vu le Grand-Maître? 
R- Oui. 
D - Comment est-il vêtu ? 
R- D'or et d'azur. Ou plutôt: D'un habit jaune, avec des bas bleus. 

Ce n'est pas que le Grand-Maître soit habillé de cette façon : mais l'habit 
jaune signifie la tête et le haut du compas, que le Grand-Maître porte au bas 
de son cordon, et qui est d'or, ou du moins doré; et les bas bleus, les deux 

18. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme N° 377, octobre-décembre 1966, p. 30. 
19. Bibliothèque Municipale de Bordeaux, Manuscrit 828 - r. 36, ch. ! 2, ca 1745. 

160 



DE L'ÉQUERRE AU COMPAS 

pointes du même compas, qui sont de fer ou d'acier, c'est ce que signifient aussi 
l'or et l'azur 2°. 

Le rituel du Marquis de Gages explicite l'or et l'azur en se référant à 
l'Ancien Testament: 

D -Avez-vous vu votre Grand Maître ? 
R- Oui. 
D - Comment est-il habillé? 
R - Or et azur. 
D - Pourquoi me répondez-vous ainsi ? 
R- C'est que lorsque Dieu apparut à Moïse, il lui apparut dans un 

Buisson ardent dont le feu représente l'or et la fumée l'azur. C'est 
aussi allégorique au compas que le Grand Maître porte, dont la tête 
est couleur d'or et (les) pointes azurées en acier 2 1

• 

Dans les Rituels du Duc de Chartres, l'explication donnée se réfère à 
Salomon: 

Il est dit que le maître était habillé d'or et d'azur parce que Salomon fut 
loué de Dieu par sa sagesse et ses richesses dont l'or et l 'azur sont les symboles 22. 

Une explication similaire est donnée dans une version du Rite Français 
concernant les deux couleurs or et azur : L'or signifie la richesse, et l'azur la 
sagesse; deux dons que le Grand Architecte de l'univers accorda à Salomon 23. 

L'habillement des trois officiers principaux de la loge les distingue 
des autres membres de l'assemblée, leurs attributs indiquent et ensei­
gnent aux assistants le sens des outils qu'ils portent et la direction 
donnée au travail : 

Le compas sur son équerre que le maître porte au col comme chef de 
l'équité. Le niveau que porte le l" Surveillant pour mettre à !'uni ce qui est 
désuni qui nous démontre que nous sommes tous égaux et frères. La perpen­
diculaire que porte le 2' Surveillant et qui dénote l'aplomb et la solidité de nos 
ouvrages et nous fait connaître que tout vient d'en haut et que sans ce secours 
on ne peut édifier solidement 24. 

20. L'Ordre des francs-Maçons trahi et leur secret révélé, 174 5, op. cit., p. 115 er 116. 
21. Marquis de Gages, l" et 7 grade, 1763, op. cit., p. 30. 
22. Les rituels du Duc de Chartres, 1784, op. cit., p. 112. 
23. Insrrucrion pour les grades symboliques du Rire Moderne, Instruction de compagnon, 
Paris, 1825, Rouyar reprinr, 1978, p. 16. 
24. Marquis de Gages, l"' et 2' grade, 1763, op. cit., p. 28. 

161 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

jeton de présence en argent 
de la Loge « de l'Union » de 
Paris, début XIX siècle. 
Face avers représentant en 
son centre une ruche et son 
essaim, un compas à gauche 
et une équerre à droite, 
avec la devise « Union­
Travail-Égalité », 

5769/1769. 
Photo Marc Labouret. 

Le Maître situé idéalement entre l'équerre et le compas 

L'équerre, qui sert à vérifier les angles droits et par extension à tracer 
un carré, circonscrit la matière dans l'espace et peut être considérée de ce 
fait comme statique, alors que le compas qui permet de tracer des cercles 
et de dessiner des courbes, peut être envisagé, par ses possibilités créa­
trices, sous un aspect dynamique. Équerre et compas entrelacés ou super­
posés l'un sur l'autre ou l'un sous l'autre, représentent la perfection 
complémentaire du carré et du cercle, ou encore l'harmonie complémen­
taire du matériel et du spirituel. Ils représentent la rectitude dans l'action, 
mais aussi la précision dans toute réalisation. 

La Maçonnerie adonhiramite précise que tout Maître Maçon est reçu en 
passant de l'équerre au compas sur la tombe du respectable maître Hiram. 
C'est à ce point central que se situe tout Maître Maçon : 

D - Si vous perdiez un de vos .frères, où le trouveriez-vous ? 
R - Entre l'équerre et le compas. 
D - Expliquez-moi cette réponse. 
R- C'est que l'équerre et le compas sont les symboles de la sagesse et 

de la justice, un bon maçon ne doit jamais s'en écarter 25• 

25. La Maçonnerie adonhiramite, p. 85 et 96. 

162 



DE LÉQUERRE AU COMPAS 

Dans le rituel du Marquis de Gages, l'équerre et le compas apparaissent 
associés dès le grade de compagnon : 

D - Si un de vos frères était perdu, où le retrouveriez-vous ? 
R-Entre l'équerre et le compas. 
D - Pourquoi dites-vous que vous trouveriez vos Frères dans ces endroits ? 
R - Entre l'équerre et le compas est une allégorie qui démontre 

qu'un maçon doit toujours être équitable et compasser ses actions. (Au 
grade de Maître, il est ajouté à cette réponse : afin de ne donner que 
de bons exemples). 

[ .. ] 
D - Comment avez-vous été fait Compagnon ? 
R- Par l'équerre, la lettre G et le compas 26

• 

Au Rite Écossais Rectifié27 il est précisé: 
D - Si vous perdiez un maître, où le chercheriez-vous ? 
R - Entre /'Équerre et le Compas. 
D - Pourquoi? 
R - Parce que /'Équerre et le Compas étant les emblèmes de la 

Régularité et de la Sagesse un maître ne doit jamais s'en écarter. 

j acobus Boschius, Symbolographia, 
1702. 

Emblème n ° 130, représentant un 
compas traçant trois cercles avec la 
devise : « Minimus intimus >> 

(Le plus proche est le moindre). 

26. Marquis de Gages, r et 2' grade, 1763,op. cit., p. 31. 
27. Willermoz Jean-Baptiste, grade de Maître, Rituels d'origine rédigé en Convent 
Général de !'Ordre tenu à Wilhelmsbad, en 5782, Lyon Ms 5922, p. 94. 

163 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Il est intéressant de noter que le célèbre musicien Farinelli, avait fait 
sienne les armoiries représentant des Cercles autour d'un Centre avec la 
devise qui l'accompagnait « Minimus intimus »28• Les armoiries qu'il 
s'était composées, étaient en maçonnerie ces trois cercles qui sont chargés 
d'un sens symbolique. Ils représentent les trois mondes, les trois cercles de 
connaissance, etc. 

Passer de lëquerre au compas, ou du compagnonnage à la maîtrise, c'est 
être passé de l'état d'exécutant à celui de Maître d' œuvre ou concepteur. 

Le Vénérable enseigne à écrire au compagnon au moyen de l'équerre, 
alors que le Maître sait écrire par le moyen du compas29• 

Le Maître Maçon enjambe le corps d'Hiram en passant de l'équerre au 
compas, de l'Occident à l'Orient. L'équerre est sur le sol. On lui a ensei­
gné comment vivre et comment mourir. Ce faisant, le compas lui a ensei­
gné à détourner son esprit des choses terrestres vers les choses célestes. Ici 
nous avons une combinaison harmonieuse du passage progressif du sens 
des réalités terrestres vers des réalités supérieures qui affranchissent l'être 
de ses limites. 

Lorsqu'un franc-maçon veut se faire reconnaître discrètement d'un autre, 
comme le montrent les plus anciennes gravures françaises, il se tient alors 
debout devant une fosse les talons joints et les doigts de pieds écartés, ce qui sym­
bolise une équerre tel que cela est mentionné dans le manuscrit Trinity Col­
lege30: où il est dit: « Pour faire descendre un homme d'un échafaudage, ou de 
n'importe où, joignez les talons en écartant les bouts de pieds et regardez en l'air. 
Puis avec la main ou avec une canne, faites un angle droit. » 

Le franc-maçon est sur le point de s'engager sur le chemin de sa vie. 
Après avoir été instruit des préceptes de !'Ordre, qui doivent être un via­
tique pour lui, au Rite Français, il part en faisant un pas sur le côté de la 
fosse et se tient en équilibre sur un pied, ce qu'il est difficile de faire sur le 
bord de la fosse mortuaire dans laquelle il pourrait tomber, alors qu'il est 
assailli par les dangers et les tentations du monde, tel Dante qui traverse 
les cercles de !'Enfer. Mais en tant que franc-maçon, il « s'efforcera de vivre 
avec amour et sollicitude sur le niveau par l'équerre », suivant la prescription 
de l'équerre en laiton de 1507, trouvée au pilier nord du pont de Baal, de 
la cité de Limerick (Irlande). 

28. Cousin de Courchamps Pierre-Marie-Jean, Souvenirs de la marquise de Créquy de 
1710 à 1803, corne IX, chapitre VI, Paris, 1855. 
29. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, maître, Bibliothèque 
Univ. Catholique de Louvain La Neuve, Latomia, n° 79. 
30. La franc-maçonnerie: documents fondateurs, Cahier de !'Herne, 1992, p. 233. 

164 



DE L'ÉQUERRE AU COMPAS 

Au bord de la fosse mortuaire vers l'Est, on a placé un compas ouvert, 
les pointes écartées. Le dernier pas du Candidat le place « les talons joints 
et les bouts des pieds écartés » exactement sur le devant du compas. En 
d'autres termes, il a fait la traversée de sa vie mortelle et se tient debout 
sur un nouveau seuil où il va commencer à transmettre ses acquis. C'est-à­
dire que la réunion de l'équerre et du compas symbolise le franc-maçon 
lui-même, sa situation médiane et centrale dans l'univers, mais aussi son 
espérance, sa foi dans la libération de son être et dans sa capacité à accéder 
à la Vérité et la Lumière. 

Tableau de loge au grade 
de Maître Maçon 

représentant le tombeau d'Hiram 
sur lequel est posée l'équerre 

surmontée du compas. 
Bayreuth, XIX' siècle. 

Le manuscrit Wilkinson 31 précise très clairement le rapport de tout 
Maître Maçon avec l'équerre et le compas : 

D - Si un maçon est perdu, où doit-il être retrouvé? 
R-Entre l'équerre et le compas. 
D - Pourquoi cela ? 
R- Parce qu'un maçon se révèle toujours sur l'équerre et se tient à 

l'intérieur du compas. 

[équerre et le compas sont considérés comme étant les attributs du 
Maître avec la planche à tracer : 

31. La franc-maçonnerie: documents fondateurs, op. cit., 1992, p. 301. 

165 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

D - Quel est l'attribut d'un maître? 
R-L'équerre, le compas et la planche à tracer. 
D - De quelle utilité servent ces attributs au maître ? 
R - À tracer les différents plans maçonniques aux ouvriers qui tra­

vaillent aux différentes classes de /'Ordre. 
Le même manuscrit définit la chambre du milieu comme étant de 

forme circulaire. 
D - Quelle forme a cette Chambre du Milieu ? 
R - Elle est ronde. 
D - Qui la décore ? 
R - Des circonférences en tous sens, au centre desquelles sont placés 

une équerre et un compas, entrelacés l'un dans l'autre. 
[ .. } 
D - Qu'a-t'on exigé de vous lorsque vous fûtes admis dans la Chambre du 

milieu? 
R - Que je me misse au centre de la table ronde, entre l'équerre et 

le compas pour faire la vérification de mes travaux maçonniques 32
• 

Théodore de Bèze, Emblemata, 1589. 
Emblème n ° 3, 

représentant un cube au centre d'un cercle 
« Tu vois ici un cube dans un cercle. 

Que cela t'enseigne l'intelligence du vrai chemin de la vie. 
Celui-ci t'apprend la perfection du comportement. 

Celui-là t'ordonne de t'arrêter à l'endroit qui t'es assigné,>. 

32. Bibliothèque Municipale de Bordeaux, Manuscrit 828, t. 36, ch. 12, ca 1745. 

166 



DE lËQUERRE AU COMPAS 

La taille ou le dressage d'une pierre sont soumis à une succession 
d'opérations, dont la première est une phase préparatoire qui exige la maî­
trise de !'Art du trait pour élaborer le tracé d'une coupe cubique ou paral­
lélépipédique. Le tracé déterminé du volume envisagé est reporté sur 
chacune des faces du bloc. Ce report se fait à l'aide du compas et de la 
règle ou jauge (règle coupée à l'échelle donnée par l'épure), les perpendi­
culaires sont renvoyées d'un plan sur un autre grâce à l'équerre et enfin les 
angles sont vérifiés à l'aide du niveau. 

À propos du Compagnonnage, Frédérick Tristan relève que dans certains 
rituels du Devoir de Liberté, lors de la montée de l'escalier à vis symbolique afin 
de découvrir pour la première fois lëtoile flamboyante et le G, le nouveau com­
pagnon tient en main une petite équerre. À un moment de la réception, le com­
pagnon descend vers l'occident en tenant l'équerre qui lui est retirée lorsqu'il se 
retourne. On lui donne alors le compas pour la remontée vers l'orient. Cela 
illustre, en particulier, la phrase « passer de l'équerre au compas »33. 

Revenons sur le sens de l'expression « entre l'équerre et le compas », sur 
laquelle René Guénon a écrit synthétiquement l'essentiel: 

Le compas et lëquerre correspondent manifestement au cercle et au carré, 
c'est-à-dire aux figures géométriques qui représentent respectivement le Ciel et 
la Terre. Dans le symbolisme maçonnique, conformément à cette correspon­
dance, le compas est normalement placé en haut et l'équerre en bas ; entre les 
deux est généralement figurée !'Etoile flamboyante qui est un symbole de 
l'Homme, et plus précisément de l'« homme régénéré » . .. De plus, il est dit 
qu'« un Maître -Maçon se retrouve toujours entre l'équerre et le compas », 

c'est-à-dire au « lieu » même où s'inscrit !'Étoile flamboyante, et qui est propre­
ment l'« invariable milieu.. . » Ce n'est donc pas sans raison que la Loge des 
Maîtres est appelée la « Chambre du Milieu 34 ». 

Dans un style un peu naïf, Laurence Dermott35 célèbre en chanson ces 
outils en disant : 

Nous nous retrouvons comme de vrais amis sur l'équerre 
Et nous séparons sur un beau niveau 

33. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éd. du Rocher, 2000, 
p. 233. 
34. Guénon René, La Grande Triade, op. cit., p. 128 et 129. 
35. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Éd. Bilingue présentée et traduite par Georges 
Lamoine, Toulouse, Éd. du Snes, 1997, p. 147. 

167 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

À l'identique nous respectons roi et mendiant, 
S'ils sont sincères 
Nous dédaignons une action sans générosité 
Nul ne peut au franc-maçon se comparer 
Nous aimons à vivre dans le cercle du compas 
Selon des règles honnêtes et justes. 

Theoria philosophiae Hermeticae, Hanovre, 1617. 
L'Opus magnum ou Œuvre philosophique, 

représentant Le rébis alchimique, qui correspond à La rénovation éterneLLe 
des choses, au sein de La putréfaction. 

Autres aspects de l'équerre et du compas 

René Guénon relève que : Dans certaines figurations symboliques, les 
figures alchimiques de Basile Valentin, le compas et lëquerre sont placés dans 
les mains des deux moitiés masculine et féminine du Rebis ou Androgyne her­
métique; on voit par là qu'ils sont en quelque sorte assimilés analogiquement, 
dans leurs rôles respectifs, au principe essentiel ou masculin et au principe 
subtil ou féminin de la manifestation 56. 

36. Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, op. cit., p. 138. 

168 



DE L'ÉQUERRE AU COMPAS 

Si l'équerre est un outil de vérification et de contrôle de la rectitude de 
l' œuvre, le compas est l'outil du concepteur, ce qui rappelle que tout travail 
doit être pensé avec intelligence et conçu avec esprit avant d'être réalisé. 

Laurence Demott 37 souligne que c'est par l'équerre et le compas que 
l'on peut mettre en œuvre la Géométrie, ou Art du trait, pour la construc­
tion du temple : 

L'Art noble venu du ciel 
Élevé droit sur l'équerre 
Tracé au compas par la puissance divine, 
Demeurera jusqu'à la fin des temps. 

37. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, op. cit., p. 127 

Achille Bocchi, Symbolicarum 
quaestionum, Bologne, 1555. 
Symbole III. 
Socrate en train de peindre un 
;eune garçon. 
Dans sa main gauche, il tient le 
compas et l'équerre et, derrière 
lui, son bon démon se penche 
affectueusement sur son épaule. 



L'astronome muni de son compas. 
Parmi ses différents usages, le compas est très souvent associé à l'astronomie. 

Gravure sur bois d'Albrecht Dürer, Nuremberg, 1504. 



Chapitre 13 

Le compas 

Les propriétés du compas 

Le compas est un instrument de tracé (cercles), de mesures (angles, dis­
tances entre points ou lignes) et d' évualtion, utilisé en mathématiques, 
physique, astronomie et maintes autres disciplines. Il est un symbole de 
science exacte. Il existe plusieurs sortes de compas, utilisés aussi bien par 
les tailleurs de pierre, les charpentiers, les maçons que par les architectes 
ou les navigateurs. 

Le compas ordinaire est composé de deux jambes ou branches de 
laiton, de fer ou de quelqu'autre métal, pointues en bas, jointes en haut 
par une articulation, sur et à partir de laquelle elles se meuvent. Ce sys­
tème permet d'ouvrir ou de resserrer les deux branches du compas, l'une 
fixe, servant d'axe, l'autre active et mobile. 

Philothei Symbola Christiana quibus idea hominis christiani exprimitur, 
Francfort, 1677. Livre d'emblèmes attribué au Prince Karl Il de Pfalz. 

Emblème LVI, avec la devise « Ab uno » 

(À partir de !'Unique) tirée de « Omnia ab uno et in unum omnia » 

(Tout vient de !'Unité et tout retourne à l'unité). 

171 



SYMBOLIQUE DES OUTIL S ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Oueil par excellence du géomètre, celui-ci peut réaliser roue tracé avec la 
règle et le compas, c'est-à-dire par des droites, des arcs de cercle et des cercles. 

On attribue à Talaos, neveu de Dédale, l'invention du compas ainsi que 
celle du tour du potier. Apprenti chez Dédale, qui était architecte, Talaos le 
surpassa en adresse et en ingéniosité, au point que cela lui valut la jalousie de 
son maître et oncle qui le précipita du haut de !'Acropole pour le tuer. (On 
retrouve ici encore les motivations des acteurs de la légende d'Hiram.) 

Le mot compas vient du latin vulgaire compassare qui signifie « mesurer 
avec le pas », c'est-à-dire avec exactitude et symétrie. Le verbe compasser 
signifie prendre des mesures avec précision. La nécessité de mesurer, de 
quantifier, de définir les espaces, les surfaces et les points fut ressentie très 
tôt comme un besoin vital. 

C'est l'un des outils de tracé et instrument de géométrie les plus 
anciens que l'homme ait inventé pour comparer, conserver et reporter les 
mesures et les proportions. Le compas fait partie de ces quelques outils 
essentiels d'une remarquable simplicité dans leur conception. 

Les branches mobiles du compas permettent de tracer des cercles, de 
mesurer des angles et de déterminer les rapports de proportion. Instru­
ment d'évaluation et de comparaison, il permet symboliquement d' éva­
luer la portée et les conséquences des actes de chacun. 

Lutilisation du compas implique une rotation , donc un mouvement, 
c'est pourquoi il est considéré comme reflétant le dynamisme concepteur et 
constructeur. Le compas est le symbole de ce qui est essentiellement mou­
vant; il symbolise le dynamisme constructeur de la pensée, c'est-à-dire sa 
liberté créatrice, mais aussi la capacité d'invention, de conception et de réa­
lisation de l'esprit. Il représente la capacité inventive autant que le génie de 
l'homme. Il est l'emblème de la faculté conceptuelle de l'intelligence 
humaine. 

Le compas sert à tracer le cercle en partant d'un centre précis. Il 
représente ainsi le champ des connaissances humaines, ce champ est vir­
tuellement illimité, car c'est l'univers entier, mais il sera limité par nos 
propres limitations individuelles . Le compas symbolise aussi les diverses 
opérations logiques par lesquelles l'esprit humain coordonne ses 
connaissances et organise ses raisonnements logiques. 

Laction du compas l'apparente au symbolisme des cycles cosmiques, à 
l'âme humaine expérimentant physiquement, intellectuellement et spiri­
tuellement son cheminement terrestre. On parle de cercle de l'existence, 
ce qui conduit à une conception circulaire de la vie. Le compas par analo­
gie évoque aussi une notion de durée, la liaison espace-temps. Il trace le 
cercle du temps infini, dans lequel l'existence de chacun s'inscrit comme 
un point sur sa circonférence ; le rayon emprunté sur la roue de l'existence 

172 



LE COMPAS 

correspond à l'itinéraire d'une vie ; l'essentiel est d'aller de la circonférence 
au centre, sans se perdre. 

Robert Fludd, Ultriusque Cosmi, 
tome II, Franfort, 1621. 

Le compas traçant un cercle. 

« La divine unité se manifeste dans le 
monde visible des éléments par la polarité 
repos/mouvement que symbolisent les deux 

branches du compas, celle qui est fixe et 
celle qui trace. Toutes deux sont jointes par 

la charnière de l'amour et de la justice ». 

Le compas permet d'ouvrir et de fermer, de lier et de délier et selon 
une divulgation de Bordeaux : Il est celui de la Grande Loge de St. jean qui 
s'ouvre véritablement à midi, et qui se ferme réellement à minuit 1• 

Le cercle avec les branches du compas évoque le cadran circulaire 
d'une horloge ou d'une montre, et les aiguilles rappellent les branches du 
compas. Selon la représentation des aiguilles, la rotation du compas 
ramène sa pointe à son point de départ, ce qui conduit à faire un lien 
entre le temps et l'espace. On peut aussi considérer, sous un autre aspect, 
que le centre du cercle, le point, représente chaque être et la circonférence 
l'image de l'univers qui l'englobe. Le compas donne la mesure du relatif, 
car ses deux branches écartées au maximum montrent que la connaissance 
humaine ne peut dépasser la limite ultime de ce diamètre. 

Lorsque l'enfant paraît, « le cercle de famille s'agrandit », cette citation 
de Paul Fort souligne enfin cette surprenante aptitude du compas à s'im­
miscer dans l'intimité du meilleur des relations humaines. Un cercle est 
une ligne continue et ronde qui n'a rien de particulier en elle-même, 
sinon qu'elle n'a ni commencement, ni fin. C'est pourquoi on parle de 
cercle relationnel, celui-ci correspondant à une surface circonscrite à l'in­
térieur de la périphérie d'un cercle particulier, qui favorise les rencontres 
et les échanges d'un groupe de personnes. 

1. Le Flambeau du Maçon, Bordeaux, 1777, p. 28, 113 à 114 et 118. 

173 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Gobelet hollandais de Delft, 1633. 
Gravé et représentant Saverianus, 

un des Quatre Couronnés, portant Le compas. 
Freemason's Hall, U G.L.E. 

En effet, le compas avec le cercle est un symbole du Grand Géomètre 
de l'Univers. On voit souvent une main qui sort d'une nuée tenant un 
compas et traçant un cercle qui exprime une volonté organisatrice et créa­
trice de toutes choses. 

Dans l'iconographie traditionnelle, le compas mis dans les mains d'une 
personne symbolise l'expérience et la sagesse, la connaissance du trait et la 
maîtrise de l' Art royal. 

Par le compas, vous devez entendre que tout ce que Dieu a fait et créé est 
bien; qu'il n'a rien fait par l'effet du hasard. 

Avec un compas, on forme un cercle, dont tous les points de la circonférence 
sont également distants du point central. C'est pourquoi ce compas vous avertit 
que Dieu est le point central de toutes choses, dont les uns et les autres sont éga­
lement proches et également éloignés de ce Tout, qui est Dieu 2• 

Comme beaucoup d'autres outils, le compas est l'emblème de la préci­
sion et de l'exactitude. Il prescrit au vrai maçon, par le cercle qu'il trace, 
de ne rien entreprendre que de juste, après avoir mûri son projet et l'avoir 
examiné de la surface au centre, afin d'être à peu près certain de parvenir 
au but proposé. 

Le compas est inévitablement associé à la figure géométrique qu'il 
génère dans l'espace. Le cercle est la figure géométrique résultant de sa pro­
jection dans l'espace sans doute la plus simple, mais aussi la plus parfaite. 

2. Lefranc Abbé, Le Voile levé pour les curieux ou le secret de la Révolution de France, Paris, 
chez Craparc, 1792, p. 62 et 63. 

174 



LE COMPAS 

Selon Georges Lanoë Villène : le cercle est une figure plane, formée par 
une seule ligne courbe nommée « circonférence », dont toutes les parties sont 
également distantes d'un même point qu'on appelle « centre ». En métaphy­
sique, l'analogie existant entre la figure circulaire et l'unité a fait parfois 
regarder le cercle comme l'un des symboles de la Divinité, et surtout, du mou­
vement éternel du monde 3• 

Un symbole étroitement lié au cercle est celui de la roue, cercle een 
mouvement. 

Par des rotations omnidirectionnelles régulières et coordonnées et 
strictement semblables autour d'un diamètre, les cercles obtenus devien­
nent un volume dont tous les points de la surface sont équidistants du 
centre. Dès la prise de conscience de la rotondité de la terre, la sphère est 
devenue l'emblème du Monde. 

MATE MAT i CA. 

Cesare Ripa, Iconologia, 1618. 
La mathématique. 

Personnifiée par une femme tenant dans La main droite un compas 
avec lequel elle montre à un enfant diverses figures géométriques. 

De la main gauche, elle soutient une sphère céleste. 

3. Lanoë Villène Georges, Le livre des symboles. Dictionnaire de symbolique, Paris, Bossard 
& Librairie Générale, 1927-1937, p. 53 et 54. 

175 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIE R 

De tous les emblèmes, le compas est celui qui, par la cohérence de ses 
opérations, ramène le plus facilement aux vrais principes, à ceux des arts, 
comme à ceux de la nature. Son mécanisme est de faire un point, puis de 
former une ligne en s'ouvrant, et de tracer une circonférence en tournant 
sur lui-même. Il nous donne, par ces trois figures (dont on ne saurait trop 
admirer la simplicité), les premiers principes de la géométrie; toutes les 
représentations qu'on peut inventer participent de ces trois figures primi­
tives : ce sont toujours des points, des lignes et des parties du cercle. 

Le compas est représenté dans de nombreuses marques d'imprimeur, 
souvent tenu par une main sortant d'un nuage, censée être la main du 
Créateur ou de la Providence, et représentant celui-ci traçant un cercle et 
gouvernant l'univers. 

Les représentations graphiques de compas sont fréquentes parmi les 
emblèmes de la Renaissance. Les plus anciennes sont attribuées à des per­
sonnifications allégoriques, comme la muse Urania, muse de l'astronomie. 
On constate que les illustrations des Arts libéraux : Astronomie, Géomé­
trie ou Arithmétique, utilisent souvent un compas dans leur iconographie, 
de même que les architectes, les géographes et les cosmographes. 

Le compas symbolise l'activité intellectuelle en général. Ainsi Cesare 
Ripa personnifie de nombreuses vertus ou sciences par le compas : Justice, 
Parcimonie, Perfection, Théorie, Pratique, Mathématiques, Astronomie, 
Géographie, Chorégraphie, Planimétrie, etc. 

La réception de }'Apprenti 

Dans plusieurs rites, le récipiendaire est introduit avec un compas sur le 
sein gauche, celui le plus près du cœur; le compas pique sa chair de façon 
que sa pointe serve de piqûre ou d'aiguillon propre à éveiller sa conscience. Il 
doit témoigner ainsi de la parfaite sincérité de ses intentions. 

Le compas est par excellence ce symbole d'ouverture qui marque l' acces­
sion à un état différent du précédent, d'apprenti enregistré à apprenti entré en 
loge. Il symbolise la capacité d'élévation spirituelle du néophyte, qui quitte le 
cercle étroit de ses préoccupations quotidiennes pour pénétrer dans une 
sphère sacralisée où l'espace et le temps de midi à minuit prennent un autre 
sens, leur vrai sens. La pointe du compas tournée vers le haut peut être inter­
prétée comme étant une aspiration à aller vers le haut, vers un idéal universel, 
mais aussi comme la reconnaissance que toutes choses en proviennent. 

176 



LE COMPAS 

D - Qu'indiquait le compas dont une pointe était fixée sur votre sein 
gauche? 

R- Que les pensées et les actions d'un maçon doivent toujours être 
dirigées par la justice et la régularité 4• 

D - Pourquoi vous mit-on un compas ouvert sur le cœur ? 
R- Pour me démontrer que le cœur d'un maçon doit être juste et 

toujours vrai 5
• 

D - Que signifient les trois coups sur le compas lors de la réception ? 
R - Les trois âges de l'homme, l'enfance, la jeunesse et la vieillesse, 

ou !'Apprenti, le Compagnon et le Maître 6
• 

Durant la prestation de serment, le compas doit être tenu ouvert en 
équerre, une branche horizontale et l'autre verticale, pointe en haut. La 
pointe du compas sur la poitrine, à la hauteur de son cœur, indique que 
l'apprenti s'engage avec rigueur et ouverture d'esprit. La branche large­
ment ouverte, évoque la portée de l'engagement qui est contracté; dirigée 
vers le haut, elle indique la direction du travail à entreprendre. Ce compas 
trace et suit dans l'espace le cercle fraternel dans lequel l'apprenti vient 
d'être reçu. 

Préparation vestimentaire de l'apprenti enregistré lors de son admission en loge. 
Extrait du Mucus Liber Latomorum 

ou Livre muet des Francs-maçons, ca 1765. 

4. Chemin Dupontès, premier cahier, grade d'apprenti, 1866, p. 48. 
5. Le vade-mecum maçonnique, deuxième partie compagnonnage, Setier imprimeur 
5825, p. 14. Fondation Thiers: fonds Demais (in 12° Carton 6 N). 
6. Les Rituels du Duc de Chartres, 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 95. 

177 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Au Régime Écossais Rectifié considère que le compas sur le cœur est 
l'emblème de la vigilance avec laquelle on doit réprimer ses passions et régler 
ses désirs 7• 

Par ailleurs, à ce rite, le compas est qualifié de meuble mobile emblé­
matique, avec la truelle et le maillet. Le compas sert à tracer des plans avec 
de justes proportions8

• L:Obligation prêtée, le Vénérable frappe avec son 
maillet trois coups en Apprenti sur la tête du compas que le Candidat 
tient, une pointe dirigée contre sa mamelle gauche, et dit: Par le pouvoir 
que j'ai reçu de cette Respectable Loge, je vous reçois et constitue maçon à 
perpétuité9• 

Détail d'une gravure de Cabanon montrant La position du récipiendaire 
Lors de sa prestation de serment; sa main droite est appuyée sur Le Volume de La Loi 

Sacrée; de sa main gauche, il applique Lui-même un compas ouvert sur son sein 
gauche dénudé, La jambe gauche tendue, La droite agenouillée sur un tabouret. 

IL forme trois angles droits, Les deux pieds et La jambe droite en équerre. 

7. Willermoz Jean-Baptiste, op. cit., p. 96. 
8. Willermoz Jean-Baptiste, op. cit., p. 86. 
9. Les Sept grades de la Mère Loge Écossaise de Marseille, 1751. Éd. les Rouyat, 1981, p. 13. 

178 



LE COMPAS 

Le compas utilisé par le Compagnon 

Lors du second voyage, le récipiendaire tient de la main gauche un 
compas et une règle. Le Régulateur du maçon donne un commentaire plus 
développé que le Guide des Maçons Écossais sur le sens de ce voyage: 

Mon Frère, ce voyage vous apprend que pendant la seconde année un com­
pagnon doit acquérir les éléments de la maçonnerie pratique, c'est-à-dire de 
tracer des lignes sur des matériaux dégrossis et dressés (ce qui se fait avec la 
règle et le compas) 10

. [. •. on vous a muni d'un compas et d'une règle. Cet 
emblème présente à votre esprit une vérité bien sensible dans le cours de la vie 
humaine, ainsi que parmi nous, l'ignorance est notre premier apanage : des 
hommes instruits prennent soin de notre enfance, et nous enseignent les pre­
miers éléments des sciences. Les premiers essais de nos mains se ressentent de 
lëtat de faiblesse dans lequel nous naissons. Bientôt l'éducation nous ouvre le 
chemin des sciences, c'est à les acquérir que notre jeunesse est particulièrement 
consacrée jusqu'à ce que des travaux plus réfléchis nous conduisent à la décou­
verte de la vérité 11 

• 

Jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 98. 

Un compas prêt à tracer un cercle, 
avec fa devise: « Uno immoto », 

(Le centre reste inchangé, ou l'invariable milieu). 

10. Guide des Maçons Écossais, Éd. critique établie par Pierre Noël, Éd. À l'Orient, 2006, 
p. 208. 
11. Le Régulateur du maçon 1785/1801, éd. critique établie par Pierre Mollier, Éd. 
À l'Orient, 2004, p. 17 4. 

179 



Gabriel Rollenhagen, Nucleus Emblematicum, 1611. 
Emblème n ° 9. 

La constance et le labeur, représentées par la main de la Providence 
sortant d'un nuage, traçant un cercle, avec la devise: 

« Omnia perficies constante labore, nec ullum 
difficile est, illi qui bene pergit, opus » 

(Tu agiras toujours en exerçant un effort constant. 
Rien n'est difficile à qui accomplit bien son œuvre). 

Commentaires de Georges Wither, A Collection of Emblems, 1635: 

« De nombreuses personnes entreprennent des tâches sans pour autant les accomplir, 
sinon partiellement. En dessinant un cercle avec une main, nous tenons le compas 

bien droit, une pointe fermement fixée au sol tandis que l'autre tourne 
régulièrement. De la même manière, nous devons nous attacher, pour un dessein 
juste et honorable, à nous tenir fermes dans nos entreprises, aidés de résolutions 

constantes; puis, avec persévérance, poursuivre le travail et nous employer à la tâche. 
Sinon notre temps, notre travail et notre énergie seront vains ou complètement 

perdus. Par un constant labeur, nous devons poursuivre la réalisation de ce que nous 
sommes déterminés à faire. Sinon notre espérance ne s'accomplira jamais, 

même si nous l'avons ardemment projetée. » 



LE COMPAS 

Le compas, outil du Maître Maçon 

Le premier travail demandé au nouveau maître maçon consiste à utiliser 
un compas pour tracer un cercle sur la planche tracée. Ceci correspond à la 
première réalisation d'une épure, en fonction de l'écartement des branches 
du compas, ce qui correspond à sa circonférence d'appréhension de l'uni­
vers. On peut voir dans cette œuvre conceptuelle un symbole de la régénéra­
tion humaine, où le Maître appelé à participer au Grand Œuvre s'inscrit 
dans un nouveau cercle d'existence. 

Le compas, symbole de la Voie du milieu 

Si le compas, emblème attaché au sublime grade de Maître, est toujours 
placé sur l'autel, c'est que son point central nous renvoie au Grand Archi­
tecte ... La ligne partant du centre, nous rappelle la lumière créée 12

. 

D - Êtes-vous Maître? 
R - Je connais le compas et l'équerre. 
D - De quoi cette étoile et ce maçon sëtaient-ils environnés? 
R - D'un cercle. 
D - Pourquoi d'un cercle ? 
R - Pour m'apprendre qu'un maçon doit se reposer sur le Grand 

Architecte de l'univers, représenté par le cercle, qui est la plus paifaite 
des figures de la géométrie. 

D -À quel signe connaîtrai-je que vous êtes maître ? 
R - En ouvrant et fermant mes pieds, à la manière d'un compas 13

• 

Il est demandé au Maître Maçon de réaliser un premier travail, qui est 
de tracer un cercle « dont le centre est partout et la circonférence nulle 
part ». Par son aptitude à ouvrir les branches du compas, le Maître Maçon 
ouvre son esprit vers l'infini, sachant cependant qu'il doit trouver sa 
mesure propre et les moyens de son insertion, où qu'il se trouve . 

La structure mobile du compas invite le Maître Maçon à ouvrir large­
ment les branches de ses conceptions et de son entendement, à élargir son 
cercle de compréhension, d'évaluation, à se défier des pointes sèches de ses 
préjugés et de toutes formes de limitations. Il est symbole de recherche de 
l'universalité. Tracer un cercle demande qu'une pointe du compas soit fixe 
pour tracer un cercle stable, ce qui implique de trouver son point propre 
d'ancrage tout en restant ouvert , actif, opérationnel. 

12. Le Flambeau du Maçon, op. cit., p. 114 et 115. 
13. Le Parfait Maçon (1736-1748), textes réunis et commentés par Johel Coutura, p. 160. 

181 



SYMBOLIQU E DES OUTI LS ET GLORIFICATION DU MÉTI ER 

Au Rite Anglais de Style Émulation les outils du Maître Maçon sont : 
Le Dévidoir ou virolet, le crayon et le compas. Le dévidoir ou virolet est un 

instrument tournant sur un axe central et d'où l'on dévide un cordeau qui sert 
à marquer sur le sol les fondations du futur édifice. Avec le crayon le maître 
expérimenté trace les plans de l'édifice et dessine des élévations pour instruire et 
guider les ouvriers. Le compas lui permet de préciser et déterminer avec exacti­
tude les limites et les proportions des différentes parties. Mais comme nous ne 
sommes pas tous des maçons opératifi mais bien plutôt des maçons Francs et 
Acceptés ou maçon spéculatifs nous appliquons ces outils à notre vie morale. 

Dans ce sens, le dévidoir ou virolet signifie qu'une ligne de conduite droite 
et sans écart nous est tracée dans le Livre de la Loi Sacrée pour que nous la sui­
vions. Le crayon nous enseigne que nos paroles et nos actions sont observées et 
enregistrées par !'Architecte Tout-Puissant à qui nous devons rendre compte de 
notre conduite dans cette vie. Le compas nous rappelle sa justice infaillible et 
impartiale qui, ayant fixé pour notre instruction les limites du bien et du mal, 
nous récompensera ou nous punira selon que nous aurons observé ou trans­
gressé ses divins commandements. 

Ainsi les outils du Maître Maçon nous enseignent à garder présentes à 
l'esprit les lois de notre Divin Créateur et à agir en accord avec elles, afin que, 
lorsque nous serons appelés hors de cette résidence sublunaire, nous puissions 
nous élever vers cette Grande Loge d 'en haut où le Grand Architecte du 
Monde vit et règne à jamais 14• 

La muse Uranie élève un globe d'or et tient 
un compas de sa main droite. 

Son compas est l'emblème des sciences exactes 
et de la rigueur mathématique. 

Extrait de la suite d'estampes de la Renais­
sance italienne dite Tarot de Mantegna. 

14. Emulation Rirual, Third degree, Regalia revised Édition 1996, p. 197 et 198. 

182 

z 



LE COMPAS 

Christophe Plantin reçut privilège du Roi de France 
de pouvoir imprimer et distribuer exclusivement l'ouvrage 

d'emblèmes de ]oannes Sambuscus en 1567. 
Sur la page de titre du Livre est reproduite sa marque. 

Christophe Plantin, libraire et imprimeur à Anvers, 1555-1589, 
s'est servi de trois marques distinctes. La troisième, à partir de 1564, fait référence au 

nom de son imprimerie: « Au Compas d'Or ». Il utilise cette marque 
avec des encadrements différents pour marquer la diversité de ses collections. Cette 

marque est toujours accompagnée de sa devise: « Labore et Constantia » 

(Par le travail et par la persévérance). 

Le compas, outil du Grand Géomètre de l'Univers 

Dans l'iconographie du Moyen Âge, en référence à la Bible, le Créateur, 
assisté de la Sagesse, est fréquemment représenté tenant un compas à la 
main et traçant un cercle à la surface de l'abîme. Selon les Proverbes : Quand 
il disposa les cieux, j'étais là, Quand il traça un cercle à la surface de l'abîme 15• 

Dans son recueil de chansons Laurence Dermott 16 reprend et déve­
loppe ce thème : 

15. La Sainte Bible, Proverbes de Salomon 8, 27, Éd des Moines de Maredsous, 1957, 

p. 673. 
16. Dermott Laurence, Ahiman Rezon, Éd. Bilingue présentée et traduite par Georges 
Lamoine, Toulouse, Éd. du Snes, 1997, p. 119. 

183 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

je prouverai ici que Dieu tout-puissant fut 
Le premier grand Maître en maçonnerie 
Il prit son compas dans sa main de maître, 
Il étendit sa règle et mesura la terre; 
Il jeta les fondations de la terre et de la mer, 
D'après ses règles connues de maçonnerie. 

Cette représentation a été reprise par de nombreux artistes, notam­
ment dans l'iconographie chrétienne, plus récemment par William Blake 
qui représente l' « Ancien des Jours », apparaissant dans l'orbe solaire, d'où 
il étend vers l'extérieur un compas qu'il tient à la main. René Guénon 
considère que cette œuvre est comme une illustration du Rig-Vêda (VIII, 
25,18): « Avec son rayon, il a mesuré (ou déterminé) les bornes du Ciel et de 
la Terre » (et parmi les symboles de certains grades maçonniques se trouve un 
compas dont la tête est formée par un soleil rayonnant). Il s'agit manifestement 
ici d'une figuration de cet aspect du Principe que les initiations occidentales 
appellent le « Grand Architecte de l'Univers », assimilable à l'« Esprit de la 
Construction universelle » 17. 

Jean Delaporte 18 observe que: le cercle révélé par le Grand Architecte de 
l'Univers est une forme qui contient toutes les formes et tous les possibles. C'est 
une matrice où sont conçues les multiples naissances, de l'esprit à la matière . .. 
Le Grand Architecte de l'Univers, en nous révélant le cercle de la création, 
nous invite à pénétrer dans celui de l'initiation. Chaque point de la périphérie 
se trouve à égale distance du centre, et il en est de même pour chaque Frère par 
rapport à la connaissance. Mais cette égalité vraie n'est pas uniformité, car ce 
cercle contient à la fois l'unité du point et la multiplicité des rayons. 

Chappron 19 considère que le compas démontre qu'un maçon doit telle­
ment mesurer les actions de sa vie, qu'il ne s'écarte pas du sentier de la Vertu. 
En fait, le compas peut être considéré comme l'outil des rapports d'har­
monie qui relient entre eux tous les éléments de l'univers. Il permet de 
rassembler ce qui est épars dans un tout harmonieux. 

17. Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, Gallimard, 1945, p. 34. 
18. Delaporte Jean, Le Grand Architecte de l'Univers, Éd. La Maison de vie, 2001, p. 66 à 
69. 
19. Chappron, Nécessaire maçonnique, Éd. Dervy, 1993, p. 59. 

184 



LE COMPAS 

En résumé, le compas permet de trouver la mesure dans la recherche 

du juste milieu, le sens des proportions, et d'estimer l'étendue de ses capa­
cités. Il permet de circonscrire ses désirs, de maintenir ses passions dans de 
justes limites et de devenir concepteur et coparticipant de l' œuvre de sa 

vie sous l'égide du Grand Architecte de l'Univers. 

Barthélémy !'Anglais, 
Livre des prospérités des choses, XIII siècle. 

Le Grand Géomètre de l'Univers traçant le cercle de la création. 



Guillaume de La Perrière, Théâtre des bons engins, 1551. 
Emblème n ° 67 

Enclume et marteaux. 

« L'homme constant est semblable à L'enclume, 
Qui des marteaux ne craint La violence. 

Cœur vertueux est de teffe coutume, 
Que de malheur ne doute L'insolence : 
Ne craint fureur, ire, mafvei!Lance, 

Contre tous maux et prompt à résister, 
Pour quelque effort ne se veut désister, 
De parvenir en honneur et prouesse 

Constance fait Le sage persister 
En son entier, et conquérir noblesse. » 



« Les parcours du compagnon », dnsin tk jean Beauchard. 
L'organisation tk et tableau est ghzblt dans la moitit supbimrt par le pentagone 

tr11CI au sein tk l'image, et par l'orthogonale dans la partit inftrnurt. 
Les cinq secteurs rrprlsmtls lvoqumt chacune tks 11Ctivitls 

du compagnon par unt sllection tk certains outils. 
Tableau 7. extrait tk La Voie de l'initiation maçonnique. 



Tablier "Présentant un temple maçonnique avec les outils dt la construction 
Portsmouth, 1820-1830 

Scottich Ri~ Masonic Museum of Lexington, Massachusetts. 



Le charpentier, danse macabre à Bergame, 
lglise Santa Grata {Italie}. 



Autoportrait d'Anton Pi/gram, Maîm d'œuvrt de la cathédrale 
Saint-Étimne de Vim11e (Autriche). Son autoportrait, un buste datant de 1513 

se trouve au pied de l'orgue. Contrairement à l'usage du Moyen Âge, 
ce Maim tailkur de pimt sort de l'anonymat tt se fait représenter avec ses outils le 

compas dans la mmn droite et l'lquern dans la mai11 gauche. 
Musée maçonnique de Rosenau, Autriche. 



Vitrail de la cathédrale de Chartrts, 
les charpentiers, Histoire de Noé. 

Fragment d'un vitrail d'u~ suitt 
rtprlsentant la vie des 

« Quatre Couronnés "· Dessin peint 
par Pe//egrino Tiba/Ji, vitrail 

exécuté par Co"ado des Rochis. 



Mldai/k en bronze dari du XVlll ' siècle 
reprlsentant un personnage qui pose une clef de 
voûte avec la devise " Ventas est in vertuti et 

sikntio ». 

Fondation Musle Maçonnique de la 
Grande loge de France. 

Konrad. tailkur de piern de Nuremberg, 
En/umintfft du XV' siècle, Bibliothèque Municipale. 



leu tk Benfeld (Alsace) 
Prlsmtant k thnne classique 
des outils tÛ la maçonnerie mtrelacls 
Blasons des Communautls tÛ Maçons 
(X'lll' sièck). 

L'habit d'Archiucu vu par Nicolas tÛ Larmessin (1638-1694). 
&trait de « Lts costumes grotesques et les mltim ,,, 

Soie peinte par Evelyne Chtvalier. 



Construction dt ~uu lglises tt cloitres fondis par Girart tt Berthe dt Roussillon. 
Bib/ioth~qut nationale dt Vimnt, Autriche. Codex 2549, folio 164 r. 



Chapitre 14 

Le maillet, outil du maître 

Dans le sud de la France, on a retrouvé des représentations d'un 
« dieu-au-maillet » muni d'un pot et d'un maillet à long manche. Cette 
divinité gallo-romaine très populaire avait pour nom Suce/lus, qui signifie 
« le Bon frappeur ». Parmi ses attributions, il avait celle de devoir frapper 
le sol gelé après l'hiver pour annoncer le retour du soleil et de sa chaleur. 

Ce « dieu-au-maillet » est associé au dieu celtique Dagda1
, littérale­

ment « Dieu bon » ou « très divin » : dieu-druide et dieu des druides, 
maître des éléments, de la science (savoir sacerdotal), et aussi dieu de 
l'amitié et des contrats, du temps chronologique et atmosphérique et 
de l'éternité, tout en étant guerrier (il dispose de toute la souveraineté). 
Ses principaux attributs sont la massue, qui tue par un bout (dans ce 
monde-ci) et ressuscite par l'autre (dans l'Autre monde), et le chaudron 
d'abondance, d'immortalité et de résurrection. 

Cette représentation du dieu-au-maillet, Père des Gaulois, qui corres­
pond à l'aspect ontologique de Dieu le Père, venait en droite ligne de la 
tradition celtique où il est représenté comme le créateur et donc le maître 
du Cycle et des cycles. 

Émile Restanque2 considère que si la tradition celtique a utilisé le sym­
bole du maillet de forgeron, c'est que dans l'acte de forger (l'épée), le maillet 
décrit un cercle, un cycle, avant de donner le coup qui va transformer le lingot 
(materia prima) en lame d'épée (mise en forme du chaos ordonné), dans une 
éclaboussure d'étincelles, comme la foudre. Il faut se souvenir que chez les 
Celtes de haute époque, la caste sacerdotale était aussi guerrière; c'est pour­
quoi, à l'origine de cette modalité traditionnelle, le symbolisme sacerdotal est 
lié étroitement au symbolisme chevaleresque. [. .. ] Toutes les « légendes du 

1. Le Roux Françoise, Guyonvarc'h Christian, Les Druides, Éd. Ouest France Université, 
1986, pp. 379 et 380. 
2. Restanque Émile, Le Symbolisme cyclique du Dieu-au maillet in Études Traditionnelles 
N° 468-469, Avril à septembre 1980, p. 106 et 107. 

187 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Chevalier quittant la maison du Père pour aller dans la forêt (de chênes) 
forger son épée, sont à mettre en liaison avec ce symbolisme. 

Dans le panthéon viking, Thor, dieu du tonnerre, est représenté avec 
un maillet ou marteau, mjolner « le broyeur », implacable dans ses com­
bats contre les Géants, mais bienveillant envers les hommes. 

Dès !'Antiquité gréco-romaine, le maillet est l'attribut du tonnerre ou 
de la forge. Il transforme la matière de manière irréversible. En droite 
ligne avec ces différentes mythologies, on retrouve cette ambivalence mar­
quée dans l'emploi du maillet du Maître Maçon qui consacre le néophyte, 
et plus tard l'utilisera pour tuer le Maître. Les maillets du Vénérable et de 
ses Surveillants sont utilisés pour faire un appel de forces lors de l' ouver­
ture et de la fermeture des travaux, appel de forces assimilables au ton­
nerre. Un coup de maillet peut également servir à rappeler à l'ordre un 
membre de la loge qui manquerait à la règle, ou il encore est donné pour 
signifier la demande d'une prise de parole par l'un des Surveillants 
de colonne. 

C'est dans le droit-fil de l'ensemble de ces utilisations du maillet ou 
marteau que l'on retrouve de nos jours l'emploi du maillet pour rendre le 
verdict des juges, ou encore pour signifier l'arrêt des enchères des commis­
sa1re-pnseurs. 

Jean-Patrick Dubrun 3 constate que le maillet est par excellence l'outil du 
chef et plus particulièrement du chef des artisans. Cet attribut manifeste sa 
capacité à canaliser sa force et à l'utiliser à bon escient, qualités indispensables 
pour diriger le travail d'autrui et faire œuvre utile. En Loge, une telle fonction 
revient au Vénérable Maître et aux deux Surveillants, ce qui explique pour­
quoi tous trois sont porteurs d'un maillet. 

Le maillet des trois officiers dirigeant la loge est l'attribut de leur auto­
rité. Il est étroitement lié à la batterie ainsi qu'au rythme donné aux tra­
vaux : trois coups égaux au Rite Écossais Ancien et Accepté, et Rite Anglais de 
Style Émulation deux et un coup au Rite Français, au Rite Écossais Rectifié 
pour le grade d'apprenti. Le maillet du Vénérable produit des vibrations 
que les maillets des Surveillants répercutent en échos, tels des éclairs 
sonores zébrant la loge en créant un temps de travail extraordinaire sacré, 
hors du temps ordinaire profane, on pourrait dire un temps de vie excep­
tionnel, de vie de l'esprit partagée. 

3. Dubrun Jean-Patrick, Qu'est-ce qu'un Apprenti Franc-maçon?, Éd. du Rocher, p. 104. 

188 



LE MAILLET, OUTIL DU MAÎTRE 

Marque d'imprimeur 
d'Estienne Maillet, 

libraire à Lyon, 1529-1541. 
Extrait des Marques typographiques 

de Silvestre, n ° 428. 

) [ESTlENNE•NVUCL.F.T·I 
~&#4/4W".-ir.ûîit~'·;ïiéi.@rdlllltlln ,\\~ 

On appelle batterie les coups de maillet que le vénérable frappe sur son pla­
teau en ouvrant et en fermant les travaux, et ceux que les premiers officiers 
d'une loge frappent en cadence pendant l'introduction d'une députation. 

La batterie est un symbole. C'est l'imitation des coups de maillet que l'on 
entend dans un chantier de tailleur de pierre ou dans un atelier de sculpteur 
pendant que les ouvriers travaillent. La cérémonie des maillets battants pen­
dant l'introduction d'une députation, signifie que les ouvriers sont enchantés 
lorsque des frères viennent prendre part à leurs travaux. 

Dans la batterie de deuil, qui se fait avec la main droite sur le bras 
gauche, les coups sont sourds, le bruit est comme étouffé. Cela signifie que les 
ouvriers sont tristes, que leur ciseau ne taille pas aussi profondément la pierre, 
parce que la pression du maillet est moins forte. Préoccupés de la perte d'un 
frère, leurs travaux languissent. 

Dans la batterie, les coups de maillet sont suivis d'applaudissements expri­
més par des batteries de mains. Les ouvriers quittent leur maillet pour mani­
fester de cette manière leur joie et leur contentement. L'acclamation est le 
dernier terme de la batterie 4• 

Le maillet du Maître est un symbole de pouvoir et d'autorité pour tout 
Maître qui remplit une fonction de direction sur le chantier. Il est aussi le 
symbole du pouvoir du Maître, opérant comme la foudre, lors de l'ouver­
ture et de la fermeture des travaux. 

4. L'arche sainte ou le guide du franc-maçon, Lyon, Imprimerie typographique de 
B. Boursy, 1851, p. 103 et 104. 

189 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

René Guénon5 compare le maillet du Vénérable Maître au maillet ou 
marteau de Thor, autre symbole de la foudre qui, par sa forme en T, pré­
sente une exacte similitude avec la double hache. 

Le port des trois taus sur un tablier de Maître Maçon a une significa­
tion bien spécifique. Il signifie que le Maître a été reçu Vénérable Maître 
installé dans une Loge, après avoir reçu l'installation secrète qui l'investit 
dans la Chaire du roi Salomon. 

Ce signe du tau est comparable à la vingt-deuxième et dernière lettre 
de l'alphabet hébraïque, mentionnée dans Ézéchiel (IX, 4)6 : Parcours la 
ville, le centre de Jérusalem, et marque d'une croix au front ceux qui gémissent 
et soupirent à cause de toutes les abominations qui se commettant dans la cité. 

Ces trois taus peuvent évoquer trois passages des Écritures puisque, outre ce 
passage d'Ezéchiel, deux autres passages, Exode 12,7 et Apocalypse 1,3, men­
tionnent aussi que ceux qui seront sauvés seront désignés par une marque. 

Nullis pra:fentior œther. 

Claude Paradin, Devises héroïques, 
1557. 
Emblème page 7: La Lettre hébraïque 
Tau, accompagné de La devise : 
« NuLLis praesentior aether » 

Uamais mortel n'obtint du ciel de plus 
favorables présages). 
[Claudien, Panégyrique sur le 
quatrième consulat 
d'Honorius, vers n° 171.] 

Lemblème est accompagné d'un commentaire dont voici la substance: 
la lettre hébraïque Tau est un signe salutaire et aussi un signe de croix, 
selon saint Jérôme commentant Marc l'Évangéliste. Ézechiel, en songe 
prophétique, vit !'Ange marquer au front les fidèles qui étaient affligés par 
les abominations commises à Jérusalem. Ainsi furent-ils sauvés d'entre les 
mauvais que la sentence divine mit soudainement à mort. Cette lettre Tau 
a une autre signification, « consommation », dans le sens d'achèvement: 

5. Guénon René, Symboles de la Science sacrée, Gallimard, 1962, 176. 
6. Bible de Maredsous. Éd. de Maredsous, 1957, p. 995. 

190 



LE MAILLET, OUTIL DU MAÎTRE 

elle est la lettre finale de l'alphabet des Hébreux qu'elle clôt. Jésus, sur la 
Croix, prononça ces derniers mots : « Consummatum est », manifestant 
ainsi la réalisation des prophéties et écritures annonçant sa mort. Il fut 
élevé sur le signe de cette lettre, l'instrument de son supplice ayant en réa­
lité la forme de la lettre Tau, laquelle représente mieux que toute autre le 
signe de croix. C'est ainsi que les Grecs et les Latins la représentent jusqu'à 
aujourd'hui selon sa forme propre, un T. Tel est donc le véritable symbole 
de l'église chrétienne. 

Le Tau, la lettre hébraïque tav, était considéré naguère comme un signe 
de consécration et un signe d'appartenance: c'est de ce signe qu'était 
marqué le front des Justes, c'est-à-dire ceux qui connaissent la loi de 
l'aleph au tav ou de l'alpha à l'oméga, de la première à la dernière lettre7• 

Wells8 mentionne que, sur le plan des significations profondes, on peut 
examiner deux hypothèses concernant le triple tau: 

Linterprétation chrétienne qui veut que le triple tau soit une altération 
du sigle IHS surmonté d'une croix sur le H. 

Le triple Tau pourrait d'autre part, être un signe réunissant un Tet un 
H, signifiant Templum Hierosolimae. 

Ceci rappelle que les représentations médiévales de la crucifixion 
étaient formées d'un pieu et d'une simple traverse, c'est-à-dire des taus. 
Dès lors les croix du Christ et des deux mauvais larrons pouvaient évoquer 
les trois taus. 

Parmi les interprétations liées aux écritures chrétiennes, la plus ancienne 
est relevée sur l'en-tête du manuscrit Trinity Collège de Dublin, datant de 
1711. Il y est représenté le graphisme d'un H surmonté d'une croix, sous 
lequel se trouve inscrit : Sous une peine qui ne saurait être moindre. 

D - Quelle sorte d'homme êtes-vous ? 
R- Un maçon. 
D - Comment le saurai-je? 
R - Par tous les signes, les preuves et les points de ma réception. 
D - Où avez-vous été reçu ? 
R - Dans une loge juste et parfaite. 
D- Qu'est-ce qu'une loge juste et parfaite? 
R - Trois Maîtres Trois compagnons et Trois apprentis. 
D - Comment votre loge est-elle orientée ? 

7. Mainguy Irène, De la symbolique des chapitres en franc-maçonnerie, Éd. Dervy, 2005, 
p. 179 et p. 324 et 326. 
8. Wells Roy A., Sorne Royal Arch Terms Examined, Éd. Lewis Masonic, 1988, p. 31 à 37. 

191 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

R - D'est en ouest, comme le temple de Jérusalem. 
D - Où le maître se tient-il? 
R - Dans une chaire d'ivoire, au centre d'un pavement rectangula,ire9

• 

Frontispice du Trinity College représentant 
un H surmonté d'une croix. 

Représentation du Triple Tau. 

Un manuscrit de Bordeaux (1767), dans son article 28 concernant les 
règlements d'ordre, de discipline et de cérémonial, précise que : le Véné­
rable Maître ne peut point ouvrir de loge en quelque grade que ce soit, sans 
avoir donné à ses Surveillants la Parole de Puissance qui est celle de la Loge 
qu'il va ouvrir. 

Le maillet a donc une fonction de médiateur, en ponctuant la descente 
du Verbe, parallèle à celle de l'éclair qui crée effectivement l'ouverture des 
travaux de la Loge. 

D - Y a-t-il quelques meubles précieux dans la loge de Maître? 
R - Oui, Très Respectable, il y en a trois, qui sont l'Évangi1e, le 

compas et le maillet. 
D - Quelle est leur signification ? 
R - EÉvangile démontre la vertu, k compas la justice, et k maillet, qui sert 

à maintenir l'ordre, nous rappelle que nous devons être dociks à la sagesse. 
D - Pourquoi les trois premiers Officiers se servent-ils du maillet? 
R - Pour nous faire entendre sans cesse que, puisque la matière 

rend des sons quand on la heurte, à plus forte raison l'homme, à qui 
Dieu a donné un cœur et la faculté de connaître et de juger, doit-il être 
sensible au cri de la vertu, et rendre hommage à son créateur 10

• 

René Guénon précise la fonction cosmique du maillet en évoquant les 
rapprochements possibles avec d'autres symboles: ... la foudre était repré­
sentée dans la tradition scandinave par le marteau de Thor, auquel on peut 
assimiler le maillet du maître dans le symbolisme maçonnique; celui-ci est 
donc encore un équivalent du Vajra, et, comme lui, il a le double pouvoir de 
donner la vie et la mort, ainsi que le montre son rôle dans la consécration ini-

9. Langlet Philippe, Les Textes fondateurs de la franc-maçonnerie, Éd. Dervy, 2006, 
p. 256 à 259. 
1 O. Chappron, Nécessaire maçonnique, 1812, Réédition Dervy, 1993, p. 103. 

192 



LE MAILLET, OUTIL DU MAÎTRE 

tiatique d'une part et dans la légende d'Hiram d'autre part ... Si l'on rapporte 
le Vajra à l'« Axe du Monde », ses deux extrémités correspondent aux deux 
pôles, ainsi qu'aux deux solstices ... dans la position verticale, le Vajra repré­
sente la « Voie du Milieu ». 

jacobius Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 102, représentant des marteaux 

et une enclume supportant une barre de far (une règle). 
Accompagné de La devise : « Se non arde non si piega » 

(Si Le feu ne brûle pas, effe ne se plie pas). 

Par transposition, on peut donc comprendre que si le cœur n'est pas 
ardent, il n'aura pas la volonté de se plier à une règle de vie. 

René Guénon ajoute en note : Dans d'anciens manuscrits provenant de 
la Maçonnerie opérative, il est question, sans autre explication, d 'une certaine 
« Jaculty of abrac », ce mot énigmatique, abrac qui a donné lieu à diverses 
interprétations plus ou moins fantaisistes, et qui est en tout cas un mot mani­
festement déformé, paraît bien devoir signifier en réalité la foudre ou l'éclair 
(en hébreu ha-baraq, en arabe el-barq), de sorte que, Là encore, il s'agirait pro­
prement du pouvoir du Vajra 11

• 

11. Guénon René, La Grande Triade, Éd. Gallimard, 1957, p. 63 et 64. 

193 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

De nombreux exemples montrent que le maillet, comme le marteau, 
marque le caractère irréversible du passage définitif dans la mort (ainsi lors 
du décès d'un pape, il lui est donné un coup de marteau à la tempe pour 
confirmer son passage d'un état à un autre). Le maillet du Vénérable a un 
caractère de décision définitif et irrévocable. Il marque une autorité, fra­
casse le silence pour s'imposer par sa vibration autoritaire. 

Patrice Gentil12 rappelle que la hache fut le symbole de Thor ... plus tard 
la hache symbolique fut transformée en marteau, et c'est sans doute le marteau 
qui est le prototype de ce symbole universel, le symbole de Dieu présent dans la 
nature, éternellement créateur et producteur des êtres. 

Le mot de passe Tubalcaïn du premier grade au Rite Français et du 
troisième grade au Rite Écossais Ancien et Accepté, évoque un forgeron dont 
le travail est en relation avec le pouvoir de transformation de la matière. 
Et là aussi on retrouve le pouvoir du maillet dans la forge. 

On retrouve l'emploi du maillet dans ce sens au Rite Anglais de Style 
Émulation au grade d'apprenti. Au moment où la Lumière est donnée au 
récipiendaire, en parfaite synchronie, le Deuxième Diacre enlève le ban­
deau des yeux du candidat au moment précis du dernier mouvement du 
maillet du Vénérable Maître. Celui-ci tient le maillet en l'air, le balance de 
gauche à droite avant del' abattre d'un seul coup sur l'autel. Tous les assis­
tants suivent avec la main droite le mouvement du maillet. Au coup de 
maillet du Vénérable, tous frappent simultanément et à l'unisson sur leur 
tablier, au moment précis où le Deuxième Diacre ôte le bandeau des yeux 
du candidat, de manière à ce que son regard ne puisse se poser que sur le 
Livre de la Loi Sacrée, !'Équerre et le Compas. 

Jean Tourniac à propos de ce rite observe: Pour assurer l'unisson et la 
simultanéité, il est d'usage que le Vénérable Maître exécute trois mouvements 
avec son maillet avant de frapper le coup final, de telle sorte que les Frères 
puissent compter visuellement 1-2-3; geste banal, pensera-t-on, et pourtant, 
en y réfléchissant, n'apparaît-il pas que le déplacement du maillet trace dans 
l'air une ligne brisée en trois traits, comme la lettre « Z », et évoque ainsi la 
foudre ? Il pourrait y avoir là comme un équivalent du « tonnerre » des rituels 
latins qui lors de l'initiation, va marquer la qualité de « fils du tonnerre », 

conférée au nouveau« Frère de saint jean» 13• 

12. Gentil Patrice, Études sur Le celtisme, Paris, Éd. Traditionnelles, 1973, p. 22. 
13. Tourniac Jean, Symbolisme Maçonnique et Tradition Chrétienne, Éd. Dervy, 1965, 
p. 42. 

194 



LE MAILLET, OUTIL DU MAITRE 

Maillet sculpté, ressemblant à l'ascia, 
sur un bas-relief sculpté gallo-romain 

dans la chapelle de Saint-Blaise. 

Au Rite Écossais Ancien et Accepté, la consécration est faite par le Véné­
rable Maître au moyen du maillet et de l'épée flamboyante, illustrant clai­
rement cette manifestation descendante du Verbe créateur où le Vénérable 
Maître, se substituant au Grand Architecte de l'Univers, dit: je vous crée, 
reçois et constitue apprenti maçon. Ces paroles sont ponctuées de coups de 
maillet rythmés sur l'épée flamboyante appliquée sur la tête et les épaules 
du récipiendaire, rappelant les gestes de l'adoubement chevaleresque qui 
correspondent ici à une recréation sur le plan de !'Esprit. 

Le Régime Écossais Rectifié hiérarchise l'emploi du maillet dans les trois 
degrés : Il sert aux apprentis pour travailler la pierre brute, et pour la dégros­
sir, aux Compagnons pour mettre en œuvre les matériaux déjà préparés, et il 
est entre les mains du Vénérable Maître l'emblème de la force, pour diriger et 
contenir les ouvriers 14• 

14. Willermozjean-Baprisre, Régime Écossais Rectifié, I" degré, 1785, p. 86. 

195 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICAT ION DU MÉTIER 

ll1/(IJM.n~r Friedriclts des Grosst"n~~:~ # ?kllllSN!J(/. 

ais Crossmàsùr der Heimaurer 

l/r,1· ,l/;u,r.,m ~· ul 11P,v.Bhr.nlt.c~ ,rut 'l'i:,n,unurgvt, r l'eri,,,,,u14r (be,i, % ut ruu-A:t.ÂIJUdtd-

11us9r/alû,,,, ) ; tl~ .1rJZ.r.tNt,, l'IAltM-nu/ 1Wf,,ffa,,unNf'/4du-.,,,, u- tkr et:lwU !IJ,,;,!luu,Sud-Juut 

iZIU Elf"UU/'61,n, 

Maillet de Frédéric Le Grand, Roi de Prusse, 
Grand Maître des Francs-maçons, 
orné de symboles maçonniques. 



Chapitre 15 

La truelle 

Du latin truella, la truelle est un outil utilisé par différents corps de 
métier. Parmi les plus connus, il faut citer: les maçons, les couvreurs et les 
plâtriers. Ses dimensions et ses formes présentent de très nombreuses 
variantes. Par ses usages variés, la truelle est l'outil qui s'apparente le plus à 
la main de l'homme. 

La partie métallique de cet outil a ordinairement la forme d'un triangle 
ou d'un trapèze. C'est un outil de fer poli ou de cuivre, emmanché dans 
une poignée de bois, qui sert aux maçons à unifier les enduits de plâtre 
frais et à prendre le mortier dans le baquet. La truelle permet 
de « gâcher », c'est-à-dire de travailler le mortier destiné à cimenter les 
pièces del' édifice, ce qui en assure la cohésion et l'unité. On peut considé­
rer que la truelle correspond à la main même du Grand Architecte, édifi­
cateur du monde. Dans l'iconographie, le Grand Architecte de l'Univers, 
ou Créateur, est représenté soit avec un compas, soit avec une truelle à la 
main, ce qui met l'accent sur deux moments successifs de la Création. Le 
compas sert à la conception de l' œuvre, tandis que la truelle sert à sa réali­
sation. Lidée doit précéder l'action ; il faut bien penser les choses avant de 
pouvoir les exécuter correctement. resprit doit dominer la matière. 

Le maniement de la truelle exige un geste très particulier, le jeté, qui n'est 
pas aussi simple qu'il y paraît. C'est à ce coup de main que l'on reconnaît 
l'ouvrier, constate Jean-Claude Peretz1

• 

Connue en Asie Mineure depuis !'Antiquité, elle fut surtout utilisée par les 
Romains qui firent de grandes constructions en briques alors que les Égyptiens 
et les Grecs forent de grands appareilleurs de pierre sans mortier. Les ouvriers 
de l'époque romaine ont connu toutes sortes de truelles que nous employons 
aujourd'hui, depuis la petite truelle à polir les joints jusqu'à la grande truelle 
de bois des gâcheurs de plâtre. L'ouvrier prenait dans l'auget, avec la truelle 
ordinaire, une certaine quantité d'enduit qu'il plaquait sur la paroi, puis 
l'étendait et l'égalisait aussitôt avec le plateau de bois 2• 

1. Peretz Jean-Claude, L'outil et le compagrwn, Éd. Jean-Cyrille Godefroy, p. 96. 
2. Cabrol Fernand, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey, 
1936,p. 202.ec204. 

197 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La truelle, bien utilisée, sert à répartir harmonieusement le ciment qui 
fait le lien entre toutes les pierres, afin que toutes les parties de l'édifice ne 
fassent plus qu'un seul bloc, donnant à toute la construction son unité et 
son homogénéité. Symboliquement, elle permet de répandre le ciment de 
l'affection fraternelle et de la bienveillance qui unit tous les membres de la 
famille maçonnique, sur toute la surface de la terre. Par là, celle-ci devient 
une seule grande confrérie authentique d'amour fraternel, de bienfaisance 
et de vérité. La truelle permet de réunir et de joindre les cœurs et les 
esprits tout comme elle cimente les pierres. 

Dans l'Ancien Testament, la truelle est considérée comme le principal 
outil des constructeurs : je vis le Seigneur au-dessus d'une muraille crépie, qui 
avait à /,a main une truelle de maçon. Et il me dit: Que voyez-vous, Amos ? je lui 
répondis: je vois /,a truelle d'un maçon. Il ajouta : je ne me servirai plus à l'avenir 
de /,a truelle parmi mon peuple d1sraël, et je ne crépirai plus les murailles 3. 

La truelle est considérée comme un des outils indispensables au franc­
maçon, dont l'action, opposée à celle du maillet, en est le complément : 

D - Quels outils sont indispensables au franc-maçon ? 
R - Le marteau et la truelle, le premier pour diviser, le second pour 

assembler 4. 

Notons que la truelle a une double fonction. La première est, comme 
nous l'avons vu, de combler le vide entre les pierres afin de les relier toutes 
entre elles et de les unir en vue de solidifier la construction. Son second 
usage est d'ôter les aspérités de la matière et de lisser le ciment afin de 
conférer son unité à l'ensemble. 

Au passage, on peut analogiquement rapprocher le fait que le souverain 
pontife ouvre et referme la porte d'or de la basilique Saint-Pierre de Rome 
précisément avec un marteau et une truelle d'or. René Guénon observe 
que le Pontifex est un « constructeur de ponts », et ce titre romain est en 
quelque sorte, par son origine, un titre « maçonnique » ; mais symbolique­
ment, c'est celui qui remplit la fonction de médiateur, établissant la com­
munication entre ce monde et les mondes supérieurs. Saint Bernard dit 
que le Pontife, comme l'indique l'étymologie de son nom, est une sorte de pont 
entre Dieu et l'homme 5. 

3. La Bible, traduction de Lemaître de Sacy, Éd. Robert Laffont, 1990, Amos, 
Chap. VII, V. 7 et 8, p. 1155. 
4. Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-maçonnerie: Le grand mystère dévoilé, 
1726, Éd. Dervy, 2006, p. 407. 
5. Guénon René, Le Roi du monde, Éd. Gallimard, 1973, p. 15. 

198 



LA TRUELLE 

Gobelet hollandais de Delft, 1633, 
représentant Severus, l'un des Quatre Couronnés, 

muni d'une truelle. 
Freemason's hall, U G.I.E. 

.·.~ 

Comme on l'a dit plus haut, le maçon qui construit les édifices maté­
riels se sert de la truelle pour recrépir, unifier et aussi cacher les défauts de 
son ouvrage; transposé au plan spirituel, l'initié, en construisant l'édifice 
dédié à la Vertu, utilise la truelle pour cacher les imperfections de ses 
Frères et s'unir à eux. La truelle scelle et favorise la fusion des pierres entre 
elles et les réunit. Elle est ainsi symbole d'unité, outil par lequel l'œuvre du 
constructeur s'achève et devient parfaite; c'est probablement ce qui a fait 
dire à Ligou6 qu'elle est symbole de l'amour .fraternel qui unit tous les maçons, 
ciment essentiel utilisé pour lëdification du temple idéal La truelle est recon­
nue tout particulièrement comme emblème des qualités essentielles du 

Histoire de la 
Bible par figures, 
Reims, BM, 
ms 0061, 
fragment 03, 
détail. 
Construction de la 
Tour de Babylone. 
Au premier étage, 
des maçons 
utilisent la truelle 

,. tcm,-e .,,.t ,-,,i;..r.,~ 1no1t""'4" •• ,. t0ti"F ,,'"''"~" et l'équerre. 

6. Ligou Daniel, Dictionnaire de la Franc-maçonnerie, p. 1207, Puf, 1987. 

199 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

véritable maçon: tolérance et bienveillance. Cette truelle est aussi perçue 
par eux comme pouvant symboliser la conscience de la fraternité univer­
selle entre tous les êtres humains, comme l'excellence du travail bien fait 
par la solidarité entre tous. 

Cet outil, nous dit Mackey7, sert à étaler le ciment qui lie toutes les 
parties d'un édifice, par le jointoiement en une seule et même masse, ce 
qui sur un plan plus abstrait nous apprend à lisser le ciment de l'affection 
et de la bonté qui unissent tous les membres de la famille maçonnique, où 
qu'ils soient, dispersés de par le monde, en une seule communauté 
d'amour fraternel. Avec le ciment, la truelle peut être considérée comme 
l'agent et le lien entre chaque pierre. C'est ce qui est clairement exprimé 
dans les Constitutions d'Anderson : 

Enfin, il vous faut observer toutes ces Obligations, et aussi toutes celks qui vous 
seront communiquées d'une autre manière; en cultivant l'AMOUR FRATER­
NEL, fondement et pierre ultime, ciment et gkire de cette ancienne .fraternité, en 
évitant toute querelle et dispute, calomnie et médisance, ne permettant pas à 
d'autres de cakmnier aucun .frère honnête, mais en défendant sa réputation. . . 8 

On retrouve cette notion de ciment unificateur dans le célèbre Discours 
du Chevalier de Ramsay, qui dit: Les obligations que l'ordre vous impose sont 
de protéger vos con.frères par votre autorité, de les éclairer par vos lumières, de les 
édifier par vos vertus; de les secourir dans leurs besoins, de sacrifier tout ressenti­
ment personnel et de rechercher tout ce qui peut contribuer à la paix, et à 
l'union de la société. Nous avons des secrets. Ce sont des signes figuratifi et des 
paroles sacrées, qui composent un langage tantôt muet, tantôt très éloquent, pour 
se communiquer à la plus grande distance et pour reconnaître nos con.frères de 
quelque langue ou de quelque pays qu'ils soient 9. 

En 1777, le Flambeau du maçon insiste sur l'importance de la truelle 
dans ses deux fonctions : 

D -À quoi sert la truelle dans le Temple ? 
R -À cacher les défauts de nos Frères. 
Le Maçon qui construit ks édifices matériels se sert de la, truelle pour 

recrépir et cacher ks défauts de son ouvrage; nous, en construisant l'édifice 
que nous dédions à la, Vertu, la, truelle nous serve à cacher ks défauts de nos 
Frères qui pourraient déparer cette enceinte sacrée; par là, nous épurerons 

7. Mackey Albert G, Encyclopédia of freemasonry, vol. II; New York Publishing, 1966. 
8. Les constitutions d'Anderson, Traductions par Georges Lamoine sur les textes de 1723 
et 1738, Toulouse, Éd. du Snes, 1995, p. 68. 
9. Chevalier de Ramsay, André-Michael, Discours prononcé à la réception des francs­
maçons, présenté par Georges Lamoine, Toulouse Éd. du Snès, p. 33. 

200 



LA TRUELLE 

nos cœurs, et lorsque k jour de la dissolution de l'homme mortel arrivera, 
l'homme immortel se détachera sans peine de sa dépouille terrestre pour se 
joindre pur et sans tache au premier principe dont il est sorti 10

• 

Le Flambeau du maçon insiste aussi sur la fonction du ciment en tant que 
liant : le pavé mosaïque, formé de différentes pierres jointes ensemble par le ciment, 
marque l'union étroite qui règne entre les Maçons, étant liés par la vertu 11

• 

Dans le Ms Dumfries n ° 4, à la question : Quel mortier avaient les 
maçons lors de la construction du Temple? Il est répondu: Le même (que 
celui) qu'ils avaient lors de la construction de la tour de Nemrod, c'est-à-dire 
du bitume liquide (ceci) étant une sorte de terre chaude qu'ils avaient réduite 
en poudre fine et (mettaient) dans le mur après que les pierres fussent posées; il 
avait la nature d'un ciment ou asphalte 12

• 

Au tout début de la maçonnerie, dès le grade d'apprenti, la truelle a 

une grande importance : 

D - Qui vous a fait apprenti ? 
R - La truelk est ma vertu. 
D -À quoi sert votre truelle? 
R -À ramener et lier dans mon âme des sentiments d'honneur et de 

vertu, et à les employer de façon à ce qu'ils élèvent un édifice digne de 
la plus noble des sociétés. 

D - De quoi vous servez-vous dans vos ouvrages? 
R - De ma truelle et d'une terrine 13

• 

Le Régime Écossais Rectifié 14 est le seul Rite qui considère la truelle 
comme un des trois bijoux mobiles et la mentionne dès le grade 

d'apprenti. Elle est définie comme servant aux francs-maçons pour 
construire des Temples à la vertu. 

À ce rite, au deuxième grade, une truelle est remise au compagnon 
comme marque de ses progrès. Il reçoit une truelle d'argent comme inci­

tation à pratiquer la charité. On lui dit: pour éloigner de tout ce qui 
m'approche l'esprit d'animosité et finalement pour couvrir charitablement les 
défàuts de mes fières 15

• 

10. Le Flambeau du Maçon, À Bordeaux, chez Lavalle, imprimeur-libraire, 1777, p. 19 et 29. 
11. Le Flambeau du Maçon, op. cit., p. 59. 
12. Le manuscrit Dumfries N° 4 in le Symbolisme n° 377, 1966, p. 30. 
13. Le Parfait Maçon (1736-1748), Textes réunis et commentés par Johel Coutura, 
Publications de l'université de Saint-Étienne, 1994, p. 42 et 43. 
14. Willermoz Jean-Baptiste, Régime Écossais Rectifié, I" degré, l 785, p. 86. 
15. Manuel pour un Vénérable en voyage ou autrement, compagnon, Bibliothèque Uni­
versitaire Catholique de Louvain La neuve, Latomia, n° 79. 

201 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La truelle, avec laquelle on étend le ciment qui unit les pierres entre elles 
pour en former un tout compact, désigne l'aménité, ce liant que nous devons 
mettre dans nos relations, comme la politesse affectueuse du langage, si 
propre à maintenir la concorde et l'amitié entre les membres d'une Loge, 
pour en faire une famille étroitement unie. Elle est encore un très expressif 
emblème de la bouche fermée sur les défauts de nos Frères, du silence que la 
discrétion impose, de l'indulgence pour des fautes pour lesquelles le coupable 
témoigne du repentir. C'est de là que vient l'expression maçonnique passer la 
truelle sur un tort, pour dire qu'il est pardonné, qu'on l'ensevelit dans un pro­
fond oubli 16• On peut voir aussi en elle une expression de la courtoisie. 

Denys Roman observe que la forme de la truelle est remarquable; d'une 
part, elle a un profil en zigzag, et d'autre part sa lame est triangulaire: le 
schéma de cet instrument est donc l'équivalent exact des « foudres il qu'on 
place dans les mains du « maître du tonnerre il. Il suffit du reste d'avoir vu un 
ouvrier construire un mur pour être frappé de la façon « saccadée il avec 
laquelle il projette le ciment, et qui fait penser aux « fulgurations il de l'éclair. 
Ce qui confirme encore cette équivalence foudre-truelle, c'est que les 
« imagiers » du Moyen Âge ont représenté assez souvent le Créateur avec la 
truelle à la main. On peut dire que Dieu a créé le monde par la truelle, et cet 
outil est ainsi un symbole du Verbe ... Nous pouvons dire que la truelle est un 
symbole de la puissance créatrice (et même de l'acte créateur) 17• 

Grandes Chroniques de 
France, 1379. 
Cette miniature illustre Les effets 
complémentaires des deux outils 
dans Leur activité parallèle. En 
haut à droite, un maçon utilise 
une truelle pour égaliser et unir, 
tandis que le maçon qui est 
au-dessous de lui se sert d'un 
marteau taiL!ant pour dégrossir 
une pierre en ôtant 
tout le superflu. 

16. Chemin Dupontès, Cours pratique de franc-maçonnerie applicable à tous les Rites, 
deuxième cahier grade de compagnon, Paris, Propriété de la loge Isis-Moncyon, 1860, 
p.113 et 114. 

17. Roman Denys, Réflexions d'un Chrétien sur la franc-maçonnerie, Éditions Tradition­
nelles, 1995, p. 62 et 63. 

202 



LA TRUELLE 

Dans le Flambeau du maçon, la truelle est associée aux trois grandes 
lumières qui soutiennent l'édifice de l'Univers et correspondent aux trois 
grands principes qui donnent à la nature les moyens d'exécuter la loi de la 
production ; c'est la truelle éternelle qui a construit l'édifice; c'est elle qui le 
conserve et qui en fait disparaître continuellement les accidents. Cette truelle 
qui est dans les mains des maçons l'emblème de la charité qui les portent à 
couvrir les défauts de leurs Frères, est encore par sa forme l'emblème du delta 
ou triangle, au centre duquel est le nom de lëternel Jehova 18

• 

Chappron 19 considère que la truelle est l'instrument dont nous ne devons 
nous servir que pour le passer sur les défauts de nos semblables, ayant sans cesse 
à l'esprit que Dieu seul est parfait; que nous devons par conséquent pardonner 
les imperfections que nous rencontrons chez ses créatures. 

IN VTR.VNQ..VE 
PAR.ATV& 

Claudius Paradin, 
The heroical devises, 

imprimé par William Kearney, Londres, 15 91. 
Emblème p. 145. 

La truelle associée à l'épée du Chevalier 
« ln utrumque paratus » 

(Prêt aux deux éventualités: à construire comme à se défendre). 

18. Le Flambeau du Maçon, op. cit., p. 59. 
19. Chappron, Nécessaire maçonnique, 1812, Dervy, 1993, p. 50. 

203 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU M ÉTIER 

La truelle associée à l'épée du chevalier 

Il faut non seulement construire, mais savoir défendre l' œuvre. C'est 
pourquoi, lors de la reconstruction du temple par Zorobabel, on souligne 
que les bâtisseurs sont aussi des guerriers. Ceux qui bâtissaient la muraille 
tenaient la truelle d'une main et leur épée de l'autre (N éhémias : IV, 17). 
Ce thème figurant dans l'emblématique de la Renaissance est largement 
repris et développé dans le 1 Y degré du Chevalier d'Orient et de !'Épée, 
ainsi que dans le 3e Ordre de Sagesse du Rite Français20

• 

En résumé, tout est dans l'art de « manier la truelle » en conciliant les 
oppositions nécessaires et fécondes. Elle est l'outil du maçon par excel­
lence et par conséquent de la construction, à la recherche du Beau, du 
Bien et du Vrai dans l'élaboration de toute l'œuvre d'une vie en quête 
d'harmonie. La truelle correspond à la mise en pratique de la fraternité, 
du pardon et de l'amour fraternel. Quand un maçon « passe la truelle », 

cela signifie qu'il oublie les injustices et les imperfections des frères qui lui 
ont fait du tort. Elle est un symbole de bienveillance et d'unification de 
l'ensemble par le ciment de l'affection fraternelle. Outil de bâtisseur, 
la truelle est l'instrument qui cimente la destinée individuelle au sein de la 
collectivité. Elle permet à l'œuvre de tout bâtisseur de trouver une unité 
qui tend à la perfection. Elle est l'emblème de la Glorification du travail. 
La truelle permet d'achever l' œuvre entreprise et d'accéder à la perfection. 
Elle permet d'unifier, de rassembler et de fusionner par l'utilisation du 
mortier destiné à cimenter entre elles toutes les pierres de l'édifice en les 
reliant par un joint. Elle est un emblème de solidarité et d'unification 
entre tous. 

La truelle relie le travail manuel au travail intellectuel ; elle est un trait 
d'union entre l'esprit et la matière. Elle est l'outil qui témoigne de l'union 
de l'ensemble des maçons réunis sur la surface du globe. 

20. Mainguy Irène, De la symbolique des Chapitres en franc-maçonnerie, Éd. Dervy, 2005, 
p. 51 à 92 et 363 à 411. 



Der Maurer (Le maçon). 
Gravure sur cuivre XVll134, de Christoph Weigel, 1698, 
représentant un maçon qui, après avoir étalé Le mortier, 

tient La truelle verticale, tapote La pierre qu'il vient de poser sur Le ciment frais 
pour cimenter les pierres entre elles. 



Chronique du monde, 1365. 
Miniature représentant une pierre montée à l'aide d'une louve 

sur un chantier de construction. 



Chapitre 16 

La Louve 

La louve de carrier est un outil de levage très ingénieux qui a été utilisé 
depuis des siècles dans les carrières et les chantiers de bâtisseurs. Son prin­
cipe vise à fixer fermement à cet engin de levage la pierre que l'on veut 
élever jusqu'au niveau voulu. Il en existe trois modèles principaux décrits 
ci-après avec la structure ou « chèvre » qui leur sert de support : 

l)La louve simple ou louve des anciens. 
Elle est constituée de deux pièces métalliques courbes, reliées entre 

elles en X aux trois quarts de leur hauteur par une clavette ou cheville qui 
les rend solidaires et mobiles comme les deux lames d'une paire de 
ciseaux. Lune de leur extrémité se termine en forme de « pince » ou « cro­
chet » qui les fait ressembler aux crocs 
d'une louve ; l'autre extrémité de ces deux 
« pinces » se termine par un anneau dans 
lequel passera une corde qui subira une 
traction vers le haut. Cette traction aura 
pour effet de resserrer les « mâchoires » de 
la « louve » dans de petits évidements qui 
auront été pratiqués dans la surface, supé­
rieure de la pierre, de préférence au voisi­
nage de son centre de gravité. 

î î 

Simple Louve ou Louve 
des Anciens, selon Vitruve, 1684. 

2) La louve en queue d'aronde (formée de six pièces). 
Cet outil est plus performant et plus sûr que le précédent, mais d'un 

maniement plus complexe pour la même finalité. La première 
opération consiste à creuser dans la pierre un trou plus large au fond qu'en 
surface où pourront venir se placer les trois pièces a, b, c. 

207 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La deuxième opération consiste à introduire les pièces a et b, taillées en 

queue d'aronde, écartées l'une de l'autre, puis de placer entre elles la pièce 
plate c afin que le trou soit bouché et la louve bloquée. La troisième opéra­
tion se fait en ajustant la pièce den forme de demi-anneau contre a et b, 

Louve en queue d'aronde (six pièces). 

et de verrouiller le tout avec la 
tige e et la clavette f Une corde 
passée dans le demi-anneau d per­
mettra de tirer sur cette louve 
dont la forme en queue d'aronde 
la maintient prisonnière et soli­
daire de la pierre avec laquelle elle 
est hissée à l'emplacement qui lui 
est destiné. 

3) La louve en queue d'aronde composée d'une pièce et de deux coins, 
ou « louveteaux». 

Plus simple et plus facile à utiliser que celle à six pièces, cette louve ne 
comporte qu'une pièce a, assistée de 

deux coins appelés louveteaux b et c. f& 
La pièce centrale, en forme de /â ~ 

queue d'aronde , est surmontée d'un 
b a c 

anneau pour recevoir une corde. Les _ 

pièces b et c, coins ou louveteaux, " / 
sont deux petites pièces métalliques deux louveteaux 

de même épaisseur et largeur en leur 
partie haute et basse. Ils viennent se 
coller contre a, au moment de la 
traction, après quoi, la corde en 
tirant sur la louve, prisonnière de la 
pierre, soulèvera et placera celle-ci à 
l'endroit voulu. 

208 

Louve en queue d'aronde composée 
d'une pièce et de deux louveteaux 



LA LOUVE 

Si la pierre peut maintenant s'élever en hauteur, encore faut-il un point 
fixe où accrocher le jeu des poulies qui démultiplie judicieusement le 
poids des pierres à élever. C'est pourquoi la louve fut toujours associée à 
cet autre outil complémentaire appelé « la chèvre ». 

Cette dernière peut être un simple mât auquel est attachée une poulie 
qui permettra d'accomplir le travail de levage, mais dans quasiment toutes 
les situations, la louve fut utilisée avec la chèvre. C'est une structure de 
pièces de bois et de chevrons assemblés de forme pyramidale comme un 
trépied, ainsi que le montre clairement l'illustration qui suit. La louve est 
reliée à la chèvre par une corde et un jeu de poulies. 

Linteraction de ces matériels, mis en œuvre par les bâtisseurs, va leur 
permettre d'élever toutes sortes de pierres de volume imposant au niveau 
voulu et de les placer à l'endroit exact choisi. 

Vitruve, Architecture ou Art de bien bâtir, Livre X, chapitre II. 
Les deux petites cavités sur le dessus de la pierre permettent 

de recevoir les extrémités des mâchoires à crochet d'une pince de levage. 
En arrière plan, on remarque la présence d'un autre type de louve 

en forme de queue d'aronde. 

Dans le descriptif du Rite Anglais de Style Émulation au grade 
d'apprenti, il est précisé que le mot« lewis »ou« louve » signifie« force». 

209 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La louve peut être considérée comme une survivance opérative de la 
maçonnerie de métier, dont les Rites Anglais conservent le plus d' élé­
ments. Ainsi au Rite Anglais de Style Émulation une louve, supportée par 
une chèvre, hissant une pierre cubique, est placée devant le plateau du 
1er Surveillant, dès le grade d'apprenti. C'est une image de constante élé­
vation et d'endurance ; en effet, cet outil ne peut prendre ses appuis 
que dans une pierre résistante. Un manque d'endurance compromettrait 
son élévation. 

Toujours à ce rite, on peut voir aussi « la louve » sur le tableau de loge 
de l'apprenti entré, où elle est considérée comme un symbole de force 
parce que, grâce, aux propriétés de cet outil, le maçon opératif était en 
mesure de transporter de lourdes pierres avec un effort physique à mesure 
humaine. Les francs-maçons américains ne l'ont pas adoptée comme sym­
bole, sauf en Pennsylvanie. 

Georgius Agricola, 
De Re Metallica, 
1556. 
Pince de Levage. 

La phase de la taille de la pierre étant achevée, le croc de levage de la 
louve peut alors permettre de hisser les pierres les unes après les autres. 
Cet outil fait passer à un stade supérieur et permet au maçon un meilleur 
travail d'intégration dans la collectivité. Ces assemblements construisent 
les murs du Temple. Cet outil est indispensable au levage des pierres, les 
unes après les autres, et à l'intégration de la clef de voûte dans l'édifice. 

210 



LA LOUVE 

Au grade de Maître Maçon de la Marque, la poignée de main de pas­
sage donnant accès à ce grade se nomme la Louve. Elle se donne en joi­
gnant les mains, les doigts repliés en forme de crochet. 

La principale interprétation symbolique de la louve, qui s'apparente à 
celle du levier, est la force en action, par analogie avec la puissance des 
mâchoires de l'animal de ce nom. Celui-ci conserve une proie avec téna­
cité, sans la lâcher. C'est la force de l'emprise dans la pierre des mâchoires 
métalliques de la louve qui participe avec succès à son élévation. La corde 
qui permet cette élévation est un lien qui contraint et libère à la fois. Elle 
est une image de l'ascension spirituelle. Tout maçon se doit de tirer ensei­
gnement des propriétés de cet instrument de levage, pour trouver sa place 
en loge comme dans la société, et par là se réaliser en fonction de ses véri­
tables possibilités. Cette élévation n'est réalisable que si le maçon se libère 
de ses préjugés et parvient à maîtriser ses vices et ses passions, pour s'insé­
rer à une place adéquate, de manière durable et continue, dans l'édifice du 
temple de l'humanité. 

Avec l'utilisation de la louve, nous retrouvons le principe de l'action et 
de la réaction, puisqu'elle met en mouvement un principe actif, alors 
qu'initialement c'est un outil passif, car il faut comme pour le levier une 
volonté supérieure pour l'animer. 

Lapprenti et le compagnon doivent œuvrer à leur propre cohésion 
interne afin d'acquérir la force et l'endurance nécessaires pour pouvoir 
trouver par la suite leur place appropriée dans l'ensemble de la construc­
tion. Cette louve, composée de trois éléments solidaires, peut être compa­
rée au triangle directeur de toute loge qui remplit cette fonction 
d'instruction, d'élévation et de transmission auprès des plus jeunes. 
Lapport des uns et des autres au travail commun favorise cette si précieuse 
élévation de l'esprit. Les trois pièces maîtresses de ce type de louve peu­
vent symboliquement représenter le Vénérable Maître assisté de ses deux 
Surveillants qui élèvent un récipiendaire au niveau supérieur. 

On donne le nom de lowton ou lewis, que l'on traduit par louveteau, 
aux enfants de maçons. Cette qualité leur donne la possibilité d'être reçu 
apprenti plus jeune, à dix-huit ans au lieu de vingt-et-un ans. Clavel1 
considère que le nom de « louveteau » qu'on dénature généralement, dont on 
fait tour à tour lofton, loweton, loveton, loveson, parce qu'on en a perdu 
l'étymologie, est d'origine fort ancienne. Les initiés aux mystères d1sis por­
taient, même en public, un masque en forme de tête de chacal ou de loup 

1. Clavel, Histoire pittoresque de la franc-maçonnerie, Éd. Artefact, 1987, p. 40. 

211 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU M ÉTI ER 

doré; aussi disait-on d'un isiade: « c'est un chacal» ou « c'est un loup ». Le fils 
d'un initié était qualifié de jeune loup, de louveteau. Macrobe nous apprend à 
ce sujet que les anciens avaient aperçu un rapport entre le loup et le soleil, que 
l'initié représentait dans le cérémonial de sa réception. « En effet, disaient-ils, 
à l'approche du loup, les troupeaux fuient et disparaissent: de même les 
constellations, qui sont des troupeaux d 'étoiles, disparaissent devant la lumière 
du soleil » C'est pour une semblable raison que les compagnons du devoir dits 
les enfants de Salomon et les compagnons étrangers se donnent aussi la qualifi­
cation de loups. 

D - Comment s'appelle un fils de maçon ? 
R - Lowton, mot anglais, qui signifie élève en architecture. 
D - Quel est le privilège d 'un Lowton ? 
R- C'est d'être reçu maçon avant tout autre 2. 

L:Encyclopédie de Mackey3 donne une définition plus précise d'un Lewis 
et de ses attributions, celle-ci est extraite de « the Prestonian Lecture » : 

D - Comment s'appelle le fils d'un Maçon ? 
R- Un lewis. 
D - Que signifie ce mot ? 
R-Force. 
D - Comment est représenté un Lewis dans une loge maçonnique ? 
R - Comme un instrument de métal. 
D - Quel est le devoir d'un Lewis ? 
R - De suppléer par la force de sa jeunesse aux défaillances possibles de 

ses parents et frères âgés, de supporter le fardeau et la chaleur de la jour­
née pour que ses parents puissent se reposer pendant leurs vieux jours. 

D - Quel est son privilège pour cela ? 

R - D'être fait franc-maçon avant toute autre personne quels qu'en 
soit le rang, la naissance, la richesse, sauf si, par bonté d'âme, il 
renonce à ce privilège. 

Cette appellation de lowton est liée au fait qu'un enfant de maçon est 
sensibilisé plus qu'un autre par son éducation à l'art de bâtir, à la réalisa­
tion d'une oeuvre, ainsi qu'à l'esprit de solidarité. Cette maturité précoce 
devrait être susceptible de favoriser une capacité naturelle à s'élever dans la 
voie de la Connaissance et de la Lumière. Par ailleurs, grâce à la force de sa. 

2. Guillemain Saint-Victor, Maçonnerie Adonhiramite, 1787. Éd. Rouyat Reprint, 
1975, p. 95. 
3. Mackey Albert, Encyclopedia of freemasonry, vol. 1, p. 588. 

212 



LA LOUVE 

jeunesse, il a la possibilité de participer à des travaux qui demandent force 
et énergie, ce qui le rend très tôt apte à être un soutien efficace pour ses 
proches. 

Le dessin page 206 représente une scène où l'on distingue une pierre 
suspendue à un croc de levage, qui est une variante de la louve. La louve 
est suspendue par une corde reliée à une chèvre. Les crocs saisissent les 
faces latérales de la pierre. 

En résumé, la louve est l'outil qui, avec une « chèvre », permet de sou­
lever et de placer les pierres apprêtées et travaillées, souvent très lourdes, à 
leur place définitive dans la construction. Symboliquement, la louve 
donne le moyen de surmonter l'obstacle et confère la résistance matérielle, 
physique ou morale. Mais cela n'est possible que si l'on sait utiliser ses 
points d'appui avec la ferme volonté de surmonter ce qui paraît au-dessus 
de ses forces. La bonne utilisation de la louve repose sur une sérieuse 
connaissance de ses mécanismes et de la maîtrise des forces mises en jeu. 
Elle correspond à de la ténacité, à une force maîtrisée, à une capacité d'en­
durance et à une volonté affirmée de tenir ses engagements, autant que de 
tendre à la perfection dans un esprit d'union et de solidarité. C'est avec la 
force intérieure et la détermination de s'élever dans la voie de la spiritua­
lité que l'on peut espérer achever l' œuvre entreprise, en poursuivant la 
voie choisie jusqu'à son terme. 



Marque de Lucas Brayer, 
libraire à Paris, 1567-1583. 

Extrait des Marques typographiques de Silvestre, n ° 236. 



Chapitre 17 

La hache 

Chez les Romains la hache ou ascia, était souvent représentée. Le mot 
ascia est un mot qui désigne divers outils à tailler ou creuser comme la 
hache, l'herminette, la pioche, le marteau taillant, ou encore la cognée. Il 
s'agissait, selon Jérôme Carcopino 1, de l' ascia-herminette, outil de char­
pentier ou de tonnelier, qui pouvait aussi servir soit à doler la pierre 
tendre, soit à éprouver la chaux. Lascia, hache à double tranchant qui 
tient à la fois de la hache, de la pioche et de l'herminette, était fréquem­
ment représentée sur les tombes romaines et chrétiennes. 

La hache est une sorte de cognée à manche court, au fer large et aigu, 
qui depuis l'époque néolithique sert au charpentier à tailler le bois. C'est 
l'un des outils que l'homme a utilisés le plus au combat comme au travail. 
Cet outil, désigné par de nombreux noms différents, témoigne des usages 
variés auxquels il est employé. Les maçons utilisent la hachette, les char­
pentiers utilisent la cognée ou la hache à manche long. Si, sous 
les Mérovingiens et jusqu'au XVle siècle, la hache a été une arme de guerre, 
elle reste l'outil privilégié des personnes qui travaillent le bois, du bûche­
ron au charpentier. 

Il existe donc différentes sortes de haches. Le Temple n'est pas seule­
ment fait de pierre mais aussi de bois : ainsi la hache est l'outil de travail 
des charpentiers mais aussi des tailleurs de pierre. Dans l'instruction du 
premier grade, il est rappelé que les pierres étaient caillées dans la carrière, 
équarries, sculptées, marquées et numérotées sur place et que, de même, le 
bois de construction étaie abattu et préparé dans la forêt du Liban, 
sculpté, marqué et numéroté, d'où l'importance de la hache, outil spéci­
fique pour le travail du bois. 

La Bible, évoque la hache dans différentes situations: ainsi la législa­
tion hébraïque défendait qu'on abattit les arbres d'une ville dont on faisait 

1. Carcopino Jérôme, Le Mystère d'un symbole chrétien, Librairie Arthème Fayard, 1955, 
p. 16. 

215 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

le siège : Quand tu assiègeras une ville pendant longtemps et que tu auras à 
lutter pour t'en emparer, tu n'en détruiras pas les arbres à coups de hache; tu 
en mangeras les fruits, mais tu n'abattras pas les arbres. L'arbre des champs 
serait-il un homme, pour que tu l'attaques? (Deutéronome 20, 19). Les 
Hébreux s'adressaient aux Philistins pour forger et aiguiser leurs haches : 
Et tous les Israélites descendaient chez les Philistins pour faire aiguiser chacun 
son soc, son hoyau, sa hache ou sa faux (1 Samuel 13, 20). Pendant la 
construction du Temple, les pierres étaient apportées toutes taillées, si 
bien qu'on n'entendait pas le bruit des haches : Pour la bâtisse du temple, 
on n'employa que des pierres préparées à la carrière, en sorte que l'on n'enten­
dit durant la construction du temple aucun bruit de marteau, de hache ou 
d'un autre instrument de fer (I Rois 6,7). Au sens métaphorique, la hache 
ne s'enorgueillit pas aux yeux de celui qui la manie: La cognée se vante­
t-elle aux dépens du bûcheron ? La scie s'élève+elle contre le scieur? (Isaïe 
10,15). La hache est déjà à la racine de l'arbre pour le couper s'il ne porte 
pas de fruits ; de même la justice de Dieu frappera les coupables comme 
une cognée s'ils ne se convertissent pas (Matthieu 3, 10; Luc 3, 9). 

On retrouve la hache (ou hachette de cérémonie) à un seul tranchant 
utilisé comme outil symbolique dans les rituels du bois chez les Fendeurs, 
les Bons Cousins Charbonniers, y compris chez les Carbonari. Les usages de 
la hachette sont multiples : cérémoniels, d'appel et de défense. Le Bon 
cousin2 ne doit frapper avec sa hache qu'en cas de légitime défense et entre 
les deux yeux. La hachette se tient comme le maillet en maçonnerie : avec 
la main droite sur l'épaule gauche, et peut servir de maillet pour ouvrir les 
travaux de l'assemblée. Le candidat charbonnier est éprouvé par la hache, 
il prête serment sur celle-ci, et elle est un outil de châtiment et de menace 
en cas de trahison de l'engagement pris. 

René Guénon3 assimile la hache à une pierre de foudre lorsqu'il dit : 
La vérité est que les « pierres de foudre » sont des pierres qui symbolisent la 
foudre ... La hache de pierre, c'est la pierre qui brise et qui fend, et c'est pour­
quoi elle représente la foudre; ce symbolisme remonte d'ailleurs à une époque 
extrêmement lointaine. Et il explique l'existence de certaines haches appe­
lées par les archéologues« haches votives», objets rituels n'ayant jamais pu 
avoir aucune utilisation pratique comme armes ou comme instruments 
quelconques. 

2. Merlin Pierre, Bons cousins charbonniers, sociabilité - symbolique - politique, Éd. de 
Folklore comtois, 2005, p. 162. 
3. Guénon René, Symboles de la Science sacrée, Gallimard 1962, p. 171 à 176. 

216 



LA HACHE 

~cr ~immermann. 

:)cr, ~iffitrmann I 1nac~ ~arcf ge&euw/ 
:)n 6ct(ôffcr/ J)cufîer/alt ""b ntutl'/ 
Jcf) mac~ auc~ manc~trltl} ~ûhvtrd' / 
2tucf) 'minbmûln obcn auff Die Q.Jcrg/ 
Qlber ~ie 'IDaffer fl'1rcfe (.ërücf n/ 
2luc~ 6c~iff i,nb ~(ô~ti,on frtlJCU püdn/ 
Q')foc~~tufîer ~u ber gtgentve~r/ 
~cDa{uo gab mir Dtcfe tc~r. 

jost Amman, 1568, gravure sur bois. 
Der Zimmermann (Le charpentier) 

Vers de Hans Sachs. 
On observe Les outils du charpentier, dont une hache. 

217 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

René Guénon fait un rapprochement très intéressant entre le maillet ou 
marteau de Thor et la double hache. En effet, ce divin marteau, autre sym­
bole de la foudre, par sa forme en T, présente une exacte similitude avec la 
double hache. 

Julius Evola4 voit la hache comme une arme et un symbole qui joue un 
rôle dans toute lutte ou conquête, reflet d'une lutte métaphysique, de l'éter­
nel conflit entre les puissances olympiennes et célestes de la lumière, et les 
puissances obscures et sauvages de la matière et du chaos. La signification 
spirituelle de la « hache sidérale » se retrouve dans le culte de Thor. Thor est une 
figure divine ayant pour attribut deux armes, qui, au fond, sëquivalent: l'une 
c'est la hache, l'autre le marteau à deux têtes. Les deux armes sont analogues car 
le marteau représente lui aussi la puissance de la foudre, tout comme la hache; 
d'ailleurs, le double marteau par sa forme même se confond avec la hache 
bipenne à deux tranchants qui ressort du même symbolisme. 

Marque typographique 
d'Étienne Dolet, 
libraire et imprimeur à Lyon, 
1538-1544. 
Extrait des Marques 
typographiques de Silvestre, n ° 183. 

La hache est symbole axial de la puissance du Verbe dans son aspect 
tant éradicateur que transformateur. 

D - Quel est le principal point de la Maçonnerie ? 
R - C'est d'être privé de tous métaux. 
D - Pourquoi ? 
R - C'est que lorsqu'on bâtit le Temple de Salomon, on n'entendit 

aucun bruit causé par /a, hache ou d'autres outi/,s composés d'aucun métal 
D - Comment a-t-on pu élever un si vaste et si solide édifice sans le secours 

d'aucun instrument construit de métaux? 

4. Evola Julius, Symboles et « mythes » de la Tradition Occidentale, Archè, Milano, 1980, 
p. 141 à 146. 

2 18 



LA HACHE 

R - Hiram Roi de 1jrr envoya à Salomon les cèdres du Liban tous 
taillés et prêts à poser; et Salomon en fit faire autant dans les carrières 
des pierres dont il avait besoin pour son Temple 5, 

D - Pourquoi fotes-vous dépouillé de tout métal? 
R - Parce que, sur le chantier du Temple de Salomon, il ny avait ni 

hache, ni marteau, et que le bruit d'aucun outil de fer ne fut ouï sur le 
chantier de ce merveilleux édifice. 

D - Pourquoi cela, mon Frère ? 
R - Pour le préserver de toute impureté. 
D - Comment a-t-il été possible, mon Frère, qu'un aussi grand chantier 

ait pu être mené à bien sans que l'on y entende le bruit d'un outil de métal? 
R - Les éléments furent préparés dans les forêts du Liban et trans­

portés sur des chariots appropriés. Ils furent assemblés à l'aide de 
maillets de bois faits à cette intention 6

• 

D - Pourquoi dépourvu de tous métaux? 
R - Pour trois raisons; la première pour m'apprendre à taire les vices 

désignés par les métaux; la deuxième pour me faire ressouvenir que je 
dois me dépouiller envers mes Frères pour les soulager dans leurs besoins; 
la troisième en mémoire du temple de Salomon qui fut bâti sans faire 
retentir le bruit de cognée, de marteaux, ni d'aucun instrument de métal 

D - Comment cela se put-il? 
R - Les pierres avaient été taillées dans les carrières avec une telle 

précision, et les bois sur les chantiers, qu'il ne fut pas besoin d'aucun 
instrument de métal pour les mettre en place 7

• 

Stèle funéraire représentant un personnage 
portant dans sa main droite une « ascia ». 

Musée de Châteauroux. 

5. Le sceau rompu, apprenti, 1745, Éd. les Rouyat reprint, 1974, p. 50 et 51. 
6. Les Trois Coups distincts, 1760, Latomia n° 163, 1995, p. 35 et 36. 
7. Les rituels du duc de Chartres, 1784, Éd. du Prieuré, 1997, p. 89 

219 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Il existe deux sortes de haches : la hache simple et la double hache. Chez 
les Romains, la double hache s'appelait bipenne. Comparable au vajra des 
Hindous, elle symbolise la complémentarité des opposés. Par ses deux côtés 
tranchants ou doubles faces, elle a une action de destruction et de protec­
tion. C'est le manche qui relie les deux faces comme un axe central. 

Jean-Claude Boulogne considère que la réunion du manche de bois 
(matière qui flotte sur l'eau) au tranchant de fer (matière submersible) 
évoque également les deux natures du Christ, divine et humaine, ainsi que 
l'union de l'âme et du corps. La hache à deux tranchants représente 
la double fonction de protection et de destruction, de vie et de mort. La 
hache qui ouvre un réceptacle clos est symbole de fécondité : c'est elle qui 
fend le crâne de Jupiter-Zeus pour en faire jaillir Minerve-Athéna. La 
hache qui ouvre le bois ou la pierre ouvre la matière brute du profane aux 
réalités spirituelles et initiatiques8• 

La hache et la pierre cubique 

Dans la représentation des tableaux de loge du XVIIIe siècle, la hache est 
parfois représentée en équilibre sur une pierre cubique à pointe ou un 
pyramidion surmontant une pierre cubique. Elle peut symboliser l'éveil 
de la conscience de l'initié aux réalités supérieures ou à l'ouverture de son 
centre spirituel, ce qui paraît plus vraisemblable que de servir simplement 
à aiguiser les outils du compagnon, comme on le trouve souvent écrit. 

En général, il n'y avait qu'un seul tableau d'apprenti-compagnon qui 
représentait l'ensemble des symboles des deux grades, cette pierre cubique 
à pointe surmontée d'une hache était placée, soit au-dessus de la colonne 
B au Rite Français, soit de la colonne J au Rite Écossais Ancien et Accepté 
ou Style Emulation colonne où le compagnon reçoit son salaire. 

Beaucoup se sont étonnés de cette représentation, au point que cer­
tains ont voulu y voir un dessin maladroit d'une équerre déformée. La 
pierre cubique à pointe correspond à l' œuvre parfaite arrivée à son abou­
tissement, à son achèvement, à la perfection. La hache au sommet du 
pyramidion, semblable à la foudre, ferait jaillir l'esprit de la matière. Cette 
hache pénétrant le sommet de la pierre indique que la pierre a atteint le 
fini d'une beauté et d'une perfection. Cela signifie que la pierre, après 

8. Encyclopédie du compagnonnage, histoire, symboles et légendes, Éditions du Rocher, 
2000, p. 285. 

220 



LA HACHE 

avoir été débarrassée de ses aspérités par le ciseau et le maillet, représente 
l'achèvement de l' œuvre lorsqu'elle est surmontée des quatre faces du 
pyramidion, axe de liaison entre le terrestre et le céleste. La hache fichée 
en son sommet témoigne que de la pierre peut jaillir la lumière de l'être, 
libéré de sa gangue d'obscurité, enfouie dans le secret de l'être, elle 
symbolise l'émergence intérieure de ce qui est secret et caché au plus 
profond de soi. 

Diderot et d'Alembert, Encyclopédie. 
Gravure représentant !'Art de la charpente. 

Chantier de charpentier 
où l'on voit des charpentiers occupés à fendre le bois, 

à faire des mortaises, à équarrir à la bisaiguë, 
à hacher avec la cognée et à transporter le bois. 

rutilisation de la hache dans les Rites anglais 

Cet outil de défense et de châtiment témoigne de sa dualité au grade 
de la maçonnerie de la Marque, où le Second Surveillant brandit mena­
çant une hache contre tout imposteur qui pourrait réclamer indûment son 
salaire. C'est sous ce double aspect qu'elle semble intervenir dans ce grade. 

221 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La hache y est l'emblème du Deuxième Surveillant. Lors d'un Avance­
ment, il se tient à la gauche du Premier Surveillant pour le paiement du 
salaire des compagnons de la Marque lors de la construction du Temple 
du roi Salomon. Si un imposteur tente d'obtenir par tromperie le salaire 
d'une classe supérieure, il encourt le châtiment d'avoir la main tranchée 
par la hache, qui a ici une fonction de couperet, pour ne laisser passer 
aucun imposteur. Elle sectionne le négatif. Ce châtiment de la main 
coupée évoque un usage existant dans plusieurs traditions , notamment 
dans l'Islam, où un voleur pris sur le fait encourt, précisément à cause de 
son forfait, ce châtiment. 

Ce signe pénal rappelle le châtiment de !'Obligation qui consiste à avoir 
l'oreille droite arrachée et la main droite tranchée au poignet par la hache si 
on révèle les secrets du grade à qui n'a pas qualité pour les recevoir. 

La hache symbolise la force en mouvement, car elle fend, brise comme 
ayant la puissance de la foudre. Elle enseigne au maçon à façonner peu à 
peu sa trajectoire d'initié, en devenant maître de la matière sur un plan 
spirituel. Mais la hache a aussi une fonction de destruction des tendances 
néfastes et là, elle a un aspect très marqué de châtiment: se réfèrer au 
signe d'ordre de la Marque qui se termine par le rappel de la pénalité. La 
maçonnerie enseigne que les armes sont aussi des outils, mais que les 
outils peuvent devenir des armes. 

Sous cet aspect de rigueur, la hache n'est plus un outil mais une arme 
défensive qui régule le bon ordre du chantier où œuvrent les hommes 
du métier. 

En conclusion, la hache permet de séparer, de discerner l'essentiel de 
l'accessoire ; elle permet de façonner progressivement l'avancée du maçon 
dans l'univers de la spiritualité. C'est la dualité maîtrisée . Tout comme le 
ciseau et le maillet dans leur action conjointe, la hache sépare, élague, éli­
mine le superflu. 



Chapitre 18 

La Maconnerie noachite , 
Les outils du Chevalier de Royale Hache 

ou Prince du Liban 

Au 22e grade du Rite Écossais Ancien et Accepté, appelé Conseil des 
Princes du Liban ou Chevalier de Royale Hache, la légende rapporte que 
lorsque l'Éternel eut révélé à Noé l'approche du Déluge, le patriarche, 
après avoir tracé le plan de l'Arche, enjoignit à ses fils d'abattre les plus 
hauts cèdres du Liban, de les équarrir, de les raboter et de les ajuster. Ils 
devaient construire, sous sa surveillance, une nef suffisamment vaste pour 
mettre à l'abri des eaux envahissantes un couple de toutes les espèces 
d'animaux vivant sur la terre. 

Afin de commémorer ce travail et l'ardeur de ses fils, Noé, après sa 
sortie de l'Arche, institua !'Ordre de Royale Hache, qui par la suite fut 
l'apanage des Princes du Liban. 

Cette « Royale Hache » est devenue le Bijou du grade. Il doit être en 
or. La hache y est surmontée d'une couronne. Le bijou se porte sur la poi­
trine, suspendu à un sautoir aux couleurs de l'arc-en-ciel. Ce cordon 
témoigne du lien qui unit le chevalier au ciel et à la terre. Lare-en-ciel 
trace un pont qui relie la terre au ciel; ce signe céleste annonce le retour 
de la lumière du soleil après la pluie. Il indique qu'une étape durable est 
franchie et que la communication est rétablie entre la sphère terrestre et la 
sphère céleste. 

Le travail symbolique de ce grade est axé sur trois outils spécifiques 
du métier de menuisier : la hache, la scie et le rabot. 

Voici quelques questions et réponses explicites de la philosophie 
du grade: 

D - En quel lieu travaillez-vous ? 
R -Au Mont Liban. 
D - Qu'avait-on fait en ce lieu ? 
R - Les arbres ont été coupés. 

223 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

D - Pourquoi les a-t-on coupés ? 
R - Pour un saint usage. 
D - Quel fut-il? 
R - Ils ont été employés, premièrement à la construction de l'Arche 

de Noé, secondement à celle de l'arche d'Alliance et troisièmement à 
l'édification du Temple de Salomon. 

Dans une autre version de ce rituel, il est mentionné que : le premier 
appartement doit être tendu en bleu et représente l'atelier matériel du Liban : 
il doit y avoir des haches, scies, maillets, coins (ce qui correspond à des 
équerres), répandues auprès de la Coupe . .. Le tracé du premier appartement 
représente la forêt du Liban et au-dessous les outils nécessaires à la coupe des 
bois. L'appartement se nomme Collège, chaque Frère est armé d'une hache. Il 
est demandé au récipiendaire de promettre d'abandonner tout pour suivre ses 
frères au mont Liban, y consacrer sa vie entière, s'il le faut, aux travaux de la 
réédification du temple du Grand Architecte de l'Univers s'ils en sont requis. 
Ce grade est censé leur apprendre la science de la coupe des bois, les connais­
sances dans les proportions et qualités, mais aussi dans la pratique de l'Amitié, 
de la Bienfaisance; l'attachement dans les devoirs sociaux; enfin dans toutes 
les Vertus, qui constituent un Sage 1• 

Parmi les nouveaux devoirs contractés par les Princes de Royale Hache, 
il y a aussi la discrétion, l'humilité et l'obéissance. 

Le bois est une matière vivante provenant de l'arbre. Bien que rigide, le 
bois est plus facile à travailler qùe la pierre, les maisons lacustres étaient 
toutes en bois, puis progressivement la pierre a remplacé le bois. Néan­
moins, l'art de la construction fait appel aussi bien à la technique de la 
pierre qu'à celle du bois. Dès lors, il est important de conserver en 
mémoire que le Temple de Salomon, fait de bois et de pierre, a nécessité 
l'usage d'outils très différents; c'est pourquoi, leur utilisation spécifique 
mérite d'être approfondie. 

Ce travail du bois, qui s'inscrit dans la filiation de trois alliances successives, 
a un caractère noble : Nos ancêtres les Sydoniens furent empkyés à la coupe des 
cèdres sur le mont Liban pour la construction de l'Arche de Noé sous la conduite de 
Japhet; leurs descendants coupèrent ceux nécessaires à la construction de l'Arche 
d'Alliance, leur postérité fut depuis empkyée à la coupe de ceux nécessaires à la 
construction du Temple de l'Éternel sous le règn,e et par l'ordre de Salomon 2

• 

1. BnF, ms FM4 733 , Au 22' ou 23' grade Écossais, Prince du Liban ou Chevalier Royale 
Hache. 
2. Bibliothèque André Doré, Conseil de la Table ronde, r Ordre philosophique compre­
nant les 19', 20', 21' et 22' grades. 

224 



LA MAÇONNERIE NOACHITE 

Le Parfait Maçon, 1744. 
Tableau des compagnons Maçons, 

représentant l'Arche de Noé en bois et 
la Tour de Babel en pierre. 

Le lien est clairement établi, dans cette 
illustration, 

du passage de la maçonnerie du bois 
à celle de la pierre. 

Jean Prieur souligne que trois symboles essentiels se croisent autour du 
mont Ararat, et la similitude des noms est chargée de sens. 

- L'arche, au sens de navire, où l'on entrepose avant le cataclysme ce 
que la nature et la civilisation possèdent de plus précieux. 
- L'arche, arca, au sens de coffre, où sont enfermés les arcanes et les 
archives d'une nation, les connaissances ésotériques d'une époque: 
l'Arche de Noé contenait la sagesse de la protohistoire, et l'Arche d'Al­
liance celle de l'Ancien Testament. 
- L'arc-en-ciel, arcade de lumière et de couleur, arche du pont gigan­
tesque qui unit le monde terrestre et le monde divin ... les messagers 
venus des sept cieux 3. 

Concernant la deuxième signification de l'arche, Fréderick Tristan 
note : qu'anciennement le coffre des compagnons contenant la grande règle ou 
le rôle, les outils rituels et, plus tard, les rituels eux-mêmes, était symbolique­
ment considéré comme une arche et devait, de ce fait, être conçu selon des 
normes bien précises. D'ailleurs, reprenant la signification latine d'arca pour 

3. Prieur Jean, Les symboles universels, Éd. Lanore, 1982, p. 255. 

225 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

« cercueil» (coffre sépulcral), le coffre présent au nord-est de la cayenne durant 
la réception représentait la tombe de maître Jacques 4 • 

Le Maître disparu, que ce soit maître Jacques ou Hiram, représente un 
maillon essentiel de la tradition, dont le cercueil est assimilable à un coffre 
ou une arche qui contient le dépôt complet de la tradition. 

Dans un rituel du XVIII° siècle5, au grade Compagnon maçon, Noé est 
la référence essentielle : 

D - Comment voyagent les maçons ? 
R - Dans l'arche de Noé. 
D - Que représente l'arche? 
R - Le cœur humain agi-té par les passions, comme l'arche l'était 

par les vents sur les eaux du déluge. 
D - Quel était le pilote de l'arche? 
R - Noé, grand maître des francs-maçons de son temps. 
D - Quel est le pilote de votre âme? 
R - La raison. 
D - Quelle est sa bannière ? 
R - La maçonnerie. 
D - Quelle est sa cargaison ? 
R - De bonnes œuvres. 

Lors de la réception, les récipiendaires sont interpellés en ces termes : 
Tels les descendants de Noé, vous avez travaillé dans l'atelier du Mont Liban, 
où vous avez façonné le bois de « l'arbre coupé au pied» par la hache. Le sym­
bole de cette coupe de l'arbre sacré est la rupture des liens rattachant au passé, 
- dans le cas présent, c'est la rupture avec la « Tour de Babel». Mais l'arbre 
abattu a été redressé pour servir à la construction de l'Arche de Noé, de l'Arche 
d'Alliance, et du Temple de Salomon. Symboliquement, votre travail signifie 
la reconstruction de l'axe du monde, reliant la Terre au Centre spirituel 
Suprême. Vous voilà revenus parmi nous, dans ce « Collège de la Table 
Ronde » dans lequel le rapport direct avec l'Art Royal des Chevaliers initiés est 
évident. 

Noé est le charpentier de l'Arche, fondateur d'un monde régénéré 
après la catastrophe du déluge. 

4. Encyclopédie du Compagnonnage, article de Frédérick Tristan, Éd. du Rocher 2000, 
p. 36. 
5. Le Parfait maçon, transcription en français du rituel de 1744, grade de compagnon, 
Latomia, 1999, p. 69. 

226 



LA MAÇONNERIE NOACHITE 

~et ®cf?refner. 

Jrl, bin ein E5d~rrinr uon <Tiurcn&erg/ 
<llon fS(aber ma,~ frQ f cf?on ;l:eflwercf/ 
<Xlerf ,~rottn/l'nb rtrfrt;t mit ;itr / 
-ici~rn i,nb 6imt' autf Welfd~ monier/ 
$t~ru~tn/ Ediublabn;@;tvan b~cr,cdter / 
Zifc~/~cttff at 1<:Brcttf pid ~fr~f a(ter / 
@J,fîrncu~ 1 té~ticr, ot,n-f ~ft'~t/ 
~im je~,n t>mb fcin pfcnntng rec~t. 

jost Amman, 1568, gravure sur bois. 
Der Schreiner (Le menuisier). 

Vers de Hans Sachs. 

227 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

La hache 

Dans l'Ancien Testament, l'arbre est parfois considéré comme un signe 
d'arrogance et d'orgueil. Ainsi, dans Isaïe 2, 13 : 

La superbe des mortels sera abaissée 
Et l'orgueil de l'homme sera humilié 
Le Seigneur sera exalté seul en ce temps-là 
Car le Seigneur des armées aura un jour (pour sévir) 
Contre tout être orgueilleux et hautain 
Et contre tout ce qui s'élève, pour l'abaisser 
Comme tous les cèdres du Liban hauts et majestueux. 

Comme la machette ou la faucille, la hache éclaircit les fourrés, elle 
donne la capacité de débroussailler les esprits, d'en ôter les préjugés et de 
favoriser la clarté des idées justes, qu'éclaire l'esprit de Vérité. 

En faisant appel à la symbolique des outils de menuisier et de charpen­
tier, ce grade de Chevalier de Royale Hache met l'accent sur la glorifica­
tion du travail du Maître Maçon. Celle-ci se trouve dans l'activité de la 
hache employée à abattre des troncs d'arbres puissants et imposants par 
leur taille, ainsi que l'ego constitué de grosses et profondes racines comme 
l'égoïsme, la vanité, l'hypocrisie, la paresse, l'intolérance, qu'il est indis­
pensable d'éradiquer de soi. 

La scie 

Selon le Dictionnaire encyclopédique Quillet, la scie à main est défi­
nie comme un instrument composé d'une monture et d'une lame d'acier por­
tant sur un de ses côtés des dents égales et dont on se sert pour diviser les matières 
dures (bois, pierre, métal), en lui imposant un mouvement de va-et-vient (scie 
alternative). Les Grecs attribuaient l'invention de la scie à Dédale 6. 

Le travail de la scie à main est lent comme est lent le progrès et le per­
fectionnement humain. Ce progrès que tout être s'efforce de réaliser au fil 
des jours selon le sens « en avant » de la scie, et celui qui s'opère la nuit 
« en arrière ». 

La scie évoque une détermination persévérante et une ferme patience 
au moyen desquelles l'être résolu trace la ligne de sa route vers l'objectif 
qu'il s'est assigné, en surmontant progressivement les obstacles et les 

6. Quillet Aristide, Dictionnaire Encyclopédique Quillet, Paris, 1935, p. 4290. 

228 



LA MAÇONNERIE NOAC HIT E 

épreuves, à l'image des nœuds du bois. Lusage de la scie demande de la 
réflexion avant son utilisation. Elle enseigne que toute progression se fait 
avec peine et lenteur. Elle demande de prendre des décisions précises avec 
courage, mais aussi avec constance et pondération. Il faut surtout assumer 
la responsabilité des décisions prises, car après le passage de la scie la 
coupe opérée est définitive. 

Guillaume de La Perrière, Morosophie, 1553. 
Emblème n ° 23. 

« Coupant Le pont, où mon corps se soutient, 
Je prends grand peine à faire mon dommage; 

Mais seul ne suis, car teLle erreur détient 
La plus grande part de tout L'humain Lignage. » 

Le rabot 

Le rabot est un outil dont se sert le menuisier pour redresser, égaliser, 
« aplanir » la surface du bois en lui enlevant ses aspérités et de l'épaisseur. 
Il permet, par le polissage des planches, de donner un aspect fini à 
l'ouvrage. Symboliquement, cela correspond à la destruction des aspects 
grossiers et des préjugés de la personnalité. Le rabot de la conscience 
active élimine l'ignorance et toutes formes de superstition, en les éva­
cuant, tels des copeaux de bois. Dès lors, l'âme, libérée des idées précon­
çues, peut rejeter le superflu pour aller à l'essentiel. Le rabot passe et 
repasse jusqu'à satisfaction sur les surfaces à traiter, montrant que toute 
œuvre n'est correctement achevée et aplanie qu' élaborée avec une patience 
et une persévérance continue. 

229 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le rabot est, comme le maillet ou la hache, un outil qui permet de se 
débarrasser de l'inutile et de l'accessoire pour réaliser une surface plane et 
polie selon une norme préconçue, en suivant une règle. Il est à noter que 
le mot rabot, provient du verbe russe « rabotayer » (prononciation phoné­
tique), signifiant: travailler. 

Les outils de l'Ark Mariner 

L'Ark Mariner ou Nautonier de l'Arche Royale qui est un grade tour à 
fait cousin du précédent est un grade latéral, side degree en anglais, dans le 
Rite Anglais. Il est indispensable d'être Maître Maçon de la Marque pour 
être reçu Nautonier de l'Arche Royale. 

Les premiers écrits maçonniques se réfèrent tous à Noé, que ce soit 
ceux du pasteur Anderson, de Laurence Dermott ou encore du Chevalier 
Ramsay. Cette filiation noachite semble pourtant en dehors de la pratique 
de ce grade; elle est quelque peu oubliée, bien qu'elle soit très clairement 
exprimée dans les Constitutions d'Anderson7 où, notamment dans celles 
de 1723, il est précisé: Mais sans accorder d'attention à des récits incertains, 
nous pouvons conclure de manière sûre que Le vieux monde qui dura 1656 
ans, ne pouvait ignorer La maçonnerie, et que la fami!Le de Seth et de Caïn 
érigèrent de nombreux monuments étonnants, jusqu'à ce qu'enfin Noé, neu­
vième descendant de Seth, reçût commandement de Dieu de bâtir La grande 
Arche; bien que faite en bois, e!Le fat certainement fabriquée selon Les prin­
cipes de La géométrie et les règles de la maçonnerie. 

Noé et ses trois fils Japhet, Sem et Cham, tous maçons authentiques, conti­
nuèrent après le déluge les arts et traditions antédiluviens et les diffusèrent lar­
gement à leur postérité croissante; car environ 101 ans après Le déluge ... 

Dans la version de 1738, Anderson fait de Noé un Grand Maître et de 
ses fils des Grands Officiers (ce quel' on retrouve sous une forme différente, 
mais complémentaire, dans Ahimon Rezon et le Discours du Chevalier de 
Ramsay): Enfin, quand La destruction du monde fat proche, Dieu commanda à 
Noé de construire La grande Arche ou Château flottant, et ses trois Fils L'aidèrent 
comme un député et deux Surveillants : Cet édifice quoique fait de bois unique­
ment, fat fabriqué selon les règles de géométrie aussi bien que n'importe quel 
Bâtiment de pierre (comme La construction navale à ce jour), ce fat un curieux 
et vaste bâtiment, achevé quand Noé eut 600 ans; à son bord montèrent Noé, 

7. Lamoine Georges, Les Constitutions d'Anderson, traductions sur les textes de 1723 
et 1738, Édition s du Snes, 1995, p. 37 et 104 et 105. 

230 



LA MAÇONNERIE NOACHITE 

ses fils et leurs quatre femmes, et après avoir pris le Chargement d'Animaux selon 
!'Ordre divin, ils furent sauvés dans l'Arche, quand tous les autres périrent dans 
le déluge à cause de leur incrédulité et de leur immoralité. 

Et de ces maçons ou quatre grands Officiers descend actuellement toute la 
race humaine. 

Après le déluge, Noë et ses trois Fils, ayant conservé la connaissance des Arts 
et Sciences, la transmirent à leur descendance croissante, qui parlait une seule 
et même langue. Et il advint (Gen, XI: 1, 2) que comme ils allaient de l'est 
(les plaines du mont Ararat, où reposait l'Arche) vers l'ouest, ils trouvèrent une 
plaine dans le pays de Shinear et sy établirent comme Noachides (le nom pre­
mier des maçons selon les antiques traditions) ou Fils de Noé. 

Les paroles de deux chansons maçonniques, transmises par Laurence 
Dermott8 disent que l'arche était une loge dont Noé était le Maître et ses 
fils Chem et Japhet les surveillants : 

Mais Noé, le plus sage, le plus fidèle et juste, 
Se bâtit une arche étanche, très robuste; 
Quoique ciel et terre semblent se confondre et se mêler 
Dans sa loge, sans craindre le temps, il était en sécurité. 
[ ... ] 
Au déluge où les mortels perdirent la vie 
Dieu sauva de dignes maçons et leurs femmes 
Et dans l'arche le grand Noé fit une loge 
Chem et Japhet furent ses surveillants d'après la légende. 

juan de Boria, 
Empresas Morales, 1581. 

Emblème n ° 5, représentant 
l'Arche de Noé. 

8. Dermott Laurence, Azhiman Rezon, ed. Bilingue , présentation et traduction par 
Georges Lamoine, Édition Snes, 1997, chant 35, p. 171 et chant, p. 207. 

231 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le Discours du Chevalier Ramsay9 précise de même que c'est Dieu qui 
a inspiré à Noé la construction de l'Arche en lui en donnant les dimen­
sions appropriées. Dans ce texte, Noé est considéré comme fondateur et 
inventeur de l'architecture navale, mais également comme Grand Maître 
de !'Ordre: Le goût suprême de l'ordre, de la symétrie et de la projection, ne 
peut être inspiré que par le Grand Géomètre, Architecte de l'Univers, dont 
les idées éternelles sont les modèles du vrai beau : aussi voyons-nous dans les 
annales sacrées du législateur des juifs, que ce fat Dieu même qui apprit au 
restaurateur du genre humain les proportions du bâtiment flottant qui devait 
conserver pendant le déluge les animaux de toutes les espèces, pour repeupler 
notre globe quand il sortirait du sein des eaux. Noé, par conséquent, doit être 
regardé comme l'auteur et l'inventeur de l'architecture navale, aussi bien que 
le premier grand maître de notre Ordre. 

Dès lors, on voit clairement l'inspiration de ce grade lacérai qui dès les 
premières divulgations, puise ses sources dans la Genèse avec la première 
construction qui y est relatée, l'Arche de Noé, construction en bois. On 
retrouve très clairement cette influence noachite dans I'Ark Mariner où le 
Président porte le titre de Vénérable Commandeur: Noé, le 1er Sur­
veillant, porte le nom de son fils Japhet, alors que le 2c Surveillant, porte 
le nom d'un autre de ses fils, Sem. Dans ce rituel, les outils mentionnés et 
utilisés dans la construction de l'arche de Noé sont : 

- La hache avec laquelle il coupa les arbres et les équarrit, 
- La scie avec laquelle il débita les arbres en planches, 
- Et la tarière avec laquelle il perça les planches. 
Il tailla aussi les chevilles avec la hache, et les enfonça de façon à assembler 

les planches . .. 
Voici la signification attribuée à ces outils: 
La hache abattit les arbres et ceux-ci coupés, figurent la fin du Vieux 

Monde ... 
La scie divisant le bois en planches symbolise le choix que fit Dieu entre la 

famille de Noé et le reste de l'humanité. 
La tarière perçant les planches nous enseigne la nécessité des afflictions, 

source d'humilité et des recherches du cœur. 
De même que l'arche fat construite à l'aide de ces outils, de même en persé­

vérant dans la Foi, !'Espérance et l'Amour, nous pourrons être protégés dans 

9. Chevalier André-Michael de Ramsay, Discours prononcé à la réception des francs­
rnaçons, 1736, Toulouse, Éd. du Snes, S.d., p. 9. 

232 



LA MAÇO NNERJE NOACHITE 

une Arche, quand bien même la terre serait dissoute et les éléments fondus 
dans le feu 10

• 

Le rhème biblique de l'Arche est souvent associé à la construction de la 
Tour de Babel. Il apparaît vers 1744. La gravure reproduite page 234 est 
extraite de la Franc-maçonne ou révélation des mystères des Francs-maçons. 
On trouve l'exemple d'une autre reproduction, très proche, dans le Parfait 
maçon. Elle représente l'échelle de Jacob et la barque sans mât (Arche de 
Noé). Ces deux représentations apparaissent fréquemment dans de nom­
breux systèmes, mais la symbolique négative attachée à la Tour de Babel 
est probablement la cause de sa disparition. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 60, 

représentant une arche sur les flots, 
avec la devise : « Nul/a salus extra » 

(Aucun salut en dehors d'elle). 

10. The text book of advanced freemasonry conraining for the self-instruction of candi­
dates, the completes ri tuais of the higher degrees Royal Ark Mariners, Mark master, Royal 
Arch, London, Reeves and Turner, 1851, p. 15 et 16. 

233 



SYMBOLI QUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

i~ -~--=---
·------- --=-:=-

-:-~ _.:.:= :-=:_~---'--:-:>-·. . .... 

-:: ~ f['?~-~~---:---._'"-:--~-;1-~"'l"','--,_-:;f~-11{~. ~.,"~: ••. • c, .. 
. , . -=,...: -- .. . - ····- ••' ' -:;:_~ ---- · ., .. 

. .. 

La Franc-maçonne ou révélation des Mystères des Francs-maçons, 
Bruxelles, 1744. 

Gravure représentant L'Arche de Noé, L'ÉcheLLe de Jacob et La Tour de Babel. 

234 

. . ' .... ~ 
. :•• 

·-- -



LA MAÇONN ERIE NOACHI TE 

Signalons encore qu'au Régime Écossais Rectifié, depuis 1782, le devant 
de l'autel représente un vaisseau démâté, sans voile, ni rame, tranquille sur 
une mer calme, avec cette sentence:« ln Silentio et Spe Fortitudo mea » qui 
signifie: Ma force est dans le silence et l'espérance. Il ne s'agit plus de l'Arche 
de Noé, mais d'un vaisseau sur une mer calme et tranquille après l'orage. 
Il est donné comme étant l'image du Maçon présenté comme « Cher­
chant », après avoir confirmé son désir sincère et sa ferme résolution de 
rechercher la vertu en toute chose. Par la continuité de ses efforts, il est 
ensuite reconnu « Persévérant ». Après s'être soumis à toutes les épreuves, 
il est alors appelé « Souffrant », car il a surmonté tous les périls et obstacles 
pour trouver la Vérité. Puis, se reposant sur la droiture de son cœur, il 
cherche avec confiance un ancrage dans !'Ordre (son port d'attache), qui 
le préserve de toutes formes d'errements et de dangers. 





Chapitre 19 

Les outils de l'Arc Royal 

Plusieurs outils sont donnés au Compagnon de l'Arc Royal, notamment 
la truelle et l'épée. Il a la truelle en main pour reconstruire le second Temple 
et l'épée au côté pour se défendre contre toute attaque. Parallèlement, 
d'autres rites associent l'usage de la truelle avec l'épée, ainsi le grade 
de Chevalier d'Orient et de l'Épée, 15< degré du R.E.A.A et 3e Ordre de 
Sagesse du Rite Français. C'est, pour tous ces rites, le même thème, avec 
la même trame historique. Il relate l'attitude intègre de Zorobabel qui, sans 
faire de concessions à ceux qui le détiennent en captivité, lui et son peuple, 
parvient malgré tout à se faire libérer. 

Les autres outils spécifiques de l'Arc Royal sont la pioche et la pelle. Ils 
sont accompagnés du levier que l'on connaît déjà (voir chapitre 10). Ces 
trois outils sont utilisés par les Survenants pour préparer le terrain où seront 
établies les fondations du second Temple. Pendant les travaux du Chapitre, 
ils sont disposés en forme de croix de Saint André, la pelle croisant la pioche 
en leur milieu, où se trouve posée verticalement la barre du levier. 

Après la cérémonie d'Exaltation (le mot « exaltation » désigne spécifi­
quement l'accession à ce grade, et non « l'élévation » à la maîtrise; il peut 
s'entendre comme faisant allusion à la position élevée de la clef d'arc), ces 
trois outils sont disposés en forme de triangle, la pointe dirigée vers l'autel 
pour montrer que l'unité des trois pouvoirs, créateur, conservateur et 
séparateur, a été reconstituée. Le levier forme la base, la pioche est à droite 
et la pelle à gauche. Le triangle directeur est reconstitué à l'image du Delta 
qui éclaire le Temple. 

237 



SYMBOLIQ UE DES OUT ILS ET GLORJFICATIO N DU MÉTIER 

Avec la pioche, les compagnons travaillent la terre et la rendent 
meuble. Ils utilisent le levier pour soulever les pierres. Quant à la pelle, 
elle leur permet de déblayer les gravats. 

Ces outils sont habituellement utilisés par les fossoyeurs, surtout la 
pelle, le plus souvent pour creuser une tombe. Elle rappelle qu'à brève 
échéance, cet outil pourra fort bien servir pour creuser la nôtre. La pelle 
invite à méditer, dans la profondeur du cœur, sur la relativité de l' exis­
tence. Elle suggère également combien, avec un instrument aussi simple, 
il est possible d'accomplir un travail important, lui aussi profond. 

,, .) c-, 
1 I J 
J. ( ( / , / 

Collection complète de tous les tableaux des différents grades 
et loges de la Maçonnerie, Jérusalem, 1770. 

Tableau de loge du Grand Élu de la Voûte sacrée, 
neuvième tableau dans lequel on retrouve les symboles de !'Arc Royal. 

238 



George Wither, A Collection of emblems, ancient and moderne , 1635. 
Emblème n ° 5. 

« Labore Virtus, Virtute Gloria Paratur » 

(Par le labeur, la Vertu peut être gagnée 
Par la vertu, la gloire est atteinte.) 
Ne vous fiez pas aux apparences, 

L'habit ne fait pas Le moine. 
Seul le vrai travail forge une incorruptible authenticité. 

If fout d'abord apprendre à connaître les sots 
et Leurs viles manières pour savoir ensuite les ignorer, 

et cette iffustration ne montre rien de moins : 
Que fa peffe ici représente le travail, 

le serpent, fui, exprime une vertueuse prudence; 
et la gloire est symbolisée par la couronne de lauriers. 

Car là où on trouve une activité vertueuse, 
c'est des lauriers de la gloire qu'effe sera couronnée. 



SYMBOLIQ UE DES OUTIL S ET GLORIFICATIO N DU MÉTI ER 

La pelle comme la pioche sont des instruments utilisés pour déplacer 
et remuer détritus ou décombres, et toutes sortes de gravats. Sur les plans 
spirituel et symbolique, ces trois outils ont une autre signification: ils 
doivent être utilisés pour assouplir le cœur et en retirer les mauvaises habi­
tudes, semblables à ces ronces qui piquent et blessent ceux qui les rencon­
trent sur leur chemin. 

La pioche, la pelle, et le levier permettent aux Compagnons de !'Arc 
Royal d'accéder au centre de la terre, à l'endroit le plus sacré et le plus 
secret du monde, au centre duquel se trouve le Nom Ineffable. C'est en 
descendant dans les profondeurs de la terre que les Compagnons de !'Arc 
Royal parviennent à creuser des cachots pour leurs vices et arrivent à 
vaincre leurs passions, soutenus par le levier, force de détermination. 
Ainsi, en rectifiant, ils reçoivent le salaire qu'apporte la découverte de la 
Parole de Vie et de Vérité. 

Dans le choc de la pioche contre la roche ou la pierre, certains voient 
la préfiguration de l'éclat du son de la trompette du Jugement dernier, 
lorsque, selon les Écritures, la terre tremblera, s'ouvrira et délivrera les 
morts de leurs tombeaux. La signification qui lui est attribuée est claire­
ment eschatologique. Le levier, image de rectitude, montre l'attitude dans 
laquelle le corps raidi se dressera au jour redoutable où il fera face à sa 
conscience, ce juge inflexible. 

Le travail de la pelle souligne avec force l'enseignement qu'on doit tirer 
du dépôt de son corps dans la tombe : espérer avec une humble et grande 
confiance que, lorsque les débris terrestres de la dépouille du vieil homme 
qui sont en nous auront aussi été déblayés, l'esprit pourras' élever vers la Vie 
éternelle et la libération de toutes les limitations de l'existence corporelle. 

La pelle et la pioche sont des outils de séparation du superflu, mais 
encore, avec le levier, d'élévation spirituelle. Ces outils permettent d' accé­
der au sommet de l'édifice, puis à la caverne, et par là au centre du 
monde. Dès lors, la formule des alchimistes VITRIOL prend tout son 
sens : Visite l'intérieur de la terre, en rectifiant tu trouveras la pierre cachée 
des Sages. 



George Wither, A Collection of emblems, ancient and moderne, 1635. 
Emblème n ° 25. 

« Tamen, Discam » 

(Bien qu'ayant un pied dans la tombe, 
je continue à accroître mes connaissances.) 

Cette illustration représente un homme avancé en âge, proche de sa fin. 
On comprend que La peLLe et La pioche, en forme de croix de Saint André, 

disposées à proximité d'un crâne, ne sont pas Loin non plus d'avoir 
à bientôt creuser sa tombe. 

Observez qu'il tient un Livre ouvert, Les yeux attentifs 
if s'applique en s'efforçant d'élargir ses propres connaissances. 

Et, bien que ce soir-Là soit Le dernier de ses jours, 
if déclare: « je veux étudier pour encore en apprendre plus ». 

Par ceci nous comprenons alors que si Le temps passe et s'écoule, 
celui de L'apprentissage ne s'arrête jamais, 

et qu'en chaque heure, jusqu'à ce que notre vie s'achève, 
if y a toujours gueLque chose à apprendre de La vie. 

Ainsi, c'est étant Jort âgé que Caton Le sage apprit Le grec. 
Mais un grand nombre de nos semblables très âgés ne se soucient plus de cela. 

Ifs ont soi-disant teLLement d'autres choses encore à apprendre. 
Et pourtant, ils ne passent jamais à La pratique. 

Ce qu'ils auraient dû apprendre dans leur jeunesse 
a souvent été reporté à plus tard. 

Parvenus à un âge avancé, ils sont devenus incapables d'apprendre quoi que ce soit. 
Certains, à Leur grande honte, Laissent La paresse Les paralyser, 

et Lorsqu'ils quittent ce monde, ils s'en retournent 
aussi sages, c'est-à-dire aussi faibles que lorsqu'ils sont nés. 

Grand Architecte, puisses-tu m'accorder la grâce d'accomplir ma vie, 
de sorte que toujours je cherche à connaître mon devoir 

et que jamais je n'aille jusqu'à penser que 
de continuer à m'instruire je n'ai nul besoin! 



Achille Bocchi, Symbolicae quaestiones, Bologne, 1574. 
Illustrations d'Agostino Carraéci. 

Symbole n ° 126 
« Nemo asque temperantia a divina ope rite impetrata, profici putet sibi. » 

(Personne ne peut penser obtenir quelque chose pour lui-même sans une intervention 
divine demandée selon les formes). 



Chapitre 20 

La Glorification du travail par l'homme du métier 

Le travail est la plus haute expression de l'intelligence humaine. C'est par 
lui et à travers lui que tout être peut se réaliser. En fait aujourd'hui, pour 
beaucoup, le travail a perdu sa signification profonde, universelle, il n'est 
plus ressenti très souvent que comme une contrainte. C'est une triste et 
regrettable réalité car le travail devrait être un moyen de mieux se connaître 
et de progresser dans ses relations avec autrui. Consacrer de l'énergie et du 
soin à notre travail, c'est tout simplement de la conscience professionnelle ; 
mais cela favorise la perception, pour chacun, de l'art intérieur du travail. 

Très souvent, les hommes et les femmes qui exercent une activité pro­
fessionnelle ne passent la plus grande partie de leur journée qu'à s'acquit­
ter seulement de cette activité. La question qui se pose ici est de savoir 
quelles sont les possibilités de concilier une vie spirituelle au quotidien 
avec les contraintes d'une vie professionnelle, voire même d'intégrer ces 
obligations à l'enrichissement d'une vie intérieure. 

On peut constater qu~. l'homme du métier, en ce XXI° siècle, n'est pas 
spontanément enclin ou porté à glorifier son travail. Dans notre civilisation 
occidentale, industrialisée et mécanisée, la plupart des personnes travaillent 
dans des conditions souvent très pénibles, génératrices de stress, dans la pré­
cipitation, subissant des pressions de toutes sortes, parce que le plus souvent 
assujetties à des cadences liées aux exigences d'une rentabilité forcenée et 
accrue. Ce marche ou crève est en profonde opposition avec le rythme 
humain, naturellement en quête de bien-être et d'harmonie. Pire, le fruit de 
l'effort de ce travail et de la production du plus grand nombre ne profite 
indûment qu'à une infime minorité de privilégiés. Devant ce constat, quelle 
sorte de glorification du travail peut faire un compagnon aujourd'hui ? 

Yves Mainguy1 classe en quatre catégories les caractères fondamentaux 
du travail en constatant que : comme La plupart des interprétations des 

l. Mainguy Yves, Problèmes du travail, Paris, les Éditions Domat-Montchrestien, 1945, 
p. 30. 

243 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

phénomènes humains, la notion de travail apparaît chargée de contradictions 
internes; elle s'impose à la conscience mais est rebelle à l'analyse: 

]) Le travail est une nécessité qui nous contraint, mais aussi une fonc­
tion qui nous libère. 
2) C'est un effort pénible, mais qui se couronne de joie. 
3) C'est une activité rémunératrice, c'est-à-dire comportant une contre­
partie exprimée en moyens de subsistance, et cependant c'est une activité 
non mesurable, c'est-à-dire non comparable à sa contre-partie naturelle. 
4) C'est pour son utilité personnelle que chaque homme accomplit son 
travail, mais c'est par son utilité sociale que le travail prend toute sa 
valeur. 

Au grade de compagnon, l'accent est mis sur l'importance du travail, 
puisque c'est par là qu'il doit réaliser son chef-cl' œuvre, au terme de ses 
voyages. Yves Mainguy2 analyse finement la discipline apportée par le tra­
vail : le travail nous entraîne à la discipline par l'habitude qu'il nous en 
donne. Pour élaborer la matière, nous devons d'abord nous soumettre à ses 
lois; pour comprendre ce qui nous est caché, nous devons procéder avec ordre, 
progressant méthodiquement du connu à l'inconnu, où bâtissant des hypo­
thèses à seule fin de les vérifier ensuite par l'expérience ou de découvrir avec 
précision leur défaut; pour participer au fonctionnement d'une société, 
publique ou privée, nous devons non seulement respecter ses lois et ses règle­
ments, mais encore garder toujours vigilant, notre sens de la dignité de ses 
membres, et accorder, dans un ordre réfléchi, des hommes mûs par des préoccu­
pations différentes et souvent contraires. Le travail nous impose également des 
règles par sa destination et par les conditions de son accomplissement, car tout 
travail, même le plus individuel, s'insère dans un ensemble qui ne dépend pas 
de nous mais dont, au contraire, nous dépendons. 

Cette surveillance constante de nos actes et cette soumission active aux­
quelles nous sommes tenus dans notre travail, nous les appliquons, par exten­
sion, au gouvernement de nous-mêmes dans toutes nos activités. Au surplus, il 
est dans l'ordre que chacun consacre ses facultés laborieuses à une activité cen­
trale qui est sa profession. C'est à notre profession que nous donnons la plus 
grande part de notre temps et de nos moyens. En retour, notre profession nous 
imprime sa marque: elle développe ses effets en nous au-delà du temps que 
nous lui consacrons; elle est pour nous comme un pôle autour duquel et en 
fonction duquel s'ordonnent nos autres activités. 

2. Mainguy Yves, op. cit., p. 48 et 49. 

244 



LA GLORIFICATION DU TRAVAJL PAR LHOMME DU MÉTIER 

L'effet de notre profession ne se limite pas à l'ordonnancement de nos autres 
activités, il se retrouve dans leur qualité même : habitués par notre tâche pro­
fessionnelle à une certaine attitude d'âme, nous conserverons cette attitude 
dans nos loisirs. Lorsque la qualité des loisirs s'avilit, c'est qu'on a laissé se 
dégrader la qualité du travail. 

Dans le même esprit, Tarthang Tulkou donne une réponse dans son 
étude sur le sujet : Chaque être de l'univers exprime sa véritable nature dans 
le cours de son existence. Travailler est la réponse humaine et naturelle au fait 
de vivre, notre manière de participer à l'univers. Le travail nous permet d'uti­
liser pleinement notre potentiel de nous ouvrir à la gamme infinie d'expé­
riences intérieures qui réside en l'activité même la plus terrestre. A travers le 
travail, nous pouvons apprendre à employer notre énergie afin que tous nos 
actes soient fructueux et riches 

Satisfaction et accomplissement font partie de notre nature humaine. Le tra­
vail nous donne l'occasion de réaliser cette satisfaction en développant les vraies 
qualités de notre nature. Le travail est l'expression habile de notre être total, il est 
notre moyen de créer l'harmonie et lëquilibre en nous-mêmes et dans le monde. 
À travers le travail nous apportons à la vie /,a contribution de notre énergie, 
investissant notre corps, notre souffle et notre esprit dans l'activité créatrice. En 
exerçant notre créativité, nous remplissons notre rôle naturel dans /,a vie, et nous 
inspirons tous les êtres par /,a joie d'une participation pleine de vitalité 3. 

Suggérée par une conscience éclairée, une telle intégration du travail 
dans la spiritualité dépend de trois conditions fondamentales que Frirhjof 
Schuon4 définir comme étant: la nécessité, la sanctification et la perfection. 

1) La nécessité demande que l'activité professionnelle présente une 
utilité pour la collectivité, définie par les exigences vitales. Cette 
activité professionnelle qui revêt un caractère de nécessité revêt un 
caractère universel qui le prédispose à véhiculer et inspirer l'esprit. 
2) La sanctification nécessite que cette activité soit accomplie avec 
conscience et amour, ce qui demande de considérer l'activité pro­
fessionnelle sous un aspect rituel par lequel on sacralise ses gestes 
qui, ipso facto, génèrent de l'harmonie. 
3) La recherche de la perfection dans l' œuvre accomplie demande 
de retracer l' œuvre principielle à l'exemple des « métiers de Dieu » 

si bien définis par Jean Hani. 

3. Tulkou Tarthang, L'Art intérieur du Travail Dervy-Livres, 1987, p. 13. 
4. Schuon Frirhjof, La transfiguration de l'homme, Êd. LÂge d'Homme, 1995, p. 55 et 56. 

245 



SYMBOLIQ UE DES OUTIL S ET GLORIFICATIO N DU MÉTI ER 

juan de Borja, 
Empresas Morales, 1581. 

Emblème n ° 35. 
Clef d'arc. 

jacobus Boschius, 
Symbolographia, 1702. 

Emblème n ° 98. 
Clef d'arc en train de s'effondrer. 

Ces deux emblèmes peuvent servir d'exemple et de comparaison entre 
la réalisation du bon et du mauvais maçon. 

Toutes les traditions convergent sur l'analogie existant entre les artisans 
humains et !'Artisan divin. 

La recherche de la perfection dans l' œuvre à entreprendre est donc 
indispensable, car on ne peut pas réaliser quelque chose d'imparfait ou de 
laid ou se contenter, et se satisfaire d'approximations pour un travail à 
exécuter. La recherche précise de tous les aspects et éléments constitutifs 
d'une activité est indispensable à l'accomplissement de tout travail. 

Toutes les traditions considèrent que tout acte, est censé retracer l'acre 
divin, dès lors, on peut considérer que tous les métiers et toutes les fonc­
tions accomplis par l'homme du métier doivent être envisagés, comme un 
reflet de l'activité principielle ; c'est pourquoi, toute l'activité humaine 
sacralisée peut être reliée à un Principe. 

Concernant la perfection, Fritjhof Schuon 5 ajoute, la perfection de 
l'acte s'impose comme celle de l'existence même, en ce sens que tout acte retrace 
nécessairement !'Acte divin en même temps qu'une modalité de celui-ci. Cette 
perfection de l'action comporte trois aspects, qui se réflrent respectivement à 
l'activité comme telle, puis au moyen et enfin au but; en d'autres termes, il 

5. Schuon Frithjof, op. cit., p. 56. 

246 



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR LHOMME DU M ÉTIER 

faut que l'activité comme telle soit objectivement et subjectivement parfaite, ce 
qui implique qu'elle soit conforme ou proportionnée au but envisagé, ce qui 
implique que l'instrument du travail soit bien choisi, puis manié avec art, 
c'est-à-dire en parfaite conformité avec la nature du travail; il faut enfin que 
le résultat du travail soit parfait, c'est-à-dire qu'il réponde exactement au 
besoin dont il est issu. 

Dans cette définition, nous retrouvons l'esprit du travail développé par 

Jean Hani dans son livre: « Les métiers de Dieu». Exercer un métier, nous 
dit Jean Hani 6, c'est agir sur le monde pour le transformer, c'est par consé­
quent, prolonger l'œuvre de Dieu. Celle-ci est le modèle et la synthèse de tous 
les métiers ... Tous les métiers sont des imitations de Dieu qui agit sans cesse, 
parce qu'il crée sans cesse le monde. Et c'est là, en fin de compte, le seul fonde­
ment de leur dignité. 

Dans le même esprit, René Guénon 7 souligne qu'un travail n'est réel­
lement valable que s'il est conforme à la nature même de l'être qui l'accom­
plit, s'il en résulte d'une façon en quelque sorte spontanée et nécessaire, si 
bien qu'il n'est pour cette nature que le moyen de se réaliser aussi parfaite­
ment qu'il est possible .. . Ce qui rejoint ce que dit Aristote de l'accomplisse­
ment par chaque être de son « acte propre » par quoi il faut entendre à la 
fois l'exercice d'une activité conforme à sa nature et, comme conséquence 
immédiate de cette activité, Le passage de la « puissance » à l'« acte » des pos­
sibilités qui sont comprises dans cette nature. En d'autres termes, pour qu'un 
travail, de quelque genre qu'il puisse être d'ailleurs, soit ce qu'il doit être, il 
faut avant tout qu'il corresponde chez l'homme à une « vocation », au sens le 
plus propre de ce mot; et quand il en est ainsi, le profit matériel qui peut 
légitimement en être retiré n'apparaît que comme une fin tout à fait secon­
daire et contingente, pour ne pas dire même négligeable vis-à-vis d 'une autre 
fin supérieure, qui est le développement et comme L'achèvement « en acte » 

de la nature même de l'être humain. 

6. Hani Jean, Les métiers de Dieu, préliminaires à une spiritualité du travail, Éd. des Trois 
Mondes, 1975, p. 17. 
7. Guénon René, Initiation et réalisation spirituelle, Éd. Traditionnelles, 1973, p. 75 à 79. 

247 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Clef d'arc de Beauvais. 
« Une idée d'éternité, une pierre impatiente, un maillet, quelques gouges et ciseaux, 

et la main fait son œuvre. Des éclats de matière par milliers comme des étoiles, 
la clef de voûte achevée prend sa place et devient stabilité de lëdifice, 

axe du monde». 
Sculpture réalisée par le tailleur de pierre Alex Lavoisier. 

Atelier le Grain d'Orge, Hautefeuille (Oise). 

La « vocation » est un appel intérieur fort qui nécessite de vérifier si telle 
personnalité correspond bien aux qualifications demandées par telle ou telle 
activité, avant toute appréhension d'un métier. René Guénon rappelle qu'au 
point de vue traditionnel, il n'y a aucune distinction à faire entre art 
et métier, non plus qu'entre artiste et artisan. C'est en se rapprochant de 
!'Artisan divin que l'œuvre réalisée s'intègre alors parfaitement dans 
l'harmonie du cosmos. 

Quel contraste avec la conception professionnelle actuelle du travail, 
réduit bien souvent à une conception profane, mécanique et répétitive, 
quand ce n'est pas à une agitation dans un activisme contraignant. 

248 



LA GLORIFICATION DU TRAVAIL PAR LHOMME DU MÉTIER 

À ce sujet, Yves Mainguy8 interroge : Veut-on opposer le caractère indivi­
duel et le caractère communautaire de l'exécution de l'œuvre? Oublie-t-on que 
la pensée de l'architecte se réalise par un grand nombre d'ouvriers ? Que le 
sculpteur lui-même fait tailler le marbre par des aides, travaillant sous son 
inspiration et sa direction ? Oublie-t-on surtout que l'union intime et discipli­
née des exécutants d'un orchestre ou d'un chœur est tellement totale qu'elle est 
devenue partout le symbole de la perfection pour un groupe d'hommes 
œuvrant ensemble? Peut-on dire alors que, dans son exécution, l'art soit plus 
individuel que le travail? 

Toute activité humaine nécessite de savoir gérer son temps avec discer­
nement, ce que définit très bien encore Tarthang Tulkou9 : Nous constatons 
qu'apprendre à faire bon usage du temps demande une certaine organisation; 
nous devons procéder avec soin, stade par stade, en utilisant et appréciant 
complètement chaque moment avant de passer au suivant. Un charpentier ne 
construit pas une maison en flanquant ensemble des murs et un toit, avec 
quelques fenêtres çà et là. Il crée un plan, puis procède attentivement à chaque 
détail; il élève la construction à partir des fondations, clou par clou, planche 
par planche, brique par brique. Apprendre à faire bon usage du temps est un 
processus similaire. Chaque minute est une partie importante de la tâche en 
cours, elle doit être soigneusement considérée et intégrée dans le projet général. 

Un charpentier qui aurait négligé les détails de son travail jeté de bons clous, 
omis un étrésillon par-ci par-là, monté des portes qui coincent et des planches 
branlantes et grinçantes, serait appelé escroc. Or quand nous nous éparpillons et 
laissons notre temps s'enfair, nous sommes en plus mauvaise posture que le char­
pentier. Non seulement notre travail en souffee, mais nous sommes en dessous de ce 
que nous pourrions être : nous nous escroquons personnellement. La vie contient 
trop de bonheur pour être gâchée par ce manque de soin. 

René Guénon 10 conclut : on ne « glorifie » pas le travail par de vains dis­
cours, mais le travail lui-même est «glorifié», c'est-à-dire « transformé», quand, 
au lieu de n'être qu'une simple activité profane, il constitue une collaboration 
consciente et effective à la réalisation du plan du « Grand Architecte de 
l'Univers». 

La Glorification du travail par l'homme du métier correspond à un état 
d'esprit orienté vers la perfection de la construction, à une manière d'être et 
de vivre en répercutant en toutes choses un arr et une éthique de comporte­
ment. Cette attitude nécessite dans la réalisation de l'ouvrage ou de l'œuvre 
à accomplir au quotidien la vigilance et la conscience de l'instant. 

8. Mainguy Yves, op. cit., p. 35. 
9. Tulkou Tarthang, op. cit., p. 52. 
10. Guénon René, op. cit., p. 75 à 79. 

249 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFJCATION DU MÉTIER 

P E R F E Z I O N B. 

Cesare Ripa, Iconologia, 1618. 
Emblème n° 91, La Perfection. 

« La perfection est personnifiée par une belle dame dont Le corps est dans Le zodiaque. 
Elle trace un cercle entier avec un compas qu'elle tient de la main droite. 

Elle se sert d'un compas pour tracer un cercle, 
La plus parfaite de toutes les figures mathématiques. 

La perfection est d'être toujours prêt à faire du bien à son prochain : car assurément 
c'est une chose beaucoup plus parfaite de donner que de recevoir. 

Et voilà pourquoi Le Souverain Créateur, qui est La perfection même, donne sans 
cesse, et ne reçoit rien de ses créatures. » 

Maître Eckhart 11 considère qu'il faut s'appliquer constamment pour 
progresser au mieux : L'homme ne doit jamais considérer son œuvre comme 
réussie et parachevée au point de devenir trop libre et trop sûr de lui dans ses 
œuvres et laisser son intelligence se reposer ou s'endormir. Il doit constamment 
s'élever par ces deux puissances, L'intelligence et La volonté, saisir ici, dans Le 

11. Maître Eckhart, Entretiens spirituels V!!, Traités et Sermons, Éd. d'Aujourd'hui, 1976. 

250 



LA GLORlFICATION DU TRAVAIL PAR LHOMME DU MÉTIER 

sens, el plus élevé, son intérêt suprême et se prémunir sagement, à l'extérieur et 
à l'intérieur, contre tout dommage. Ainsi il ne néglige rien en rien, mais fait 
incessamment de grands progrès. 

Ce qui correspond à l'accomplissement de l'homme tel que le décrit 
Yves Mainguy : Le travail, nous l'avons déjà pressenti en considérant la peine 
et la joie qu'il comporte, ne réalise pas seulement une actualisation des puis­
sances de l'objet auquel il s'applique, mais aussi une actualisation des puis­
sances du sujet qui l'accomplit. L'homme se réalise lui-même, se découvre et 
se fait, par toutes ses activités, mais d'une manière suréminente par son tra­
vail. Le résultat du travail est la production d'un objet, d'un effet, mais avant 
que ce résultat ne soit acquis, il faut que quelque chose sorte de l'homme, et en 
sorte en le transformant, en l'élaborant lui aussi; le travail ne laisse rien 
intact, inchangé, ni son objet, ni son sujet; il parfait progressivement l'un et 
l'autre, solidairement. 



------ - ·-·-- -----

~ 

Cesare Ripa, Iconologie ou la science des emblèmes et devises, 1698. 
La sculpture est personnifiée par une jeune fille. Ses pieds sont posés sur un globe et 

sur une pierre carrée, parce que ce sont Là Les volumes dont elle se sert ordinairement. 
Le marteau ou maillet qu'elle a dans La main droite et Les autres instruments qu'elle 

tient dans sa gauche sont Les outils nécessaires à cette profession, 
pour faire ses ouvrages. 



Annexe 

Dans l'Antiquité gréco-romaine, les idées ou les entités abstraites, 
comme les vices et les vertus, sont représentées sous forme de dieux ou de 
déesses, mais elles sont le plus souvent personnifiées par des allégories. 
Michel Pastoureau relève que la statuaire et la monnaie ont constamment 
recours à cet usage. Des attributs conventionnels, des scènes stéréotypées permet­
tent d'identifier les personnages ou les personnifications et de les charger de telle 
ou telle signification. Sans disparaître complètement, cette pratique se fait plus 
discrète au Moyen Âge, ou du moins s'exprime sur un autre terrain, celui du 
Christianisme. Puis elle revient en force avec la Renaissance et la redécouverte de 
!'Antiquité classique. Du XVf siècle au XVI!f siècle, les livres d'emblèmes, les 
recueils de devises et les manuels d'iconologie lui accordent une place considé­
rable et servent à la mise en scène d'innombrables allégories personnifiées dans 
les œuvres d'art et dans les images 1• 

C'est dans cet important vivier de livres et d'images que la franc­
maçonnerie a largement puisé sa méthode symbolique avec les outils, et 
son emblématique avec les devises des grades, ainsi que son iconographie. 

Au Moyen âge, en France, le Grand Kalendrier et compost des Bergiers 
disait que la chose que le berger désirait le plus au monde était de vivre 
longuement et que celle qu'il craignait le plus était de mourir jeune. Les 
douze mois de l'année ou calendrier de la vie humaine ponctuait symboli­
quement la vie de chaque jour au travers des saisons et de petits commen­
taires explicites s'appuyant sur les travaux agraires. 

En Allemagne, paraissent aux XW et XVII0 siècles, des séries de gravures 
traitant des différents métiers. Les almanachs qui publient ces illustrations 
représentent des activités non plus agraires mais artisanales. Ils puisent 
leurs sources dans un abondant fonds iconographique. Ces représenta­
tions témoignent d'une spiritualité du métier particulièrement dévelop­
pée. Le plus souvent très riches de sens, elles sont accompagnées de sept à 

1. Pastoureau Michel, Les emblèmes de La France, Éd. Banneton, I 998, p. 164. 

253 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

neuf vers lapidaires qui commentent l'activité de l'homme du métier en la 
résumant sur un plan spirituel. 

Parmi les principaux auteurs de ce type de gravures, citons jost Amman 
(1539-1591), qui, en 1568, publie un livre comprenant 114 gravures, 
témoignant des métiers du XVI" siècle. Chaque illustration y est accompa­
gnée d'un commentaire de neuf vers par Hans Sachs. En Hollande, à 
Amsterdam, Jan Luyken (1649-1712) publie en 1694 une centaine de gra­
vures du même type, accompagnées d'un commentaire de quatre vers. 

G u D I z I o. 

Cesare Ripa, Iconologia, 1618. 
Emblème n ° 66, Allégorie de la justice. 

« Un homme assis sur un arc-en-ciel, tient de la main droite 
un compas et un niveau, symbole de mesure et d 'équité, 

et de la main gauche une règle et une équerre, 
symbole de la rectitude de la loi et du respect de l'ordre. 

Le niveau est une figure de la justice et de l'égalité, 
que chacun doit s'efforcer d'observer. Et, comme par le moyen du plomb, 

est prise la dimension de la hauteur, 
nous devons de même mesurer celle de nos pensées avec prudence et jugement 

puisque, comme dit Senèque : 
L'ouvrage que l'on fait sans poids et sans mesure, 

n'est pas chose qui dure. 
Et que L'expérience nous montre, qu'il faut toujours avoir, 

pour les charges pesantes, des forces suffisantes. » 

254 



ANNEXE 

La série des douze remarquables gravures dans les pages qui suivent, 
pratiquement inconnues en France, est extraite de l' œuvre de Christophe 
Weigel (l 654-1725). Il en publia 200 autres, toutes aussi exceptionnelles, 
traitant des différents métiers, en 1698. Chaque planche est accompagnée 
d'un commentaire de sept vers relatif à l'activité professionnelle et aux 
outils qui s'y rapportent. Ces vers apportent un enseignement à méditer 
sur les comportements erronés et les vicissitudes de la condition humaine. 
Ils nous permettent d'établir des parallèles légitimes avec les représenta­
tions maçonniques qui apparurent ensuite et témoignent assez clairement 
des nombreuses influences dont a hérité la franc-maçonnerie. 

En Italie, on rencontre un autre genre d'expression bien particulier, 
appelé « iconologie » ou « science des images », dans lequel Cesare Ripa 
(1560-1625) s'illustre tout particulièrement. Il puise son inspiration dans le 
symbolisme traditionnel qui vient de !'Antiquité. Il personnifie les vices et 
les vertus. Un certain nombre d'entre eux sont illlustrés par des outils qui les 
représentent. Cette écriture figurative propose des signes qui conduisent à 
une interprétation métaphorique. Ainsi, la Justice est représentée par un 
vieillard barbu, assis sur un arc-en-ciel, tenant de la main droite un niveau et 
un compas et de la main gauche une règle et une équerre. 

Tout chercheur attentif ne manquera pas de remarquer cette même 
influence qu'on peut observer sur certains modes d'expressions maçonniques 
significatifs, émanant des tarots de Charles VI, de Visconti ou de Mantegna. 

Le mot « iconologie » est formé de « icon » image et de « logos », langage. 
l'.iconologie invite le lecteur à méditer sur les grandes questions existentielles 
par le biais d'allégories, en mettant en scène des situations et des comporte­
ments personnifiés par les passions, les vices et les vertus des différents états 
de la vie. La représentation des outils du métier joue également son rôle dans 
ces représentations. Selon l'expression italienne, « l'impresa » est un symbole 
composé d'une illustration et d'une sentence. C'est la représentation d'un 
concept et le propre du langage symbolique que de représenter une idée par 
une figure. l'.iconologie propose une peinture de concepts philosophiques 
sous la figure de personnes vivantes. Ainsi, elle personnifie la Victoire, la 
Vertu, la Noblesse, la Vérité, la Méditation, etc. Saturne est représenté en 
vieillard avec une faux, Jupiter lui, est armé de la foudre avec un aigle à ses 
côtés, tandis que l'on voit Mercure avec un caducée en main, coiffé d'un cha­
peau ailé, comme le sont aussi les talonnières qu'il porte. 

Les jetons de présence utilisés dans les loges maçonniques au XVIII° siècle 
ont abondamment puisé leur inspiration dans cette emblématique. La repré­
sentation d'une main sortant d'un nuage pour guider un candidat à l'initia­
tion en est particulièrement révélateur. 

255 



SYMBOLIQ UE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

jeton de présence en argent de La 
Loge « Saint Antoine du Parfait 
Contentement », 

à Paris, époque Premier Empire. 
Cette face revers représente un 
homme Les yeux bandés, guidé vers 
un temple par une main 
sortant du ciel 
Photo Marc Labouret. 

À la même époque, très riche dans l'enseignement par l'image, sont 
édités des livres d'emblèmes. Chaque emblème se compose en général de 
trois éléments : une illustration gravée sur bois ou sur métal qui représente 
le corps de l'emblème, un titre assez lapidaire, le plus souvent en latin, 
situé dans le cadre de la représentation ou au-dessus de celle-ci ; enfin, un 
texte explicatif dans lequel l'auteur décrit l'image dans une première 
partie, et en donne la leçon de morale dans une seconde partie. 

Le style de l'emblème, image symbolique, parfois allégorique, accom­
pagnée d'une légende, fut développé à partir du XVI° siècle. Ce style obtint 
un énorme succès pendant plus de deux cents ans. Plusieurs milliers 
de livres d'emblèmes furent imprimés à travers l'Europe: en France, 
en Allemagne, en Angleterre, en Espagne, en Italie, en Hollande, etc. 
L'emblème est l'assemblage d'une représentation imagée et d'une devise à 
méditer. Il propose un silencieux accès à l'indicible, à ce subtil signifié qui 
révèle la nature de l'être humain. Il faut prendre en considération tout son 
contenu et par là, la signification qui s'en dégage. 

Paulette Choné2, analysant la refonte du corpus symbolique, est frappée 
par /,a permanence, voire par L'active reviviscence, dans /,a culture des symboles des 
XVI et XV!f siècles, d'un fonds de connaissances véhiculées durablement, depuis 
!'Antiquité, à travers les textes patristiques, les encyclopédies et les compi/,ations allé­
goriques. Ainsi l'histoire naturelle, qui est le contenu le plus riche, le plus dévewppé 
de lërudition antique, est aussi le domaine privilégié de l'expression emblématique. 

2. Choné Paulette, Emblèmes et pensée symbolique en Lorraine « comme un jardin au cœur 
de la chrétienté», Éd. Klincksieck, 1991, p. 338 et 339. 

256 



ANN EXE 

Parmi les auteurs les plus célèbres du genre, citons Andrea Alciato 
(1492-1550), Theodore de Beze (1519-1605), Achilles Bocchi (1488-1562), 
jean-Jacques Boissard (1528-1602), jacobus Boschius (1652-1704), Abra­
ham Bosse (1602-1614), Jacob Cats (1577-1660), Gilles Corrozet (1510-
1568), Oswald Crollius (1560-1609), Pierre Cousteau, (15 .. -15 .. ), Johann 
Mannich (1580-1637), Georgette de Montenay (1540-1571), Claude Para­
din (1510-1573), Cesare Ripa (1560-1625), Gabriel Rollenhagen (1583-
1619), Johannes Sambucus (1531-1584), Johannes Stojfier (1452-1531) 
Goejfrey Whitney (1548-1601), Goerge Wither (1588-1667), Julius Zinc­
gref.{(1591-1635), etc. Chacun de ces auteurs a puisé dans la symbolique 
des outils pour interpeller les consciences sur les aspects négatifs ou posi­
tifs de la vie, sous forme de vices et de vertus. 

Chaque gravure accompagnée d'un titre et d'un texte provient soit des 
répertoires de maximes présentées sous forme de devises, soit d'adages ou de 
semences tels que: « Omnia ab uno et in unum omnia », qui peut être tra­
duit par: « Tout vient de l'unité et tout retourne à l'unité ». Les emblèmes de 
la Renaissance véhiculent une sagesse populaire très appréciée parce qu'elle 
évoque les valeurs les plus élevées et leurs contraires. Ces gravures représen­
tent souvent des outils parmi lesquels le compas est le plus fréquemment 
représenté, viennent ensuite l'équerre, le niveau, le fil à plomb et la règle. 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFJCATION DU MÉTIER 

Le fabricant de compas 

Extrait de Das Scandebuch de Christoph Weigel, 1698, XIVIJ 13. 

« Prenez garde, servez-vous du compas 
avant que le tombeau ne vous encercle. 
N'appliquez pas le compas des pensées 
avec un zèle creux à des choses futiles, 

qui vous créent des enchaînements tortueux de soucis, 
dont le fondement présumé s'écroule. 
Dieu est le centre de paix des âmes. 

Celui qui ne veut pas s'égarer doit Le choisir. » 

258 



ANNEXE 

-C .. ~ . .• ,. 
• • ,. ' ,. il! 

• • • ' . .. [· u ' ... Ill • i! .. , • :,Il • ... . " • • 
Le serrurier 

Extrait de Das Srandebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/ 112. 

« le sceau des lèvres avisées repose au sein de l'esprit. 
A toute bouche soucieuse de préserver 

l'honneur et la vie appartient un cadenas 
Sinon s'ouvre facilement !'Abîme du Mal 
D'où jaillissent le poison et la damnation. 

Pour user judicieusement de la clef du langage, 
il faut se laisser diriger par Dieu. » 

259 



SYMBOLIQU E DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉT IER 

Le marteau pilon 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/ 109. 

« En présence de Dieu 
La vulgaire suffisance ne convient pas. 

Le gros bloc de fer doit être réduit 
avant de reprendre de la grandeur par sa valeur. 

De même, l'homme ne peut contribuer 
sur terre à l'œuvre de Dieu 

s'il ne se rend petit par son humilité; 
Partout l'orgueil est l'objet de risée. » 

260 



ANNEXE 

Le fabricant de clochettes 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, )(][J/100. 

« Elle n'est qu'un airain clair et sonore 
L'œuvre exécutée sans amour 

La cymbale de la fausse courtoisie 
résonne agréablement à peine touchée, 

Mais lorsqu'on en ressent plus tard la sonorité, 
Alors combien le cœur y est loin des mots 

Celui qui dit des paroles qu'il ne veut pas tenir 
Qu'il se taise, et, plutôt que de parler, garde le silence. » 

261 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le tailleur de limes 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/ 116. 

« Avant de punir les autres regardez 
en vous la force de la méchanceté. 

Celui qui s'attaque âprement aux fautes des autres, 
sans qu'il ejfàce en lui 

les taches du vice depuis longtemps ancrées, 
ressemble à une lime rugueuse; 
elle laisse une trace brillante, 

Mais rouille et souillures demeurent en elle. » 

262 



ANNEXE 

• 
t. • 1. 

• ' ' • • • 
I! ~ 

• , • 
.,,. 

' 
, ~ • l I! • • 

' . , •• • • • 
Le fabricant de traits et de lancettes 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/ 118. 

« Les insidieux rais de la volupté 
Sont de mortels traits acérés. 

Que l'on souffre ce que l'on doit souffrir 
Le sage médecin céleste sait 

Habilement diriger la croix-lancette. 
Une piqûre qui perce le cœur 

voilà ce qui apporte beaucoup de bien 
et fait sortir le mal. » 

263 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le rréfileur 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, XI/81. 

« Celui qui aime la vertu 
devient souvent expert. 

On doit souvent passer le bon fi! de fer 
à travers de nombreuses portes de fer étroites: 

et son beau brillant ne disparaît pas. 
De même, nous devons être conduits 

par la mort et les peines de cette terre, 
Dans lëc!at de la foi, vers la Lumière. » 

264 



ANNEXE 

Le moulin à tréfiler 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, Xl/83. 

« Le comportement fruste d 'un cœur 
s'adoucit sous l'effet d'une profonde ajfiiction. 

La jeunesse reste une jeunesse fruste 
tant qu'on ne la conduit pas, 

par une bonne discipline, de vertu en vertu. 
La pince assouplit le fil de fer, 

la discipline judicieuse rend les enfants, 
plus raffinés et embellis par la sagesse. » 

265 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Le Rémouleur 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, XIV/ 119. 

« Tempérez l'exaltation de la bravoure 
dans un abondant torrent d'amour. 

La pierre sur laquelle s'aiguise la dureté du fer 
S'use elle-même au cours du temps. 

De même, lorsque l'ennemi s'attaque à un cœur 
qui par la fermeté de la vertu, sait braver 

la rude méchanceté, il apporte 
du mal à lui-même et du bien à autrui. » 

266 



ANNEXE 

Le polisseur 

Extrait de Das Standebuch de Christoph WeigeL, 1698, XIV/120. 

« Là où La chair s'effàce, 
L'esprit s'embellit. 

Dieu purifie L'âme de La rouille terrestre 
qui L'attaque facilement, mais intensément 
Lors qu1L nous conduit à La croix de pierre, 

et Là, nous réconforte de Sa consolation. 
Pourquoi sommes-nous donc remplis de tristesse 

Alors que c'est La patience qui doit prédominer ? » 

267 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

• '4a 
i • - ' . , ~· • .. - - .. ill ,. l il " ,. 

il!' - ' ;, 
,,.!, , • . ~- • .. ,. • • 1 

• • .. ~ ' 
,. 

Le Dinandier 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigef, 1698, XIIJ/89. 

« Dieu sait relever à temps 
d'une vie d'angoisse. 

La Langue de La diffamation est brûlante 
lorsqu'elle ronge une bonne renommée, 

mais La valeur de La vertueuse innocence 
n'est pas détruite par une teffe flamme. 

Elle n'en deviendra que plus importante, 
comme le bronze qui sort du feu vers La Lumière. » 

268 



ANNEXE 

~ • .. 
t: .: 

-- .. 
il •• .. 

. . I! . . ' . • 
li! ' .. ,, ,. 

' " ' 
• ,. ~ -· ,, . .... 

' ' J • 
• -il "' · , ., 1111 ... 

Le fondeur de canons et de cloches 

Extrait de Das Standebuch de Christoph Weigel, 1698, Ill 11. 

« La colère du Très Haut s'étend au loin, 
prenez-la en considération, car il est temps. 

Ébranler la cloche de la prière 
sans le recueillement du cœur, 

Ne produit que bourdonnement: cessez cela. 
Pour que la cloche résonne dans le ciel, 

l 'attention doit en être le battant. 
la foi doit intervenir et agir. » 



f), f 

J Lt 0 

., 
\ 
\ 

Représentation allégorique des vertus des francs-maçons. 
Aquarelle de Closterman, Paris, 1812. 



Conclusion 

Cette étude a voulu mettre en lumière l'importance de l' opérativité du 
geste. Le geste se réfère à une théorie métaphysique extrêmement importante 
qui, selon René Guénon, doit uniquement être « accomplie» en conformité 
avec l'ordre des principes : la moindre chose accomplie en conformité harmo­
nique avec l'ordre des principes porte virtuellement en soi des possibilités dont l'ex­
pansion est capable de déterminer les plus prodigieuses conséquences, et cela dans 
tous les domaines, à mesure que ses répercussions sy étendent selon leur répartition 
hiérarchique et par voie de progression indéfinie 1

• 

Le mot masculin geste a, comme les mots féminins la geste et la gesta­
tion, une racine commune avec les différents sens et déclinaisons du verbe 
latin « gerere ». Dans ce mot sont englobées presque toutes les activités 
humaines qui consistent à faire, agir, porter et enfanter. 

Cette technique de réalisation, qui correspond à une volonté de se 
mettre en accord avec les rythmes cosmiques, demande à chacun de se 
perfectionner à l'aide de signes et de tracés géométriques dans l'espace 
selon équerre, niveau et perpendiculaire, ainsi que par des marches, 
selon règle, équerre et compas. Comme pour l'homme de métier, ce 
moyen de réalisation de l'être demande à l'initié, « homme de désir », 
d'être un chercheur animé de motivations profondes. La poursuite de 
cette démarche est une quête de soi au sens ontologique du terme, en 
dehors de toutes recherches psychologiques ou psychanalytiques qu'il 
faut laisser aux thérapeutes. 

Considéré sous cet angle, l'engagement dans le métier de la construc­
tion de soi pour la construction universelle doit être la réalisation de l'être 
authentique, par une expérience qui sera libératrice, établissant une étroite 
corrélation entre gestes, rites et symboles. Tout acte, tout geste rituel pro­
duit à un moment ou à un autre un effet proportionnel à l'acte lui-même. 
Selon Pierre Mercoeur2, cette loi des actions et réactions concordantes peut 
s'exprimer par deux grands principes et un corollaire : 

1. Guénon René, Introduction à l'étude des doctrines hindoues, Éd. Véga, p. 246 à 247. 
2. Mercoeur Pierre, Acte et geste, Approche d'une théorie métaphysique in Vers la Tradi­
tion, p. 3. 

271 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

- Il ne saurait y avoir d'acte sans effet. 
- Il ne saurait y avoir d'effet sans cause. 
- Il y a équivalence entre l'acte et l'effet. 

Ces gestes et actions rituels, accomplis conformément à la notion de 
rite, sont qualifiés par René Guénon de « symbole agi ». Lefficacité des 
« symboles agis » est liée à leur accomplissement correct et à l'attention 
donnée à l'observation de leur règle, ce qui se réalise par le rite. La mise en 
œuvre de cette forme « d'agir », conformément à la nature du symbole, a 
une répercussion harmonieuse dans l'être. Selon la conception pythagori­
cienne, on peut considérer que l'être trouve alors sa place dans « l'harmo­
nie des sphères». 

René Guénon précise que : la loi de correspondance, qui est le fondement 
même de tout symbolisme, et en vertu de laquelle chaque chose, procédant 
essentiellement d'un principe métaphysique dont elle tient toute sa réalité, tra­
duit ou exprime ce principe à sa manière et selon son ordre d'existence, de sorte 
que d'un ordre à l'autre, toutes choses s'enchaînent et se correspondent pour 
concourir à l'harmonie universelle et totale, qui est, dans la multiplicité de la 
manifestation, comme un reflet de l'unité principielle elle-même 2

. 

Les trois premiers grades de la franc-maçonnerie sont basés, inspirés, 
orientés sur, par, vers I' œuvre de l'homme du métier qui doit réaliser son 
chef-d' œuvre. À l'ère de l'Internet, où tout est accéléré un peu névrotique­
ment, comme dans Les trois messes basses d'Alphonse Daudet, on ne sait 
plus assez prendre le temps nécessaire pour effectuer quoi que ce soit 
consciencieusement. L agitation, la précipitation et les gesticulations 
caractérisent fréquemment l'activité de nos sociétés, c'est pourquoi les 
outils issus du métier de bâtisseur, donnés aux francs-maçons comme 
moyen de réalisation, peuvent alors paraître dépassés et désuets. De nos 
jours, bien des outils sont remplacés par des machines mécaniques sophis­
tiquées qui produisent toujours plus quantitativement, mais l'âme s'en est 
envolée. Dès lors, on peut se demander ce qu'est devenu l'amour de 
l' œuvre accomplie, pour ne pas dire la réalisation du chef d' œuvre. Cet 
idéal de réalisation semble être devenu une utopie de notre temps, sauf 
exception. 

Si le but, l'objectif et la finalité de l'outil sont de modifier la matière, il 
est, dans cette fonction, en très sérieuse et inégale concurrence avec la 
machine. 

2. Guénon René, Le Symbolisme de la croix, Éd. Véga, 1970, p. 12. 

272 



CONCLUSION 

Ainsi que le rappelle Luc Benoist3 : Le premier langage fut un langage de 
métier, la parole se substituant au geste ébauché, aboutissant au même résultat 
avec une moins grande dépense d'énergie. Entre le métier et la culture il y a les 
gestes du métier, les outils du métier, les mots du métier ... La première notion 
intuitive qui a servi de base ultérieure à toute autre prise de conscience est celle 
de notre propre corps. Pour le corps, connaître c'est agir. Notre vie est liée à une 
représentation immanente globale, implicite d'un corps actif qui constitue 
notre premier système de référence et de mesure, dont les mouvements simples 
serviront de base à notre future géométrie. 

jacobus Boschius, Symbolographia, 1702. 
Emblème n ° 313, représentant un cube, 
avec la devise: « Stat semper in recto » 

(Il se tient toujours d'aplomb.) 

Selon le Livre des pensées attribué à Bernard de Clairvaux: 
« Il a une pierre carrée, sa face supérieure est l'amour des choses célestes, 

l'inférieure, le mépris des terrestres, 
celle de droite est le peu de cas de la prospérité, 
celle de gauche, le support égal de l'adversité. » 

3. Benoist Luc, Le compagnonnage et les métiers, Puf, 1970. 

273 



SYMBOLIQ UE DES OUT ILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Tour outil conçu, façonné et utilisé par l'homme est générateur, dès 
son origine, d'un patient savoir-faire; il est un puissant facteur du déve­
loppement de l'imagination, comme des sens de l'observation et de la pré­
cision, qui accroissent ses capacités de réalisation. 

Les outils utilisés en franc-maçonnerie demandent que soit analysé et 
compris leur maniement spécifique sur un plan opératif, afin de transposer 
leur potentiel d'action, comme viatique pour accéder aux plans philoso­
phique et spirituel. Cet enseignement favorise le cheminement dans la Voie 
royale, qui correspond à un dépassement de soi dans une quête de !'Unité. 

Cesare Ripa, Iconologie, 1618. 
L'Ordre selon l'équité. 

« IL ne peut chanceler ni être ébranlé en aucune de ses parties 
sans se laisser jamais corrompre; et par Le plomb, ou Le niveau, 

qui tombe toujours droit, il est démontré que cette vertu en fait de même, 
et qu'elle ne s'égare point de La droite route que Les gens de bien sont accoutumés 

de tenir. » 

Le travail maçonnique est un engagement individuel, qui tend à l'uni­
versel par le vécu authentique d'une éthique partagée, d'un rituel 
commun qu'accompagnent une méditation sur les symboles qui ouvrent 

274 



CONCLUSION 

la conscience et l'entendement. Ces outils sont des moyens de s'élever 
dans l'échelle de la Connaissance de l'être et de l'humanité, tant pour 
l'homme du métier que pour l'initié en recherche, dans ce qu'ils ont de 
meilleur pour réaliser cet idéal de concorde universelle. 

Les différents outils remis aux trois premiers grades donnent une cohé­
rence au cheminement et à la progression maçonniques. Au 1" grade, l' ap­
prenti reçoit les outils de façonnage et de mise en chantier de l' œuvre. Au 
2' grade, les outils de compagnon interviennent dans les mesures de vérifi­
cation et de contrôle. Enfin, au 3' grade, le maître est mis en garde contre 
ces outils de constructeur qui, mal employés, peuvent se transformer en 
armes destructrices ou même meurtrières, entraînant un amoindrissement 
de la tradition. 

Sous les coups répétés du maillet tombent les angles et les aspérités de 
la« pierre vivante». C'est ainsi que, par une transposition bien comprise, 
l'apprenti se débarrasse progressivement de ses vices, de ses passions et de 
son égoïsme. 

Taillée selon les proportions idéales, cette pierre devient parfaitement 
cubique en étant vérifiée par l'équerre, la règle et le niveau. Elle devient 
alors le symbole nouveau de l'adaptation juste du compagnon au travail 
commun en loge. Enfin, cette pierre, élevée par la louve, s'intègre parfaite­
ment à l'édifice en devenant une de ses composantes. À l'aide du compas, 
le maître évalue les rapports qu'il a avec son prochain, son milieu et tout 
ce qui l'entoure, sans déroger aux principes de fraternité et d'affection 
altruistes. Désormais, le maillet du maître invite chacun au travail pour 
progresser, accomplir et achever une œuvre selon la règle. 

Ce laborieux cheminement a pour objectif de favoriser l'ouverture pro­
gressive de la conscience de l'initié engagé dans une voie de recherche vers 
!'Unité et la Lumière. Depuis le début, l'apprenti entame sa progression 
en s'efforçant au mieux de pratiquer les rites pour en comprendre la signi­
fication d'ordre général. 

Parmi tous les gestes symboliques, c'est-à-dire les signes rituels, le signe 
d'ordre est le plus fréquemment pratiqué. Il indique le niveau de mise à 
l'ordre physique qui correspond à la descente de l'influence spirituelle. Le 
maillet et le ciseau, selon une règle, permettent de donner une norme à la 
matière que symbolise la pierre brute. Le fil à plomb, le niveau, l'équerre 
et la règle permettent d'aligner les pierres. Le compas en vérifie les propor­
tions , alors que le levier permet de les soulever, déplacer et retourner. Ces 
outils de vérification sont indispensables pour contrôler les bases de toute 
construction. Ils donnent l'assurance que les pierres pourront s'adapter les 
unes aux autres dans l'axe du fil à plomb et selon la rectitude de l'équerre 
pour édifier les murs ou pans verticaux selon les plans tracés. 

275 



SYMBOLIQUE DES OUT ILS ET GLORIFICATIO N DU M ÉTI ER 

Si, assistée de la chèvre, la louve permet d'élever les pierres et de leur 
donner leur place définitive, c'est la truelle qui les unifie et les joint les 
unes aux autres, en belle harmonie. 

Toute tenue de travaux de loge a pour finalité l'acte symbolique de la 
«construction» d'un temple (ou d'un cosmos) à partir d'éléments disper­
sés, dont chaque assistant doit être apte à rassembler ce qui est épars. 
Toute loge est reconnue « juste et parfaite » par la présence de sept maîtres », 

qui de la sorte évoquent d'une part la plénitude du cycle temporel. Ce nombre 
« sept » renvoie au symbolisme de la « pierre cubique à pointe », qui, considérée 
sous l'angle de la géométrie plane à deux dimensions, est susceptible de comporter 
de façon harmonique et ordonnée 26 points, c'est-à-dire la valeur numérique des 
lettres formant le tétragramme hébraïque IHVH (iod-hé-vau-hé) qui est l'un des 
« mots substitués » du Nom du Grand Architecte de l'Univers ». De plus, cette 
« pierre cubique à pointe », se trouve être en outre le symbole du maître maçon 
qui, par la vertu du travail accompli, a réalisé la « perfection de l'œuvre » et par 
là même les mystères de la <1 Chambre du milieu 4 ». 

Le calme, la sérénité, l'harmonie des gestes sont des signes manifestes 
de sagesse. 

Tout être est composé du ternaire corps, âme et esprit, qui correspond 
au grossier, au subtil et au spirituel. Le corps, élément « terminant », est 
fonction des deux termes précédents; il en est en quelque sorte la résultante . .. 
Le corps reçoit et diffuse par les membres et les sens la lumière de l'esprit; ceLLe­
ci briLLe dans chaque acte, dans la parole, le regard, la démarche, le rire 5• 

Enfin, il est essentiel que cette « théorie du geste », fondée sur l'action 
des outils de l'homme du métier, ne soit pas une finalité en soi, mais bien 
un moyen parmi d'autres de conduire à la réalisation spirituelle, sachant 
que la forme supérieure de l'action est la méditation dans le « non-agir ». 

4 . Larda Marc de, Considération sur la théorie du geste in Études Traditionnell es, 11° 508-
509, avril-septembre 1990, p. 77 et 78. 
5. Mercoeur Pierre, op. cit. 



Orientation bibliographique 

Anderson James, Constitutions de 1723 et de 1738. Trad. par Georges Lamoine, 
Toulouse, Éd. du Snes, 1995. 

Beauchard Jean, L'alchimie dans la franc-maçonnerie, art et initiation, Éd. Véga, 
2007. 

Beauchard Jean, La Voie de l'initiation (les 33 degés), Éd. Trédaniel, 2004. 
Benoist Luc, Lësotérisme, Éd. des Puf, 1970 (Que sais-je? N° 1031). 
Benoist Luc, Signes, symboles et mythes, Éd. des Puf, 1975 (Que sais-je? 

N° 1605). 
Blondel Jean-François, Les outils et leurs symboles, Éd. Jean-Cyrille Godefroy, 

2004. 
Blondel Jean-François, Bouleau Jean-Claude, Tristan Frédérick, Encyclopédie du 

Compagnonnage, Éd. du Rocher, 2000. 
Boucard Daniel, Dictionnaire des outils, Éd. Jean-Cyrille Godefroy, 2006. 
Chassaing Marcel, Une passion: l'archéologie: le Dieu au maillet, Ed. Orbec, imp. 

Rosé, 1986. 
Chappron, Nécessaire maçonnique, Éd. Dervy, 1993. 
Dermott Laurence, Ah iman Rezon, Éd. du Snes, 1997. 
Désaguliers René, Les pierres de la franc-maçonnerie, Éd. Dervy, 1995. 
Doignon Olivier, La règle des francs-maçons de la pierre franche, Éd. la Maison de 

Vie, 2002. 
Guénon, René, Aperçus sur l'initiation, Éd. Traditionnelles, 1953. 
Guénon René, Études sur la franc-maçonnerie et le compagnonnage, Éd. Tradition-

nelles, 1976. 
Guénon René, Initiation et réalisation spirituelle, Éd. Traditionnelles, 1952. 
Guénon René, La Grande Triade, Éd. Gallimard, 1997. 
Guénon René, Le Règne de la quantité et les signes des temps, Éd. Gallimard, 1970. 
Guénon René, le Roi du monde, Éd. Gallimard, 1973. 
Guénon René, Le symbolisme de la croix, Éd. Véga, 1970. 
Guénon René, Symboles de la Science sacrée, Éd. Gallimard, 1992. 
Guide des Maçons Écossais, A Édimbourg 5800, Édition critique établie par 

Pierre Noël, À l'Orient, 2006. 
Hani Jean, Les métiers de Dieu, préliminaire à une spiritualité du travail, Éd. Les 

Trois Mondes, 1975. 

277 



SYMBOLIQU E DES OUTILS ET GLORIFICATIO N DU MÉTIER 

Hani Jean, Le symbolisme du temple chrétien, Éd. Trédaniel, 1990. 
Labouret Marc, Les métaux et La mémoire, La franc-maçonnerie française racontée 

par ses jetons et ses médailles, Éd. La Maison Plan, 2007. 
Langlet Philippe, Les textes fondateurs de la franc-maçonnerie, Éd. Dervy, 2006. 
Larose Marc-Reymond, Le plan secret d'Hiram, fondements opératifi et perspectives 

spéculatives du tableau de Loge, Éd. La Nef de Salomon, 1998. 
Le Régulateur du Maçon 178511801 édition critique établie par Pierre Mollier, 

Éd. À l'Orient, 2004. 
Lhomme Jean, Maisondieu Édouard, Tomaso Jacob : Nouveau Dictionnaire thé-

matique illustré de La Franc-Maçonnerie, Éd. Dervy, 2004. 
Mainguy Irène, La symbolique maçonnique du !If millénaire, Éd. Dervy, 2006. 
Mainguy Yves, Problèmes du travail Les Éditions Domat-Montchrestien, 1945. 
Mathonière Jean-Michel, Le serpent compatissant, iconographie et symbolique du 

blason des compagnons tailleurs de pierre précédé de compagnons du Saint­
Devoir et bâtisseurs de cathédrales, Éd. La Nef de Salomon, 2001. 

Michaud Didier, L'équerre et Le chemin de rectitude, Éd. La Maison de Vie, 2002. 
Negrier Patrick, Textes fondateurs de La tradition maçonnique, 1390-1760, Éd. 

Grasset, 1995. 
Noyer Joseph, Le fil à plomb et La perpendiculaire. La construction du cœur 

conscience de L'initié, Ed. La maison de Vie, 2006. 
Preston William, ILiustrations de La Franc-maçonnerie, traduit par Georges 

Lamoine, Éd. Dervy, 2006. 
Reyor Jean, Sur La route des maîtres maçons, Éd. Traditionnelles, 1989. 
Roman Denys, Réflexions d'un chrétien sur La franc-maçonnerie, Éd. Tradition­

nelles, 1995. 
Thibaud Robert Jacques, Dictionnaire de l'Art Roman, tous Les symboles pour com­

prendre Les messages des pierres, Éd. Dervy, 1994. 
Tourniac Jean, Symbolisme maçonnique et Tradition chrétienne, Éd. Dervy, 1965. 



Index alphabétique 

A 
Acclamation 189 
Action 43 
Ambivalence des outils 14, 35, 57, 143-

147, 148,222 
Ace Royal 39, 237, 238, 240 
Atk mariner 230-232, 233 
Art de la construction 35, 108, 131, 159 
Ascia 195,2 15,219 
Attention 61 

B 
Batterie 54, 189 
Bijoux 38, 100, 102, 104, 126, 128, 183, 

201 
Blé 45-46, 47, 49 

C 
Cabinet de réflexion 45, 48-49 
Centre 13, 27, 29, 70-71, 73, 77, 88, 96-

97, 112, 123, 125, 132-133, 136, 
158, 162, 164, 166, 172-175, 179, 
181, 184, 190,192,203,207,220, 
226,240,258 

Cercle 17, 33, 40-41, 63-64, 77, 95, 148, 
173-175, 180-181, 183-185, 187, 
250,258 

Chef-d'ceuvre 15-16, 63,117 , 244,274 
Chèvre 207, 209-210, 213,276 
Ciseau 6, 35-36, 51-56, 58-60, 65-67, 

63-64, 69-70, 76, 92, 125,189,207 , 
248,272,275 

Cceur55, 61,65, 102,114, 117,133, 
146, 193,198, 226, 240 

Compagnon 38, 50, 85, 88, 167, 179, 
211,275 

Compas 12, 15-16, 23, 34-36, 38-41, 53, 
69, 83, 87-88, 95-96, 101, 116, 119, 

126, 134, 138, 143-144, 148-149, 
151, 171-185, 254,275 

Connaissance 8, 15-17, 19, 27, 31, 49, 
54-56,61,64,67,69, 78,90,94, 
115, 133, 139, 144, 164, 173-174, 
184,212-213,231,275 

Conscience 12, 17, 20, 26-27, 43, 45-46, 
49, 51, 59, 61, 72, 74, 82, 109, 112, 
114, 175-176, 200, 220, 229, 240, 
243-245,249,257,273,275,278 

Construcion 17, 36 
Cube 62,132 , 166,27 3 

D 
De l'équerre au compas 12, 39, 144, 153, 

162, 164, 167 
De la perpendiculaire au niveau 131-134 
Dépouillement des métaux 48, 54, 90 
Dévidoir 182 
Devise 9, 11, 16, 21, 28, 35, 62, 70, 73, 

75, 80, 83, 88-90, 103, 105, 113, 
122, 124, 129-130, 155, 158, 162-
164, 171, 179-180, 183, 190, 193, 
203,233, 253,256-257,273 

Devoir 36, 40, 75, 77-78, 84-85, 95, 
104, 107, 112, 114-115, 117, 125-
127, 145, 157-158,167, 187, 193, 
212,224,241,278 

Dirigit obliqua 88-90 

E 
Emblèmes 11, 21, 28, 33, 41, 50, 73, 

104, 124,154,163, 171,176, 183, 
246, 253, 256-257 

Engagement, voir serment 83, 92, 156-
158 

Épée 26, 83,117,146, 187-188, 195, 
203-204, 237 

279 



SYMBOLIQUE DES OUTILS ET GLORJFICATION DU MÉTIER 

Équerre du vénérable 92-93, 100-101 
Équerre 12, 15-16, 29-30, 33, 35-36, 38-

42, 45, 47, 51, 54, 59,69, 75,80-90, 
100-104, 108,110,114,116, 118-
119, 123, 125-126, 128, 130, 132, 
134, 143-144, 153-159, 161-169, 
177-178, 181, 194,199,220,224, 
254-255,257,271,275,278 

Équité 38, 74, 78, 86-87, 102, 104, 113, 
128,161,254,274 

Esprit 30, 46 

F 
Faux 18-19, 44-49, 149,216,255 
Fidélité 85-86 
Fil à plomb 8, 16, 30, 33, 35-36, 41-42, 

71-75, 76-78, 82, 87, 91-92, 99, 102, 
109, 123, 130-133, 145,257,275, 
278 

Force 8, 13, 15-16, 20-21, 25, 28, 36, 50-
51, 53, 57, 64, 66-67, 71, 128, 135-
139, 145, 148-149, 160, 188, 195, 
209-213,222,235,240,253,262 

Fraternité 7, 87, 125, 128, 200, 204, 275 

G 
Géométrie 12-15, 31, 33, 41, 95, 114-

115, 154, 159, 169, 171-172, 176, 
181, 230, 273, 276 

Gestes rituels 7, 9, 26, 29, 31, 43, 84,271 
Glorification du travail 15, 19,204,228, 

243-251 

H 
Hache 35, 190, 194, 215-222, 226, 228, 

230,232 
Harmonie 41, 82, 90-91, 110-111, 115, 

128,162,184,204,243,245,248, 
272,276 

Hiram Abif 119 
Horizontale 81, 100, 104, 123, 128, 132, 

177 

I 
Iconologie 110, 115, 127, 151, 252-253, 

255,274 
Idéal 114, 125, 131, 176,199,272,275 

Idée 8, 19, 33, 57, 63, 74, 111, 137, 197, 
248,255 

Instruction 84, 86, 89-90, 114, 160-161, 
182,211,215,233 

J 
Jauge de 24 pouces 107 
Jérusalem 63-64, 121, 190 
Justes 41, 78, 102, 135, 156, 168, 178, 

183, 185,191,228 
Justice 38, 41, 57, 74, 78, 86, 89, 104, 

126, 128, 162, 173, 176-177, 182, 
192,216,254-255 

L 
Laie 53-54, 65 
Levier 36, 135-139, 143, 145-146, 211, 

237-238, 240, 275 
Lien 46, 73-74, 87, 125, 173,198,200, 

211,223,225 
Louve 207-213 
Lowton 212-213 
Lumière 13, 15, 17, 20, 46, 48-50, 54, 

61,64,67, 75,80,82,84-85,90,92, 
104, 116, 128, 133, 146-147, 154, 
156, 165, 181,194,200,203,212, 
218,221,223,225,264,268,271, 
275-276 

M 
Maçonnerie noachite 223-226, 232-234 
Maillet 6, 8, 23, 35-36, 38, 51-60, 64-

67, 69-70, 76, 82-83, 92, 108, 125, 
143-146, 157-158, 178, 183, 187-
190, 192, 194-196, 198,216, 218-
219, 221-222, 224,230 , 248,275, 
277 

Mailler du Maître 53, 188-189, 192-196, 
275 

Main 10, 13, 18, 25-29, 39-40, 47-48, 
53, 55, 57-58,69, 73, 76, 82, 84-87, 
91, 100-101, 110,112, 117-118, 121, 
125-127, 136, 138, 154-155, 157-
158, 164, 167, 169, 174-176, 178-
180, 182-184, 189, 194, 197-198, 
202,204,211,216,219,222,228, 
237,248,250 , 252,254-256 

280 



INDEX ALPHABÉTIQUE 

Maître Maçon 69-70, 77, 86, 100, 146, 
159, 162, 164-165, 181-182, 188, 
190,211,228,230,276 

Maîtrise 16, 64, 100, 108, 127, 137, 139, 
164, 167,174,213,237 

Marche 12, 31, 76, 81, 84-86, 102,114, 
243 

Mauvais compagnons 35, 143-144, 146-
147 

Mesure 28, 40, 145, 173, 184 

N 
Niveau 12, 16, 29, 31, 33, 35-36, 38-42, 

63, 81-82, 88, 90-91, 93, 101, 107, 
110, 123-134, 144-145, 161, 164, 
167,207,209,211,254,25 7,271 , 
274-275 

Noé 223, 224-225, 226, 230-232, 233 
Nombre 26, 33, 38, 40-41, 92, 94, 104, 

109-110, 146, 241,243,249,255 , 
276 

0 
Obéissance 16, 93, 107-108, 110,145 , 

224 
Obligation 83, 85, 88, 97, 154-158, 178, 

222 
Occident 52, 72, 82, 85-86, 143, 146, 

164, 167 
Œil 27, 36, 45, 70, 105, 117, 124, 133, 

138 
Offices 96 
Ordre 12, 29, 31, 33, 38, 46, 75-76, 81-

84, 86, 89, 97, 102-104, 107, 101, 
110-111, 114-115, 117, 121, 125, 
128, 144, 149, 153,158, 160, 153, 
161, 163-164, 166, 188,192,200, 
204- 222-224, 231-232, 235, 237, 
244,254,271-272,274-275 

- , mise à l'ordre 28, 275 
- , signes d'ordre 29 
Outil 7-8, 12-13, 18, 20, 25-27, 29, 31, 

34-36, 45-48, 52-53, 57-58, 64-65, 
67,69, 71, 74, 76-78, 88, 90,92 , 
103-105, 107, 109, 116, 123-124, 
128, 135-137, 145-146, 169, 171, 
181, 183-184, 187-189, 191, 193, 
195, 197-200, 202,204,207, 209-

211,213, 215-216, 219, 221-222, 
230, 238,272,274-275 

Outils, généralités 7-8, 11-15, 17-20 

p 
Parole perdue 119 
Passage 45-46, 54, 61, 64, 90, 96, 100, 

132-134, 159, 164, 190, 194, 198, 
211, 225, 229, 247 

Pelle 237-241 
Perfection 221, 250 
Perfectionnement 31, 57, 100, 145 
Perpendiculaire 12, 23, 29, 33, 38-39, 71, 

73-78, 82, 90, 93, 99, 101, 109, 123, 
128, 131-134, 144-145, 161,271, 
278 

Pierre brute 11, 23, 36, 50, 52-55, 57-61, 
63,65,67, 70, 93, 195 

Pierre cubique 11, 36, 55, 61-63, 67, 89, 
209-210, 220, 273-276 

Pierre cubique à pointe 11, 63, 220, 276 
Pince 135-139, 207, 209-210, 265 
Pioche 112,215, 237-238, 240-241 
Planche à tracer 16 5-166 
Point: centre du cercle 173 
Puissance 27, 29, 31, 56, 64, 66, 89, 132, 

135-138, 169,192,202,211,218, 
222,247 

Q 
Quatre couronnés 39-40, 92, 17 4, 199 

R 
Rabot223,229-230 
Rassembler ce qui est épars 6, 15, 36, 59, 

184,187 , 276 
Réédification du temple 90, 153, 224 
Règle spirituelle 40, 110, 112 
Règle 8, 12, 14, 15, 23, 30, 35-36, 38, 

40-42, 51, 54, 58-59, 75, 77-78, 80-
82, 91-92, 98, 102-103, 105, 107-
121, 123, 125, 128, 135-136, 
138-139, 143, 145-146, 156, 167, 
171,179,184,188 , 193, 225, 230, 
254-255, 257,271-272,275 

Rires 12,20 , 29,31-33 , 61,90, 112,139, 
143, 146,159,202,210,221,237, 
271-272, 275 

281 



SYMBOLIQU E DES OUTILS ET GLORIFICATION DU MÉTIER 

Rituels 7-9, 36, 38, 75, 82, 88, 95, 101, 
116, 126, 128, 154, 161, 163, 167, 
177, 194, 216, 219, 225, 272, 275 

Ruines du temple de Jérusalem 18 
Rythme 29, 32-33, 54, 66, 109, 188,243 

s 
Sacré 7, 46, 54, 110, 188, 226, 240 
Salomon 7, 18,37,4 0,91 ,93, 119, 134, 

147, 153, 160-161, 183,190,2 12, 
218-219,222,224,226,278 

Scie 216, 223, 228-229, 232 
Secret38, 86, 93-95, 101, 104, 153, 161, 

174,22 1,240,2 78, 
Serment 85, 88, 92, 107, 116, 125, 153-

155, 157, 177-178, 216 
Signe 28, 32-33, 63, 81-82, 84-87, 102, 

117, 132, 158,181, 190-191, 222-
223, 228,275,277 

Signes d'ordre 29, 84, 275 
Silence 107, 194,202,235,26 1 

T 
Tau 190-192 
Tableau de loge 145, 165,2 10,238 
Temple 7, 12-13, 18, 21, 33, 36-37, 39, 

41,48-49, 52, 54,62, 76-77,86, 90-
91, 93-94, 97,104, 112, 119, 121, 
127,143,1 46, 153,169,192 ,199, 

200-201, 204, 215-216,218-219, 
222,224,226,237,256 , 276,278 

Temple de Salomon 7, 18, 37, 93, 153, 
218-219, 224, 226 

Truelle 8, 11, 15, 35-36, 38-39, 53, 83, 
96-97, 178, 183, 197-205, 237,276 

u 
Usages maçonniques 41, 100-101, 103, 

128, 194, 232 

V 
Vertu 9, 21, 33, 36, 45, 50, 57, 62, 64, 

69, 75-76, 86, 91, 100, 113, 127-128, 
130, 141, 147, 184, 192, 199-201, 
235,239, 255, 264-266, 272,274, 
276 

Violence 144, 186 
Viroler 182 
Vocation 61, 114, 247-248 
Volonté 56 
Volume de la loi sacrée 69, 85, 116, 154, 

156, 178 
Voyages 13, 90, 116, 147,244 

z 
Zèle 16, 39, 91-92, 116, 258 
Zorobabel 204, 237 



Table des matières 

Préface de Roland Martin Hanke . . . . .. . .. . . .. .. . .. . ... .. . . . . . . .. . . . . . .. .. . . .. .. .. . 7 

Avant-propos.................. ....................... ....... ................................. 11 

Chapitre 1 - La main, premier outil.............................................. 25 
Chapitre 2 - Les outils, signes des maçons........... .............. ............ 31 
Chapitre 3 - La faux...................................... ................................ 45 

Première partie 
Les outils de l'apprenti 

Chapitre 4 - Le maillet et le ciseau de l'apprenti........... ...... ........... 51 
Chapitre 5 - Le fil à plomb, La perpendiculaire ........ ..................... 71 

Deuxième partie 
Les outils du compagnon 

Chapitre 6 - L'équerre................................................................... 81 
Chapitre 7 - La règle ou jauge de 24 pouces............... ...... ......... .... 107 
Chapitre 8 - Le niveau.......... ....................................... ...... ....... .... 123 
Chapitre 9 - De la perpendiculaire au niveau................................ 131 
Chapitre 10 - Le levier.................... ............... ............................... 135 
Chapitre 11 - L'ambivalence de l'utilisation des outils..... .............. 143 

Troisième partie 
Les outils du maître 

Chapitre 12- De l'équerre au compas........................................... 153 
Chapitre 13 - Le compas............................................................... 171 
Chapitre 14 - Le maillet, outil du maître....................................... 187 
Chapitre 15 - La truelle ................................................................ 197 

283 



Chapitre 16 - La louve............................. ........... .......................... 207 

Chapitre 17 - La hache ......................... .............. .......................... 215 

Chapitre 18 - La maçonnerie noachite .......................................... 223 

Chapitre 19 - Les outils de l'Arc Royal................ ...................... .... 237 

Chapitre 20 - La glorification du travail par l'homme du métier. .. 243 

Annexe............................ ...................... ............................ ............ 253 

Conclusion .............. ........... ............ ........................... .................... 271 

Orientation bibliographique.. .......................... ............. ................. 277 

Index alphabétique . . .. . . . . . . . . . . . . . . . .. . . .. . . ... . . . .. . . . . . .. . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279 



Cet ouvrage a été composé 

par Atlant'Communication 

aux Sables-d'Olonne (Vendée) 

Impression réalisée par 

la Nouvelle Imprimerie Laballery (Nièvre) 

en septembre 2007 




	2018-11-26-0001
	2018_11_26_17_51_23
	2018_11_26_17_53_23
	2018_11_26_18_02_03
	Classeur2
	2018-11-26-0003
	2018-11-26-0004
	2018-11-26-0005
	2018-11-26-0006
	2018-11-26-0007
	2018-11-26-0008
	2018-11-26-0009
	2018-11-26-0010

	2018_11_26_18_06_08
	2018_11_26_18_10_41
	2018-11-26-0002
	Page vierge



